
#54



BIBLIOTEQUE NATIONALE DE FRANCE

La selección de originales para publicación, se someten de manera sistemática a un informe de 
expertos externos a la entidad editora de la revista y a su consejo de editorial.
Estos informes son la base de la toma de decisiones sobre su publicación o no, que corresponde en 
última instancia al Consejo de Redacción de la revista y a la Dirección de la misma.



número 54
enero 2014

Eikasia

Foto portada: Mesopotamian Tablet 3000 - 2000 BC 



	
  



#54

S    U    M    A    R    I    O        |        N    Ú    M    E    R    O        5   4        |       E   N  E  R  O        2    0    1    4 

FILOSOFÍA DE LA NATURALEZA

Número coordinado por: Fernando Miguel Pérez Herranz 

Miguel Espinoza

Discurso de bienvenida al tercer simposio del Circulo de Filosofía de la Naturaleza, pp. 7-10. 

Resumen/Abstract 

Luz I. Acedo Moreno

La teoría de la causalidad aristotélica:una aportación a la biología contemporánea, pp. 11-26. 

Resumen/Abstract 

René Ceceña

Espacio moderno y epistemología. Las relaciones entre Filosofía natural, Física y Metafísica en los siglos XVII y XVIII, pp. 27-40. 

Resumen/Abstract 

Cevriye Demir Güneş

Les idées de loi naturelle et de contingence selon Émile Boutroux, pp. 41-52. 

Resumen/Abstract 

Miguel Espinoza

Ser en potencia, pp. 53-68. 

Resumen/Abstract 

Gabriela García Zerecero

Una aproximación filosófica a la naturaleza del movimiento: una perspectiva necesaria en el estudio de la realidad natural, pp. 69-82. 

Resumen/Abstract 

Jorge Gibert Galassi

Ontología social y el problema de los mecanismos, pp. 83-92. 

Resumen/Abstract 

Hakan Gündoğdu

On Hartshorne’s Objections to Determinism and Compatibilism, pp. 93-106. 

Resumen/Abstract 

Alex Ibarra Peña

La legalidad de la naturaleza, un problema para la autonomía de la inducción: el planteamiento filosófico de Desiderio Papp, pp. 107-

118. 

Resumen/Abstract 

Martín López Corredoira

El ocaso de la era científica/The twilight of the scientific age, pp. 119-146. 

Resumen/Abstract 

Edmundo Moure Rojas

La poesía como medio de conocimiento de la naturaleza, pp. 147-164. 

Resumen/Abstract 

María Teresa Pérez Arenzana

La identidad entre esencia e individuo como cuestión clave para el conocimiento de la naturaleza en Aristóteles, pp. 165-178. 

Resumen/Abstract 

Fernando Miguel Pérez Herranz

Llamando a las puertas del universo, pp. 179-206. 

Resumen/Abstract 

7

11

27

41

53

69

83

93

107

119

147

165

179



Felipe Poblete Garrido

¿Es la Justificación de la Inducción un pseudoproblema?, pp. 207-220. 

Resumen/Abstract 

Héctor Velázquez Fernández

Emergencia, causalidad y forma: conceptos transversales en el análisis filosófico de la naturaleza, pp. 221-232. 

Resumen/Abstract 

Hernán Villarino

Vivir según la naturaleza. El caso de Séneca y Epicuro, pp. 233-252. 

Resumen/Abstract 

207

221

233



Miguel Espinoza | Discurso de bienvenida al tercer simposio del Circulo de Filosofía de la Naturaleza 
 
 
 

 

	
  
 

7 
E N E R O  

2 0 1 4  

Discurso  de  bienvenida  al  
tercer  simposio  del  Circulo  de  
Filosofía  de  la  Naturaleza  
Welcome  Address  to  the  Third  Symposium  of  
the  Philosophy  of  Nature  Circle  
Miguel  Espinoza  
Universidad  de  Estrasburgo  
 

  
  
  
  
  
  
  
Resumen  
  
En   este  Discurso   de   Bienvenida   al   III   Simposio   del   Círculo   de  
Filosofía   de   la   Naturaleza   realizado   los   días   21,   22   y   23   de  
noviembre   de   2012,   se   agradece   la   generosa   hospitalidad  
ofrecida   por   las   autoridades   de   la   Universidad   de   la  
Frontera   de   Temuco,  Chile,   y   en   particular,   los   entusiastas  
esfuerzos   realizados   por   los   anfitriones,   miembros   del  
Círculo,  Profesores  Rubén  Leal  Riquelme  y  Samuel  Herrera  
Balboa.  Luego,  teniendo  en  mente  a  los  auditores  que  no  son  
miembros  del  Círculo,  se  da  una  idea  de   la  esencia  y  de   los  
objetivos   de   una   filosofía   de   la   naturaleza   que   debe   ser  
sacada  del  olvido  en  que  la  tienen  la  mayoría  de  los  filósofos  
y  de  los  científicos  contemporáneos.  
  
Palabras  clave  
  
Círculo   de  Filosofía   de   la   Naturaleza,   Tercer   Simposio,  
Universidad  de  la  Frontera,  metafísica  y  ciencia.  
  

  
  
  
  
  
  
  
  
  
  
  
  
  
  
  
  
  
  
Abstract  
  
In  the  present  Welcome  Address  to  the  Third  Symposium  of  the  
Philosophy   of   Nature   Circle   which   took   place   on   November  
21st,  22nd  and  23rd    2012,  attention  is  called  to  the  fact  that  the  
authorities   of   the   Universidad   de   la   Frontera,   Chile,  
generously   accepted   to   host   our   meeting.   A   special  
gratitude   is   addressed   to   Professors   Rubén   Leal   Riquelme  
and   Samuel   Herrera   Balboa,   members   of   our   Circle,   who  
imagined  this  conference  in  their  university  and  assured  its  
success.   Finally,   and   since   the   audience   is   not   composed  
exclusively   of   members   of   the   Circle,   an   idea   is   given  
concerning   the  nature  and   the  objectives  of   the  philosophy  
of  nature.  It  is  said,  in  particular,  that  this  philosophy  needs  
to  be  rescued  from  the  unjust  oblivion  in  which  it  finds  itself  
to  day.  
  
Keywords  
  
Philosophy   of   Nature   Circle,   Third   Symposium,    
Universidad  de  la  Frontera,  metaphysics  and  science.  
  

  
  
                              
  

 

Fecha  de  entrada:  05-­‐‑10-­‐‑2013                                                  Fecha  de  aceptación:  21-­‐‑11-­‐‑2013  

 



	
  



Miguel Espinoza | Discurso de bienvenida al tercer simposio del Circulo de Filosofía de la Naturaleza 
 
 
 

 

	
  
 

9 
E N E R O  

2 0 1 4  

Discurso  de  bienvenida  al  tercer  simposio  del  Circulo  de  Filosofía  de  
la  Naturaleza  
Welcome  Address  to  the  Third  Symposium  of  the  Philosophy  of  Nature  Circle  
Miguel  Espinoza  
Universidad  de  Estrasburgo  
 

  
 Este Tercer Simposio, en cuatro años de existencia, del Círculo de Filosofía de la Naturaleza, es 

testimonio de estabilidad y de trabajo continuo, a pesar de que no tenemos una disciplina de base única, a pesar de 

las barreras lingüísticas y del hecho que estamos tan separados geográficamente. El Círculo se compone 

actualmente de más de ochenta profesores-investigadores. Se han intercambiado casi dos mil cartas que son, 

muchas de ellas, breves textos filosóficos. Se han publicado tres volúmenes colectivos y la actividad del Círculo dio 

a luz una revista, Scripta Philosophiæ Naturalis. Incluso estos aspectos, puramente cuantitativos, revelan la 

necesidad de despertar una filosofía natural adormecida desde hace más de un siglo por la mayoría de los filósofos 

y de los científicos. 

Es probable que en esta audiencia haya quienes, movidos por una curiosidad legítima, buscarán, si no lo 

han hecho ya, el significado de filosofía de la naturaleza en enciclopedias y manuales. Verán que salvo excepción 

los autores se detienen antes del siglo XX, como si después del siglo XIX no hubiera nada, porque la filosofía de la 

naturaleza habría sido reemplazada definitivamente por la ciencia natural. A partir del siglo XVII, fecha de inicio de 

la ciencia moderna, la humanidad occidental adquirió las herramientas para explicitar, en detalle, las consecuencias 

del nefasto dualismo metafísico iniciado, entre otras filosofías, por la doctrina platónica. El mundo estaría separado 

en dos: el espíritu inteligente, lúcido y activo y la materia estúpida, oscura y pasiva; lo psíquico y lo corporal; el 

hombre y la naturaleza; los hechos y los valores; las ciencias naturales y las humanidades. Pero esto es un error: la 

separación no es real, nada la justifica, y su conservación es una de las causas más importantes de la desorientación 

cultural que caracteriza a nuestra época.  

No es raro que los observadores supongan que la ciencia no tiene nada significativo que decir a una 

filosofía que se habría quedado sin su objeto principal, la naturaleza; e inversamente, continúa la suposición, la 

búsqueda de la sabiduría no tiene nada significativo que aportar a una ciencia pragmática y oportunista. En este 

divorcio de mutuo acuerdo se estipula que corresponde sólo a la ciencia estudiar los hechos naturales, mientras la 

filosofía se reserva una serie de actividades que supuestamente trascienden estos hechos, a saber, la subjetividad, 

nuestra manera de ver y de pensar, los valores. Sin embargo, aunque no está hoy dentro del horizonte intelectual, no 

es la filosofía natural, esta unión íntima de la metafísica con los fundamentos de la ciencia, la que necesita 

justificación, sino la creencia contraria según la cual la filosofía natural pertenece a un pasado irrevocable. 

La filosofía de la naturaleza reconoce a la ciencia moderna tanto su autonomía como sus descubrimientos 

innegables —razón por la cual el filósofo de la naturaleza integra los datos de la ciencia—. Ahora bien, la filosofía 

de la naturaleza considera que la ciencia, aunque es autónoma, no puede evitar una serie de presuposiciones 

filosóficas, las que hay que sacar a la luz del día para examinarlas. Se sigue que sólo la unión íntima de la ciencia 



Discurso de bienvenida al tercer simposio del Circulo de Filosofía de la Naturaleza | Miguel Espinoza   
 

 
 

	
  
 

10 
E N E R O  

2 0 1 4  
 

con la filosofía es susceptible de darnos un atisbo de la profundidad y de la extensión de la inteligibilidad. Otro 

componente de la filosofía natural es su carácter interdisciplinario: sin él no es posible tener en cuenta los diferentes 

aspectos de lo real ni encaminarse hacia una cosmología armoniosa. Cada conferencia ilustrará estas nociones a su 

manera. Detengo aquí esta breve caracterización de la filosofía natural. 

En nombre de los miembros del Círculo quisiera agradecer, una vez más, a los organizadores de los 

simposios precedentes. Luciano Boi fue nuestro anfitrión durante el primer encuentro realizado en París en 2010 en 

su establecimiento, l’École des Hautes Études en Sciences Sociales, y el año pasado Héctor Velázquez nos acogió 

en la Universidad Panamericana de la Ciudad de México. La actual reunión en la Universidad de la Frontera se 

debe, en particular, a Rubén Leal Riquelme y a Samuel Herrera Balboa quienes, desde que la imaginaron, contaron 

con la aprobación y el apoyo entusiasta de las autoridades de esta noble Casa de Estudios. Vaya hacia ellos nuestro 

reconocimiento. 

Quisiera llamar la atención sobre la buena disposición hacia nuestra actividad de dos colegas de la 

Universidad de la Frontera que no son miembros del Círculo, Francisco Peña Campos y Fernando Matamala 

Vargas. Apreciamos la reflexión que nos dedican. La intención, al invitarlos, fue dialogar con parte de la ciencia de 

esta universidad y marcar con más fuerza el carácter temuquense del encuentro.  

Deseamos, finalmente, que los asistentes a estas jornadas encuentren en ellas una ocasión más de percibir 

la profundidad de la naturaleza de las cosas: ése es nuestro objetivo principal.   



Luz I. Acedo Moreno | La teoría de la causalidad aristotélica: una aportación a la biología contemporánea 
 
 
 

 

	
  
 

11 
E N E R O  

2 0 1 4  

La  teoría  de  la  causalidad  
aristotélica:  
una  aportación  a  la  biología  
contemporánea  
Aristothelic  theory  of  causality:  a  
contribution  to  contemporary  biology  
Luz  I.  Acedo  Moreno  
Universidad  Panamericana,  campus  
Guadalajara  
liacedo@gmail.com  

  

 
  
  
  
  
Resumen  
  
El  presente  estudio  se  centra  en  la  teoría  de  la  causalidad  de  
Aristóteles  y  su  posición  dentro  de  las  ciencias  de  la  filosofía  
de  la  naturaleza.  A  la  vez  se  hace  una  relación  con  la  actual  
teoría   de   la   evolución   de   origen   darwiniano,   partiendo   de  
que  Darwin  mismo  se  considera  explícitamente  aristotélico,  
para   mostrar   que   hay   una   ambigüedad   en   el   modo   de  
abordar   hoy   esta   temática,   sobre   todo   en   el   pensamiento  
biológico  y  de  filosofía  de  la  ciencia:  se  intenta  hacer  ver  que  
al   no  distinguir   bien   el   objeto  de   las   ciencias   se   incurre   en  
afirmaciones  que  se  adentran  en  el  ámbito  de  la  metafísica,  
sin  distinguir  la  diferencia,  lo  cual  es  un  error  metodológico  
y   epistémico.   La   conclusión   pretende   probar   que   el  
pensamiento   de   Aristóteles   sigue   siendo   actual   dentro   del  
nivel   en   el   que   se   inserta   su   investigación,   y   por   ello   aún  
puede   dar   luz   a   la   ciencia   moderna   y   a   la   filosofía   de   la  
naturaleza  actual.  
  
Palabras  clave  
  
Aristóteles,   teoría   de   la   causalidad,   ciencia,   Darwin,  
darwinismo,  biología,  filosofía  de  la  naturaleza.  
  

  
  
  
  
  
  
  
  
  
  
  
  
  
  
  
  
  
  
  
  
Abstract  
  
This  paper  centers  on  the  Aristotelian  theory  of  causality,  its  
position   within   science,   specifically   within   the   science   of  
Natural  Philosophy.  At   the   same   time   the  paper   relates   its  
conclusions   to   Darwin’s   evolutionary   theory   —which  
Darwin   himself   considers   Aristotelian   in   character—   and  
shows   that   this   represents   an   incongruity   because   of   the  
perspective   he   himself   takes.   Also,   many   recent   and  
contemporary   evolutionists   fall   into   the   same  
inconsistencies  and  make  similar  mistaken  affirmations,  due  
precisely   to   not   considering   the   differences   between  
sciences.   Often   these   errors   are   really   metaphysical  
assertions,   even   though   those   who   make   them   deny   the  
value  of  Metaphysics,  or  fail  to  distinguish  it  from  the  realm  
of  science.  Finally,   the  paper  aims  to  show  the  relevance  of  
Aristotelian   thought   in   this   issue,   despite   its   divergences  
from  the  studies   that  reject   it,  and  that  Aristotle  can   in   fact  
shed  light  in  a  significant  way  on  contemporary  Biology  and  
on  other  sciences,  such  as  Physics  and  Natural  Philosophy.    
  
Keywords  
  
Aristotle,   theory   of   causality,   science,   Darwin,   Darwinism,  
Biology,  Natural  Philosophy.  
  

  
  
                              
  

 

Fecha  de  entrada:  05-­‐‑10-­‐‑2013                                                  Fecha  de  aceptación:  21-­‐‑11-­‐‑2013  

 



	
  



Luz I. Acedo Moreno | La teoría de la causalidad aristotélica: una aportación a la biología contemporánea 
 
 
 

 

	
  
 

13 
E N E R O  

2 0 1 4  

La  teoría  de  la  causalidad  aristotélica:  
una  aportación  a  la  biología  contemporánea1  
Aristothelic  theory  of  causality:  a  contribution  to  contemporary  biology  
Luz  I.  Acedo  Moreno  
Universidad  Panamericana,  campus  Guadalajara  
liacedo@gmail.com  

  

 
Introducción: el evolucionismo hoy 
 

Desde mediados del siglo pasado, y aún hoy, en la mayoría de los campos del saber, el principio de la 

selección natural se presenta como un dogma incuestionable y la creencia en la potencialidad de las mutaciones no 

conoce límites. La crisis del neodarwinismo comenzó a producirse a finales de 1960 cuando los cálculos 

estadísticos de algunos matemáticos, como Murray Eden, demostraron que no es posible —por cuestiones de 

tiempo— que se diera le evolución según las tesis evolucionistas; haciendo ver que si los organismos vivos 

hubieran elegido ciegamente entre el gran número de posibilidades existentes, la probabilidad de existencia para la 

mayor parte de los seres vivos hoy sería nula2. Esta afirmación, sin embargo, sería cierta si se entendiera la 

evolución como un juego de azar que se realizara en cada instante: lo que parece un hecho innegable en la historia 

natural es que en la naturaleza unas moléculas se juntaron, plegándose, formando un mundo interno y comenzaron a 

reproducirse —no se sabe históricamente cómo—, formando un mundo interno, que fue desarrollándose poco a 

poco. De hecho, también es reconocido por el mundo científico que las posibilidades de evolución están 

fuertemente reducidas porque, en primer lugar, no cualquier elemento puede integrarse a ella; y, en segundo, la 

naturaleza no hace combinaciones de forma lineal (al estilo matemático, susceptible de estadísticas), sino que se 

pueden hacer innumerables combinaciones de una sola vez, de modo que se disminuye muchísimo el tiempo 

necesario para producir tal o cual sistema. 

Por otro lado, conviene tener en cuenta, que la noción de evolución no es moderna: desde los primeros 

filósofos griegos existe esta concepción —en los presocráticos de manera incipiente, siendo de algún modo 

Empédocles su principal representante, y en Aristóteles de modo ordenado, llegando incluso a sentar las bases de la 

ciencia biológica y de los sistemas de clasificación—, aunque lo que hoy se suele entender por ‘evolucionismo’ 

inició en el Renacimiento con autores como Pierre Louis Moreau —matemático, quien hizo un primer esbozo de la 

teoría transformista—, Karl von Linneo, el conde de Buffon, Jean Baptiste de Monet —caballero de Lamarck— de 

quien hay que afirmar que fue un gran naturalista, considerado el primer biólogo que propuso una teoría de la 

evolución como se entiende actualmente3. 

                                                
1 Agradezco de modo especial a Oscar Jiménez Torres por sus observaciones, y sobre todo por el material ofrecido para el presente trabajo. En 
especial he de mencionar que sus Reflexiones finales de la exhaustiva obra Las diferencias y el género-sujeto en la zoología de Aristóteles, Ruz, 
México, 2009, pp. 605-624, fueron imprescindibles para extraer las conclusiones fundamentales del mismo. 
2 C. J. Alonso, “El neodarwinismo”, en A. L. González (ed.), Diccionario de Filosofía, EUNSA, Pamplona, 2010, p. 427. 
3 Jean Baptiste de Monet, La philosophie zoologique, 1809. 



La teoría de la causalidad aristotélica: una aportación a la biología contemporánea |  Luz I. Acedo Moreno  
 

 
 

	
  
 

14 
E N E R O  

2 0 1 4  
 

Charles Darwin4, reconocido como el creador de la teoría evolucionista, considera a Aristóteles como 

principio y fin de la biología5; incluso existe una carta escrita a William Ogle, el traductor al inglés de Las partes de 

los animales de Aristóteles, donde explícitamente Darwin le escribe: “Linneo y Couvier han sido mis dos dioses, 

pero en muchos aspectos, ambos no han sido más que meros niños de escuela en comparación con el viejo 

Aristóteles”6. En estos textos, Darwin se reconoce como deudor del pensamiento aristotélico, al menos en el ámbito 

biológico, que es al que se refiere en la carta mencionada. En cuanto a su propia teoría, la fundamenta en dos 

pilares: la variabilidad o posibilidad de variación como característica esencial de todos los seres vivos y la selección 

natural, que es por la cual se mantienen las variaciones favorables y se desechan las que no lo son. Hoy parece 

innegable la influencia que ejerció en él la lectura de la obra de Thomas Malthus, Essay on the Principle of 

Population, de donde extrae la idea de que la población humana tiende a aumentar en progresión geométrica, es 

decir, más rápido que los recursos naturales necesarios para su subsistencia (progresión aritmética), de donde 

concluye que el proceso de selección natural ejerce una presión que fuerza a algunos a abandonar la partida y a 

otros a adaptarse. Es decir, la selección natural en el hombre constituye una real ‘lucha por la existencia’, dentro de 

un mundo cambiante, en el que se engendran alteraciones orgánicas que provocan la sobrevivencia de algunos, que 

son los que transmiten esas características a sus descendientes. Esto podría considerarse un brevísimo resumen de 

lo que es la ‘selección natural’. Como se ve, hay una postura biológica, con influjo de una teoría sociológica. 

Darwin no pretende hacer filosofía, su ámbito es científico, aunque como veremos sí hace afirmaciones que pueden 

ser consideradas incluso de orden metafísico. 

El neodarwinismo siguió de alguna manera los principios evolutivos, pero adoptando las aportaciones de la 

genética7, que muestra la importancia de la herencia de los caracteres adquiridos, al redescubrirse las leyes de 

Mendel sobre la herencia, en 1900: que había mecanismos genéticos estables a nivel microscópico que mostraban la 

necesidad de mutar el darwinismo integrando esta temática. Es cuando surge la teoría sintética, a mediados de siglo, 

convirtiéndose en el paradigma vigente sobre la evolución8. 

Antes de dejar esta brevísima síntesis, interesa recalcar que estamos hablando de teorías científicas, 

principalmente del área biológica y genética, que intenta acercarse, concordar y aportar incluso conclusiones a la 

genética de las poblaciones.  

Hasta aquí las teorías actuales. El pensamiento moderno no considera a la causalidad sino mecánicamente, 

                                                
4 Charles Robert Darwin, Shresbury, n. 1809: The Origin of Species, 1859.  
5 J.A. Moore: All of biology is a footnote to Aristotle, en Science as a Way of Knowing: The Foundations of Modern Biology, Cambridge, Mass., 
1933, p. 33. 
6 Linnaeus and Cuvier have been my two gods, though in very different ways, but they were mere school-boys to old Aristotle, en Allan Gotthelf, 
“Darwin on Aristotle”, Journal of the History of Biology, 32: 3-30 (1999), p. 3. En su artículo, Gotthelf muestra que, aunque tal carta escrita en 
1882 se consideró mucho tiempo como un mero gesto de amabilidad hacia su amigo Ogle para agradecerle el escrito, realmente fue escrita varias 
semanas después del cuidadoso estudio de la obra mencionada; más bien, afirma este autor, este texto se acerca al descubrimiento posterior de 
Darwin de que Aristóteles era “uno de los más grandes… observadores que han existido (1879) equivalente a los grandes sistematizadores 
modernos”; incluso parece que refleja que Darwin acepta el pensamiento teleológico del Estagirita. La traducción es propia.  
7 Vid. autores como T. Dobzhanski (Genetics and the Origin of Species, 1937), J. Huxley, con su ‘teoría sintética’ (Evolution: the Moderny 
Synthesis, 1942), E. Mayr (Systematics and the Origin of Species, 1942), G.G. Simpson (Tempo and Mode in Evolution, 1944), etc. 
8 Mayr, seguidor de Darwin, afirma que la teoría genética de Aristóteles (vid. Libro IV de la Generación de los animales) es perfectamente 
compatible con lo descubierto sobre la “información” que existe en el ADN, de acuerdo con la teoría de la herencia de Mendel (cfr. Mayr, Ernst, 
This is Biology: The Science of the Living World, The Belknap Press of Harvard University Press, Cambridge, 1997, p. 154; cfr. etiam, Mayr, 
Ernst, The Growth of Biological Thought, Diversity, Evolution and Inheritance, The Belknap Press of Harvard University Press, Cambridge, 
1982, p. 89). 



Luz I. Acedo Moreno | La teoría de la causalidad aristotélica: una aportación a la biología contemporánea 
 
 
 

 

	
  
 

15 
E N E R O  

2 0 1 4  

a diferencia de Aristóteles, quien profundiza en todos los aspectos que son necesarios para entender la 

transformación o cambio de las realidades biológicas y físicas. 

 

La causalidad aristotélica 

 

Aristóteles plantea esta temática desde otra perspectiva9. Aunque parte de escritos y estudios biológicos y 

zoológicos, distingue los objetos (o géneros-sujetos) de las ciencias que estudian realidades particulares y las que 

intentan buscar respuestas universales. Al explicar los principios y causas de la realidad natural como tal, es decir, 

en un sentido omniabarcante, se adentra en lo que él llama Física y que hoy entendemos como Filosofía de la 

Naturaleza, cuyo objeto de estudio es todo “ente móvil en cuanto móvil”. De este modo, se sitúa en otro nivel de 

conocimiento desde el cual es capaz de aportar elementos que aún hoy pueden ser de gran utilidad a la ciencia 

experimental o particular, y la matemática misma, que también distingue como otro género de ciencia teórica. De 

este modo, ayuda a clarificar y ver la teoría evolucionista en su real perspectiva. 

El diálogo, pues, entre las modernas teorías de la ciencia y la Filosofía de la Naturaleza es posible (al ser 

posiciones y perspectivas diversas: más amplia en el caso de la Filosofía de la Naturaleza, al buscar los principios 

naturales de las ciencias), y precisamente este diálogo —que puede prefigurarse en el debate de Aristóteles con 

Empédocles10— se encuentra en el ámbito de la causalidad. La biología como tal, estudia aspectos como la forma, 

el comportamiento, los hábitos, migraciones de los seres vivos, clasificación, organización, etc., que son aspectos 

causales, pero de tipo particular no principal. 

 

a) Los principios de la realidad natural en Aristóteles 

Antes de iniciar propiamente el estudio de la causalidad en la naturaleza, es necesario hablar de lo que 

Aristóteles entiende por “naturaleza” física; también para comprender mejor lo dicho en el parágrafo anterior. 

Aristóteles inicia el estudio de la naturaleza del ente móvil simpliciter (Física, Libro III), después de haber 

estudiado los principios de las cosas naturales en el Libro I y los principios de la ciencia física (Libro II). En el 

Libro II de la Física se pregunta por el objeto de esta ciencia, y se detiene en la noción de naturaleza. Como se ve, 

Aristóteles no está haciendo biología ni zoología en su Física, sino propiamente Filosofía de la Naturaleza: está 

buscando los principios generales del ente móvil en tanto móvil, distinguiendo rigurosamente cuáles son los 

principios de todas las cosas naturales, y cuáles los de la ciencia física como tal. 

Para ello —siguiendo su acostumbrada solidez científica—, primero distingue lo “natural” (como lo son 

las plantas y sus partes) de lo artificial o no natural (como es la basura): “De entre las cosas que existen, algunas 

existen por naturaleza, otras por otras causas. Por naturaleza existen los animales y sus partes, y las plantas y los 

                                                
9 Las fuentes aristotélicas se estudian a través de la traducción y comentarios del texto de Tomás de Aquino, con la consideración de que es 
quien mejor lo ha interpretado a lo largo de la historia: cfr. Jorge R. Morán, “Tomás de Aquino, intérprete de Aristóteles”, en Tomás de Aquino. 
Comentador de Aristóteles, Héctor Velázquez (ed.), Universidad Panamericana, México, 2010, pp. 125-154. Aunque se han publicado varios de 
estos comentarios en Cuadernos filosóficos de la Universidad de Navarra, está en proceso la edición del trabajo completo. 
10 Su doctrina es totalmente semejante, al menos desde el punto de vista de la Física aristotélica, a la darwinista (cfr. F. 2, Bk 198 b 17-19 ss., 
donde Aristóteles critica con especial acritud la postura del azar de Empédocles contra la de la finalidad de la naturaleza).  



La teoría de la causalidad aristotélica: una aportación a la biología contemporánea |  Luz I. Acedo Moreno  
 

 
 

	
  
 

16 
E N E R O  

2 0 1 4  
 

cuerpos simples (tierra, fuego, aire, agua), porque decimos que éstos y sus similares existen por naturaleza”11. Lo 

que hace esta diferencia —explica a continuación— es que todas éstas (las que existen por naturaleza) tienen en sí 

mismas un principio de movimiento y de reposo (con respecto al lugar, o al crecimiento) y no tienen ningún 

impulso innato para el cambio. Más adelante, al introducirse en el tema del movimiento afirma: “Puesto que la 

naturaleza es principio del movimiento y de cambio y, puesto que nuestra investigación versa sobre la naturaleza, 

no debemos dejar de lado qué es el cambio, pues al desconocer éste, se desconoce necesariamente también la 

naturaleza12. 

Para Aristóteles, “naturaleza” es todo principio del movimiento y del reposo en sí mismo13. Esta última 

parte —”y del reposo”— no suele ser tan estudiada o tomada en cuenta, pero resulta elemental para entender la 

cosmovisión aristotélica, precisamente porque incluye el movimiento natural de los elementos hacia su lugar 

propio; es decir, el reposo es el término al cual llegan por tendencia propia (naturalmente) los elementos14. 

Los elementos meramente sensibles no se mueven a sí mismos, pero sí son activos en cuanto, como se ha 

dicho, tienden hacia su lugar propio, como el fuego hacia arriba15. Las cosas que poseen una ‘naturaleza’, tienen un 

principio semejante a éste; y cada una de ellas es una sustancia, porque se trata de un sujeto, y la naturaleza siempre 

implica un sujeto en el cual inhiere. El término ‘según naturaleza’ (o ‘natural’) se aplica a todas estas cosas y 

también a los atributos que pertenecen a ellas en virtud de lo que son, p.e., la propiedad del fuego de ir hacia arriba, 

la cual no es una ‘naturaleza’ ni ‘tiene una naturaleza’, pero es ‘por naturaleza’ o ‘de acuerdo con su naturaleza’, es 

decir, es algo natural al fuego subir. 

Antes de seguir con el estudio de la naturaleza física, conviene hacer mención de los principios 

constitutivos de todo aquello que es naturaleza. Tales principios son: la materia, la forma y la privación16. 

Brevemente, se puede decir sobre estos principios lo siguiente: 

 

1) La materia 

La materia es el primero de los tres principios de la realidad natural, uno de los dos principios a partir de 

                                                
11 Cfr. F. 2.1, Bk 192 b 1-5, 1, Mb 92 (En adelante F.2.1: libro, lección de la traducción tomasiana). Se maneja el texto de Aristóteles —siempre 
que sea posible— revisado literal y filosóficamente por Tomás de Aquino, en los Comentarios a los textos citados, traducción y notas de Jorge 
Morán, Cuadernos de Anuario Filosófico, Pamplona 2013. Reale considera que la interpretación de Bonitz es la única persuasiva, aquí se ha 
preferido seguir la del Aquinate, que nos parece más acertada (cfr. Bonitz, II, p. 469; G. Reale, traducción, introducción y comentario a Il 
Motore Immobile (Metafisica, libro XII), La Scuola, Brescia10 1990, p. 3, nota 3).  
12 F.3.1, Bk 200 b 10 - 16, c.1, Mb 189, Biblioteca Scriptorum Graecorum et Romanorum Mexicana, trad. y notas de Ute Schmidt Osmanczik, 
Universidad Nacional Autónoma de México, 2001. 
13 F.2.1, Bk 192 b 21-23, cap. 1, Mb 93, (3).  
14 Cfr. M. Artigas, La inteligibilidad de la naturaleza, 1992, EUNSA, Pamplona, pp. 51-54 ss. En la caracterización de la naturaleza se habla de 
su dinamismo y estructuración, sin incluir el reposo como tal. Más adelante, al explicar la cosmovisión aristotélica, manifiesta que en su 
caracterización se contienen los principios esenciales de tal filosofía de la naturaleza: Nuestra caracterización de lo natural va más lejos. Afirma 
que las entidades naturales poseen un dinamismo propio, que ese dinamismo se despliega a través de pautas espacio-temporales, y que el 
dinamismo y la estructuración están entrelazados. La caracterización aristotélica no afirma claramente ninguno de los tres aspectos, aunque es 
compatible con ellos y, de algún modo, los contiene implícitamente (pp. 73-74). 
15 Suele decirse que los entes físicos contienen en sí la fuente de movimiento, pero no de causar el movimiento, sino de sufrirlo (M. Artigas, La 
inteligibilidad de la naturaleza, 1992, EUNSA, Pamplona, p. 72). Hay que precisar bien este punto porque parece que para Aristóteles y Santo 
Tomás, los cuerpos inertes y sustancias físicas sí son capaces de causar un movimiento, además de sufrirlo: es lo que denominan ‘el movimiento 
propio’. 
16 Son, pues, tres los principios de las cosas de la naturaleza, a saber: materia, forma y privación (Tomás de Aquino, Los principios de la 
realidad natural, Tradición, México 1975, II.6, p. 29; en adelante Principia). Se utiliza esta obra porque en ella, Tomás de Aquino hace una 
síntesis muy clara de los primeros dos Libros de la Física. 



Luz I. Acedo Moreno | La teoría de la causalidad aristotélica: una aportación a la biología contemporánea 
 
 
 

 

	
  
 

17 
E N E R O  

2 0 1 4  

lo cual se produce algo, p. e., el bronce “a partir del cual” se hace una estatua17. El otro es la privación, de la que se 

habla a continuación. 

Algunos, argumenta el Estagirita, identifican la naturaleza o sustancia18 de un objeto natural con lo que 

inmediatamente lo constituye, p. e., la madera es la ‘naturaleza’ de la cama, y el bronce la ‘naturaleza’ de la estatua 

(como cuando decimos, tiene un natural broncíneo o es de naturaleza marmórea). Citando a Antifón, muestra que si 

plantamos una cama, y conseguimos que eche raíces, lo que saldrá no será una cama, sino un tronco de madera, lo 

cual enseña que lo que se hace artificialmente es sólo un accidente (o atributo incidental), mientras que la naturaleza 

real es “aquélla que permanece continuamente a través del proceso de hacerse”19. Naturaleza, en este sentido, es el 

sustrato inmediato de las cosas que tienen en sí mismas un principio de movimiento; es decir, la materia, de la que 

algo está hecho. 

Conforme a lo anterior, puede decirse que la substancia sensible tiene un cierto nivel de inmanencia, 

entiéndase esto en el sentido de que posee un sustrato propio como principio de su realidad, la cual es —valga la 

redundancia— natural. 

La demostración de lo anterior está recogida densamente en el siguiente texto del libro XII de la 

Metafísica: “la mutación [el movimiento] no es a partir de cualquier opuesto: algo se hace blanco a partir de lo no 

blanco, pero no desde cualquier no blanco, pues la voz es no blanco20. Por lo tanto se dice que la mutación se hace a 

partir de lo opuesto que es contrario21. Puesto que toda mutación es de contrario a contrario, es necesario que 

subsista algún sujeto que pueda mudar de un contrario a otro contrario <Lo cual se demuestra, primero, así>22. Un 

contrario no se trasmuta en otro <pues la misma negritud no se hace blancura. Por lo tanto, si debe haber 

transmutación de negro en blanco es necesario que algo sea (aliquid esse) aparte de lo negro, que se haga blanco>. 

<En segundo lugar>, en cualquier transmutación se encuentra algo que permanece <Como en la transmutación que 

va de lo negro a lo blanco el cuerpo permanece, en cambio el contrario, p. e., lo negro, no permanece>. Por lo cual 

es manifiesto que la materia es un tercero distinto a los contrarios”23. 

Es decir, la materia es un principio cuya existencia se demuestra a partir del movimiento; como se sabe, ha 

                                                
17 Cfr. Principia, II, n. 6, p. 29.  
18 Como se verá, para Aristóteles, el primer nivel de sustancia —ousia— dentro de la filosofía de la naturaleza es el de sustrato, un segundo 
nivel es el de forma (sensible) y el tercero es el compuesto; pero hay que distinguir diversos niveles ‘ousiológicos’. En la Física aristotélica, el 
primer nivel es la ousía móvil o kinética, la sustancia que se mueve; es decir, aquélla cuya esencia consiste en corromper la forma contraria para 
moverse. Otros dos niveles, dentro de esta ciencia, son el de la generación y la corrupción, y el de la psyqué, o ousía psíquica (la vida o el alma) 
o práxica. 
19 Es interesante buscar los textos en los que el Comentador utiliza el término ‘inmanencia', porque       —aunque lo hace en diversos 
contextos— siempre hay una referencia a la permanencia, perseverancia o continuidad de algo (cfr. Busa, S. Thomae Aquinatis, Opera omnia, et 
textus addita). El término griego es hyparjein, que significa “existir en”, “estar en”, de manera accidental o necesaria; recogiendo algunos textos: 
el saber y el entender pertenecen más al arte que a la experiencia (Mf.1, c. 1, Bk 981 a 25: con el sentido de ‘lo propio’ de algo, en este caso, lo 
propio del arte es saber y entender); “Todas las cosas que llegamos a conocer, las conocemos en cuanto tienen cierta unidad e identidad y cierto 
carácter universal” (Mf.3, c. 4, Bk 999 a 29: conocemos algo por su carácter de unidad y universalidad). Se podría seguir enumerando textos, 
pero el objetivo es mostrar que Aristóteles y, en general, el mundo griego, utiliza este término en el sentido de causalidad intrínseca, lo propio de 
algo, aquello que constituye algo, o que es su fin, en cuanto es lo natural a ello.  
20 “Pues el cuerpo —anota Tomás— no se hace blanco a partir de la voz, sino del no blanco que es negro o algo intermedio a ese color”: In 
Met.12.2.2, Mb 1029, Mt 2428. 
21 “Tampoco cabe decir que sea a partir de la substancia, pues nada es contrario a la substancia, porque en la substancia hay privación que se 
considera, en cierta forma, como un contrario, lo cual se ha demostrado en el libro X”: In Met.12.2.2, Mb 1029, Mt 2428. 
22 Las notas explicativas de Tomás de Aquino, que no estorban para la lectura del texto de Aristóteles, se ponen entre corchetes. Ayudan a la 
óptima comprensión del texto. 
23 Mf.12.2.2, Bk 1069 b 2-9, Mb 1029. 



La teoría de la causalidad aristotélica: una aportación a la biología contemporánea |  Luz I. Acedo Moreno  
 

 
 

	
  
 

18 
E N E R O  

2 0 1 4  
 

de haber un sujeto permanente que vuelva posible el cambio, pero que no se identifica con el término a quo ni con 

el término ad quem (que son formas, como se verá) ni con el movimiento mismo. 

Es, pues, un principio necesario en todo aquello que cambia. Sólo con esta primera explicación, que es 

contundente y puede seguirse argumentativamente desde lo más evidente hasta lo que no lo es tanto, pero que se 

deduce de ello, puede notarse lo pobre que queda la teoría evolutiva darwiniana, por no definir qué es lo que 

entiende por materia, cambio, contrario, opuesto, especie, etc. 

Ahora bien, sigue la potente mente aristotélica, además de la necesidad de un contrario, la materia es 

distinta según el tipo de substancia que cambia24. 

 

2) La forma 

Otro sentido de ‘naturaleza’ es según la forma, pues si sólo existiera el anterior, daría igual lo que fuera 

cada cosa, pues en última instancia todo sería lo mismo, del modo en que lo hicieron los antiguos, al postular como 

primer principio al fuego, o al agua, etc. Entonces, Aristóteles muestra que la esencia o forma de las cosas también 

puede llamarse con propiedad ‘naturaleza’, y no sólo eso, sino que lo es en un sentido más fuerte, porque es lo que 

hace que algo sea lo que es25 o “aquello por lo que se realiza la producción”26. 

Es importante esta noción, porque —como se ha mencionado— la forma o “especie” es uno de los pilares 

del pensamiento de Darwin, para quien el criterio para conocerla se basa en aquella característica propia de un 

animal que cambia con el tiempo, lo cual sería una variedad, no una “especie”, en palabras suyas: “…Para 

determinar si una forma debe ser clasificada como especie o como variedad, la única guía parece ser la opinión de 

naturalistas de sano juicio (sic) y amplia experiencia. Sin embargo, en muchos casos debemos decidir por mayoría 

de opiniones, porque son pocas las variedades bien señaladas y bien conocidas que no hayan sido clasificadas como 

especies al menos por algunos jueces competentes”27. Como se ve, el criterio es el sano juicio de los naturalistas, lo 

cual concierne a los científicos experimentales, pero filosóficamente Darwin no define más claramente lo que es la 

especie, probablemente porque considera que son móviles; pero no queda claro entonces por qué ‘supuestamente’ 

todos antes que él definieron a la especie como algo fijo e inmutable. Bowler, quien analiza paso a paso la 

argumentación de El origen de las especies, explica: “El término ‘especie’ es por eso un término arbitrario (sic): 

una especie es exactamente una variedad fuertemente diferenciada a la que la mayoría de los naturalistas 

experimentados acuerdan en llamar especie. Una vez admitido este extremo, las barreras que supuestamente 

separan las especies se han derribado, y el camino está libre para que la transmutación pueda utilizarse par explicar 

                                                
24 Para Aristóteles, “los cuerpos celestes que son sempiternos e ingenerables, son móviles según el lugar, y tienen una cierta materia” (Mf.12.2.6; 
Mb 1033; Bk 1069 b 24 - 26). Y explica Tomás: “Los que cambian según la substancia, es decir, los que se generan y corrompen, tienen materia 
que es el sujeto de la generación y de la corrupción, la cual está en potencia a las formas y las privaciones. En cambio, la materia de los cuerpos 
celestes está en potencia a los términos del movimiento local: donde empieza y a donde tiende”. Habría que explicar cómo entiende Aristóteles 
la naturaleza de los cuerpos celestes —cosa que no es posible en este breve trabajo—, pero aquí al hablar de materia es necesario mencionar que 
Aristóteles entiende que sí existe este otro tipo de materia, que subyace a otras sustancias materiales no corruptibles; es decir, no pertenecientes 
al mundo sublunar aristotélico. 
25 Cfr. F.2.1, Bk 192 b 12 - 193 b 21. 
26 Principia, II, n. 6, pp. 28-29. 
27 Charles Darwin, El origen de las especies, cap. II, 1859, Londres, Porrúa, México, 2004, pp. 38-39. 



Luz I. Acedo Moreno | La teoría de la causalidad aristotélica: una aportación a la biología contemporánea 
 
 
 

 

	
  
 

19 
E N E R O  

2 0 1 4  

la producción de todas las nuevas formas de vida”28. La siguiente pregunta sería cómo un término arbitrario puede 

ser válido sobre todos los demás, si no hay barreras entre ellas; y en qué sentido hemos de cambiar lo entendido 

siempre por especie o forma, si ahora se trata de algo que en realidad no existe, porque puede variar en cualquier 

sentido29. Esta noción, fundamental para comprender la teoría evolucionista y sus coetáneas, es una noción 

filosófica: el biólogo se interesaría meramente por las formas de las realidades vivas o inertes que observa, pero 

conviene resaltar que al ser un concepto fundamental, tomado en sentido universal o como principio, pasa a ser una 

idea filosófica, y concretamente metafísica, porque pretende aplicarse a toda la realidad. 

En cuanto a la unión entre la forma y la materia, en su compendio de estas nociones, afirma el Aquinate, 

siguiendo la mente aristotélica: 

1.º “Debe saberse que cualquier materia está compuesta con una forma: como el bronce, aunque sea 

materia con relación a una estatua, él mismo está compuesto de materia y forma; así es que no se dice que el bronce 

sea materia primera, porque tiene una forma30. 

2.º “Y debe saberse que ni la materia primera ni la forma ni se producen ni se corrompen, porque toda 

producción es paso de algo a algo. Mas el punto de partida de la producción es la materia; y el punto de llegada de 

la producción es la forma. Y si la materia y la forma se produjeran, la materia lo sería de la materia y la forma lo 

sería de la forma, y así hasta el infinito. Por lo cual, hablando con propiedad, la producción no lo es sino del 

compuesto (de materia y forma)31. Esta argumentación, por ejemplo, no es tomada en cuenta por los darwinistas: se 

trata de una argumentación incontestable, principial, que no podría solamente dejarse de lado, sino explicar por qué 

motivo —si se ha estudiado y seguido a Aristóteles, como plantean— no se considera en la propia teoría. Hablan de 

‘especies’, pero no se define bien esta noción, si se trata de la forma o de los compuestos; y tampoco se toma en 

cuenta la distinción entre materia y forma, elemental para comprender lo que significa el cambio y, por tanto, la 

‘evolución’. 

3.º “Debe saberse también que aun cuando la materia primera no entrañe ninguna forma ni privación (así 

como en la noción de bronce no está el tener figura o no tenerla), sin embargo, jamás se despoja la materia de toda 

forma y de toda privación; pues siempre existe bajo una u otra forma. Por sí sola nunca puede existir, porque la 

noción de materia no entraña ninguna forma: no puede existir en acto, pues el ser en acto no puede darse sino por la 

forma; así es que existe sólo en potencia”32. Obviamente, las nociones de acto y potencia tampoco aparecen en las 

explicaciones darwinistas. 

Lo anterior deja claro que la forma es el acto del compuesto, lo que hace ser de una determinada manera, y 

que no se corrompe en sí misma, sino solamente los compuestos; se trata de un principio metafísico en sentido 

estricto. Conviene tener esto presente para las explicaciones ulteriores, sobre todo para no confundir con los 

ámbitos de las ciencias experimentales. 

 

                                                
28 Peter Bowler, La salida al público. Carlos Darwin. El hombre y su influencia, Alianza, Madrid, 1999, p. 226.  
29 Cfr. Oscar Jiménez, Para Darwin. Preguntas a Darwin y a los darwinistas, 2009, publicado por el autor, México, D. F., pp. 13-17. 
30 Principia, II, n. 9, pp. 34-35. 
31 Principia, II, n. 10, pp. 34-37. Se cambia mínimamente la redacción de la traducción utilizada para hacer más inteligible la expresión. 
32 Principia, II, n. 12, pp. 36-37. 



La teoría de la causalidad aristotélica: una aportación a la biología contemporánea |  Luz I. Acedo Moreno  
 

 
 

	
  
 

20 
E N E R O  

2 0 1 4  
 

3) La privación 

Este es el tercer principio de la physis o naturaleza sensible corruptible: para que pueda darse la forma que 

le corresponde —que es el sentido más propio de los principios naturales— es necesario que esté privada de otras 

formas. “Tres son las causas y tres son los principios. Dos son contrarios: la especie (la forma) y la privación; 

tercero, la materia”33. Este tercer principio tiene especial importancia porque si no se entiende bien se llegará a 

conclusiones inexactas, p. e., Platón confunde la privación con la materia, y esto tiene consecuencias metafísicas de 

gran importancia34.  

En efecto, la materia y la privación in esse son lo mismo, pero se distinguen en función de la producción 

con una distinción de razón: “Tres cosas se requieren para que haya producción: el ser en potencia, o sea, la 

materia; que no esté en acto, o sea la privación; y aquello por lo que se es en acto, lo cual es la forma. Como cuando 

de un bloque se hace una estatua, el bloque que está en potencia respecto a la forma de la estatua es la materia; lo 

que es falta de figura o confuso es la privación; mas la figura por la que eso se llama estatua es la forma”35. 

Para el fin de esta investigación es suficiente con estas pinceladas de lo que son en sí mismos los principios 

de la realidad natural para Aristóteles; ahora bien, lo anterior fue sólo un preludio de lo que el Estagirita comprende 

sobre la realidad de la causalidad. Antes de proseguir, se resalta someramente que en las elucubraciones coetáneas 

no se encuentra esta especulación sobre la privación como principio natural. 

 

b) Las causas de la realidad natural 

No sólo existen los principios, como se ha dicho (éstos se han considerado como las causas intrínsecas de 

cada cosa), es necesario atender a otras causas que están fuera de la cosa, como la motriz, de donde es evidente que 

se distingue el principio del elemento36. Sin embargo, hay que decir que ambos se llaman causas, y el principio, en 

cierta manera, se divide en ellas37: “Puesto que no sólo son causas las inmanentes en el efecto, sino también otras 

externas, por ejemplo la causa motriz, es evidente que difieren entre sí principio y elemento, pero uno y otro son 

causas, y los principios se dividen en éstos38, y lo que mueve o detiene es un principio y una substancia, de suerte 

que, analógicamente, los elementos son tres, y las causas y principios, cuatro”39. 

 

                                                
33 Mf 12.3.1; Bk 1069 b 32-34. 
34 Platón conoció la hypokeiméné phýsis, pero ignoró su verdadera condición de privación de sustrato material (cfr. F.1, Bk 191 b 36 - 192 b 5, 
donde Aristóteles contrasta su propia opinión con la de Platón): “Nosotros afirmamos que la materia es distinta de la privación, y que una de 
ellas, la materia, es un no-ser por accidente, mientras que la privación es de suyo no-ser, y también que la materia es de alguna manera casi una 
sustancia, mientras que la privación no lo es en absoluto. Ellos —el Filósofo se refiere a su profesor y seguidores—, en cambio, afirman que lo 
Grande y lo Pequeño son por igual no ser, tomados conjuntamente o cada uno por separado. Su tríada es, entonces, enteramente distinta de la 
nuestra. Ciertamente han llegado a ver la necesidad de que haya una naturaleza subyacente, pero la conciben como una; pues aunque alguno 
haga de ella una díada y la llame lo Grande y lo Pequeño, la entienden como una sola y misma cosa, ya que no se han percatado de la otra 
naturaleza”: F.1, Bk 192 a 3 - 13, c. 9. 
35 Principia, I, n. 5, pp. 28-29. 
36 “Pues principio, propiamente, se dice de aquello que está fuera como la causa motriz, pues por ello el movimiento es principio. Elemento, en 
cambio, se dice de aquella causa intrínseca de la cual se constituye la cosa”: In Met. 12.4.6, Mb 1047, Bk 1070 b 22 - 30. 
37 Es decir, el principio se divide en causas intrínsecas y extrínsecas, ya que existen ciertos principios intrínsecos (cfr. Mf.5, Bk 1012 b 34 - 1014 
b 15, Mb 403 - 412), como los cimientos son principio de la casa según la materia, y el alma del hombre según la forma (cfr. In Met. 12.4.6, Mb 
1047, Bk 1070 b 22 - 30). 
38 Es decir, en inmanentes y externos (nota de la traducción trilingüe de Valentín García Yebra, 1970, Gredos, Madrid2, 1990). 
39 Mf 12.4.6, Bk 1070 b 22-26, Mb 1047.  



Luz I. Acedo Moreno | La teoría de la causalidad aristotélica: una aportación a la biología contemporánea 
 
 
 

 

	
  
 

21 
E N E R O  

2 0 1 4  

1) Causas intrínsecas (materia y forma) 

Aquí no se incluye la privación porque, como se ha dicho, en cuanto causa intrínseca se identifica con la 

materia; es decir, su distinción es sólo de razón, en cuanto principio real del movimiento40. Por ello, se pueden 

denominar también como elementos o como principios intrínsecos.  

En el libro XII de la Metafísica, Aristóteles hace una recapitulación de la aparente contradicción que existe 

entre los textos donde estudia lo que son los principios y lo que son las causas, y se pregunta si serán los mismos los 

principios de las sustancias materiales o compuestas y los de las sustancias separadas, en caso de que pudiera 

demostrarse su existencia. Desde el punto de vista de las causas intrínsecas, los principios son los mismos por lo 

siguiente: “En cierta manera es verdad decir que los principios de todas las cosas son los mismos y en cierta manera 

no <y esto se muestra al decir lo que sigue>. Así como si consideramos que los principios de los cuerpos sensibles 

son, como especie y forma, el calor, y como privación el frío41, y como materia de los cuerpos sensibles aquello que 

es en sí mismo potencia ambas cosas <pues la materia, tomada en sí misma, es el principio receptivo de la forma y 

de la privación>; así esta clase de principios son los de la substancia, a manera de principios <no como la especie en 

el género>. Y a su vez aquellas cosas que proceden de esos principios, de los cuales son principios, es decir, el 

fuego y el agua42. Porque es necesario que aquello que se hace de lo caliente y de lo frío, sea algo diverso de ellos 

<, es decir, de lo caliente y de lo frío, y de los primeros cuerpos de los cuales nos imaginamos que son esas las 

formas>. Así pues, de estos cuerpos simples y de los compuestos de ellos, son los mismos elementos y principios. 

Pero de cosas distintas son distintos los principios próximos, pues no son los mismos sino proporcionalmente. 

Como si alguien dice que las tres cosas mencionadas <, es decir, lo caliente, lo frío y el sujeto de ellos> se dan en la 

generación de los cuerpos simples como forma, privación y materia. Pero diversos en los diversos géneros. Por 

ejemplo <en el género de los colores>, lo blanco es especie, lo negro privación y la superficie como materia y 

sujeto, y, <en el género de la distinción de los tiempos>, la luz es la especie, las tinieblas la privación, y el aire la 

materia y sujeto. De estos tres principios se constituyen el día y la noche”43. 

No nos extendemos más en esta explicación porque se corresponden con la forma y la materia, ya 

explicados en cuanto principios. 

 

b) Causas extrínsecas (motor o causa motriz y el fin) 

Este tipo de causas son también necesarias para que se dé la producción: “En efecto, lo que está en 

potencia no puede actualizarse a sí mismo44: el cobre que está en potencia con relación a la estatua, no se hace a sí 

                                                
40 “En efecto, son una misma cosa el bronce y su falta de figura antes de que sobrevenga la forma; pero bajo un respecto se considera el bronce, 
y bajo otro respecto su falta de figura. Por lo cual se dice que la privación es un principio no por sí, sino por accidente, porque coincide con la 
materia”: Principia, II, n. 6. 
41 “Dice “así como” —explicita Tomás— porque lo caliente no es forma substancial de los cuerpos sensibles, ni lo frío es su privación, sino que 
ambos son cualidades. Los emplea, sin embargo, como forma y privación en el género de la substancia porque es algo más evidente”: In Met. 
12.4.5; Mb 1046; Bk 1070 b 10 - 21 (nota 2 del Aquinate).  
42 “Como si entendiéramos que el fuego se compone de calor, como la forma y materia propia, y de agua como de lo frío, como si fuese la 
privación y la materia. O también si algo uno se produce a partir de lo caliente y de lo frío combinados, ellos son los mencionados principios, es 
decir, lo cálido y lo frío y la materia de ellos”: In Met.12.4.5; Mb 1046; Bk 1070 b 10 - 21 (nota 3).  
43 Mf12.4.5; Mb1046; Bk1070b10-21. 
44 Aquí se encuentra, al parecer, otro punto clave donde tropieza el evolucionismo radical: nada puede transformarse en otra cosa superior si no 
posee —por un lado, como se ha dicho— la potencia para ello, o    —por otro lado— existe una realidad externa que haga posible tal 



La teoría de la causalidad aristotélica: una aportación a la biología contemporánea |  Luz I. Acedo Moreno  
 

 
 

	
  
 

22 
E N E R O  

2 0 1 4  
 

mismo estatua, sino que necesita de un agente que lleve la forma de la estatua de la potencia al acto (...). Se 

necesita, pues, además de la materia y de la forma, un principio activo del ser, y se llama causa eficiente, o motor, o 

agente, por lo cual es el principio del movimiento45. 

En otro texto, denso de contenido que continúa la argumentación anterior acerca de la distinción entre 

causas y principios, Aristóteles explica la necesidad de estas causas o principios exteriores46: “Puesto que no sólo 

son causas las que son intrínsecas a la cosa, sino también las que están fuera de la cosa, como la motriz, es evidente 

que se distinguen el principio y el elemento. Pero ambos se llaman causas <, es decir, tanto los principios 

intrínsecos como los extrínsecos>. Y el principio, en cierta manera, se divide en ellas <, es decir, en las causas 

intrínsecas y extrínsecas>47. Pero aquello que es motriz o causa de la quietud, es un cierto principio <no es un 

elemento>48. Así pues es evidente que según la analogía, es decir, la proporción, son tres los elementos de todas las 

cosas: la materia, la forma y la privación49. Pero las causas y los principios son cuatro <al añadir a los tres 

elementos la causa motriz>50. Sin embargo, no son iguales en todas las cosas, sino diferentes en cosas diferentes, 

también en la primera de las causas <pues la motriz, es distinta en los distintos>. <Por ejemplo,> en la salud, la 

salud es como la forma, la enfermedad como la privación, el cuerpo como la materia; y como motor la medicina. 

<En la construcción> la especie de la casa como forma y el “desorden de tal clase”, es decir, lo opuesto al orden 

que se requiere para la casa, es la privación, los ladrillos como materia, y lo que mueve es la arquitectura. Y así, en 

estos cuatro se divide el principio51. Esta causa en la evolución sería la reproducción, en general, y junto con la 

causa material podrían asimilarse a la “selección natural”. 

Queda, pues, claro, que la causa eficiente es necesaria para la actividad física. Pero, aunque el fin no sea 

principio, sino sólo en la mente del agente, es no sólo necesario, sino que la causa final es la causa de todas las 

causas —sin ella, no se da ninguna otra—, porque “todo lo que obra, no obra sino en atención a un objeto (...), se 

necesita por tanto un cuarto principio, aquello a lo que tiende el agente”52. Y para Aristóteles es verdaderamente 

causa de la realidad natural, porque sin él nada se movería, ya que todo lo que se mueve se mueve hacia algo o por 

                                                                                                                                                       
transformación, por tanto no puede exponerse como científica una explicación que no dé razón de tal comportamiento. Aristóteles observa que 
se requiere que algo exterior haga pasar de la potencia al acto tal realidad: por sí mismo, nada se mueve, excepto lo que tiene vida, es decir, 
automovimiento; pero éste es un tipo de movimiento que implica una potencialidad para lo superior, es decir, en su ser se encuentra la capacidad 
para que unas de sus partes muevan a otras. Pero también en este caso es requisito la potencialidad: no todo tiene potencia para todo, dirá 
Aristóteles, sino sólo para aquello de que está compuesta su naturaleza. Aquí se muestra de modo claro la complejidad y rigor de la teoría de las 
causas estudiada en la realidad misma por el Estagirita (cfr. p. e., Mf11.6, Mb 948, Bk 1063ª18-21, donde recoge lo ya expuesto en la Física, 
contra el relativismo de Protágoras: “Si hay movimiento, hay también algo que se mueve, y se mueve todo desde algo y hacia algo. Es preciso, 
por tanto, que el móvil esté en aquello desde lo cual va a moverse y que deje de estar en ello, y que lo contradictorio no sea verdad al mismo 
tiempo…”; esta traducción es de García Yebra, cit.). 
45 Principia, III, n. 13, pp. 38-39. 
46 Se recoge el texto repitiendo las primeras líneas ya expuestas, para incluir ahora los comentarios o explicaciones de la traducción de Tomás, 
que aclaran la argumentación de Aristóteles. En este texto seguimos la traducción de Jorge Morán. 
47 “Pues existen ciertos principios intrínsecos, como se ha mostrado en el L. V. Así como los cimientos son el principio de la casa según la 
materia, y el alma del hombre según la forma”: In Met.12.4.6; Mb 1047; Bk 1070 b 22-30 (nota 3). 
48 “Porque el elemento es aquello de lo cual se hace algo y está en él, como ya se dijo en el L. V”: In Met.12.4.6; Mb 1047; Bk 1070 b 22-30 
(nota 4). 
49 “Se dice que las privaciones son elementos non per se, sino per accidens porque la materia en la cual acaece es un elemento, Pues la materia 
que existe bajo una forma, tiene en sí la privación de otra forma”: In Met.12.4.6; Mb 1047; Bk 1070 b 22-30 (nota 5).  
50 “No hace mención de la causa final, porque el fin no es principio sino en cuanto está en la intención del que mueve. Así pues las causas y los 
principios de todas las cosas, según la analogía, son cuatro: la materia, la forma, la privación y el motor”: In Met.12.4.6; Mb 1047; Bk 1070 b 
22-30 (nota 6). 
51 Mf 12.4.6; Mb 1047; Bk1070b22-30. 
52 Principia, III, n. 14, pp. 38-39. 



Luz I. Acedo Moreno | La teoría de la causalidad aristotélica: una aportación a la biología contemporánea 
 
 
 

 

	
  
 

23 
E N E R O  

2 0 1 4  

alguna razón. 

Esta causa es la más objetada por los evolucionistas, incluso algunos no están de acuerdo con Mayr en 

cuanto a la compatibilidad de la teoría genética aristotélica con la actual del ADN e intentan eliminar todo rastro de 

lo que denominan “diseño” o teleología en el mismo Aristóteles, argumentando que ello iría contra las teorías 

científicas actuales53. Los autores que aceptan un diseño en la biología evolucionista, distinguen radicalmente esta 

noción de la de ‘designio’54, porque ello sería llevar la biología a la teología. La ‘teleología naturalizada’ acepta el 

sentido de ‘diseño’ como un “proceso de cambio direccionado por incremento en la eficiencia55, con la que ese 

perfil cumple una función”56. ¿No se está aceptando la finalidad en el sentido aristotélico, que sería el sentido 

común en el que se entiende, al hablar de dirección, de función?, se está afirmando una concepción etiológica 

finalizada. 

Lo que se manifiesta en estas posturas es una opción de no acudir o rechazar una ciencia superior, ¿por qué 

se habla de ‘teología’, pasando por alto que existe una ciencia intermedia que es la Filosofía?, aparentemente por no 

querer aceptar la existencia de la Metafísica, pero el problema es que al absolutizar una teoría biológica, lo que se 

está haciendo es precisamente Metafísica, aunque no quieran hacerlo, incurriendo además en una ausencia de rigor 

metodológico y epistémico: están saliendo del ámbito propiamente biológico, penetrando en el filosófico de corte 

metafísico, y simultáneamente están rechazando que existan estas ciencias. Esto, al menos, lo que manifiesta es más 

que una argumentación científica o un diálogo interdisciplinar, una opción voluntaria de reducir la realidad al 

ámbito material y de rechazar la causalidad formal y final, utilizando en el mismo discurso términos metafísicos, lo 

cual no puede ser más que una contradicción o, al menos, una falta de rigor en el pensamiento. Esa línea de 

razonamiento no podrá menos que reducir la causalidad natural a mecanicismo. 

Recapitulando todo lo dicho sobre las causas y los principios, en el libro XII de la Metafísica, después del 

apretado resumen de la Física que hace en el libro XI, el Filósofo se pregunta si tales causas y/o principios se 

aplican a todas las cosas, y dice que proporcionalmente sí, por la analogía que existe en la realidad. Se recoge el 

resumen del mismo Aristóteles en este último texto: “Para todas las cosas los principios son los mismos en cierto 

modo:  

(a) o como proporción: como si decimos que en cualquier género se dan algunas cosas que se relacionan 

como materia, forma, privación y motor;  

(b) o en el sentido de que las causas de las substancias son las causas de todas las cosas porque destruidas 

ellas, se destruye lo demás; 

(c) o porque los principios son “entelechia” <es decir, acto y potencia>.  

Los principios son distintos de otro modo porque los contrarios son principios de las cosas, e incluso la 

misma materia <que no se dicen unívocamente>, de tal manera que no son géneros, ni tampoco se dicen con 

multiplicidad de sentidos <como si fuesen equívocos; y, por tanto, no podemos decir que sean los mismos 

                                                
53 Cfr. p. e. a Vinci, Tom-Scott Robert, etc. 
54 En inglés los términos son muy cercanos: design. Nota nuestra. 
55 Lo cual coincidiría con lo que Aristóteles entiende por causa eficiente. 
56 Gustavo Caponi, “Teleología Naturalizada: Los conceptos de función, aptitud y adaptación en la Teoría de la Selección Natural”, Theoria 76: 
97-114 (2013), pp. 93-101. 



La teoría de la causalidad aristotélica: una aportación a la biología contemporánea |  Luz I. Acedo Moreno  
 

 
 

	
  
 

24 
E N E R O  

2 0 1 4  
 

absolutamente, sino según la analogía>.  

Así, pues se ha dicho: cuántos son los principios de las cosas sensibles y de qué manera son los mismos o 

distintos”57.  

En las páginas anteriores se ha mostrado someramente la profundización elaborada por Aristóteles en la 

causalidad y principialidad en la naturaleza; aún faltaría añadir que el Filósofo, cuando estudia a fondo las cuatro 

especies de causas, hace notar —y lo argumenta— cómo no sólo existen estos cuatro tipos de causas (además de los 

tres principios intrínsecos mencionados al inicio), sino que cada uno de ellos se puede dar en la realidad de 

diversísimos modos, los cuales reduce a seis, pero que son ampliables a infinitas posibilidades (anterior-posterior, 

remota o próximamente, etc.)58. 

Todo lo cual, como se ha ido haciendo ver, lleva a concluir que la doctrina aristotélica es más universal 

que la darwiniana, cuyo ámbito es más reducido: el finalismo subsume y requiere al mecanicismo de los antiguos, 

pero no al revés: el mecanicismo no incluye la finalidad.  

La aportación de Aristóteles que se plantea es restablecer el marco teórico filosófico de la naturaleza, 

ampliando así la óptica, y recuperando el lugar de las contribuciones de la teoría darwiniana, evitando así mezclar 

ámbitos y caer en contradicciones o carencias de rigor como algunas de las que se han presentado someramente. De 

otro modo, lo que se consigue al intentar acercar el evolucionismo a Aristóteles, es reducir su pensamiento a una 

doctrina más estrecha, cuyo método es matemático-deductivo59 —que él mismo distingue de la ciencia primera 

tanto en su objeto, como por tanto en su método60— o meramente biológica. 

Los darwinistas ‘aristotélicos’ mencionados invierten los predicados recíprocos, es decir, no siguen el 

camino lógico de la ciencia (de lo más conocido a lo menos conocido), sino al revés (pretenden deducir de 

principios more matemathico toda la realidad). Mientras que, para Aristóteles, “hay una distinción entre lo que es 

primero para nuestro conocimiento, y lo que es primero por naturaleza”61. Parece arbitraria esa distinción por 

cuanto que todo lo que conocemos lo conocemos según nuestro modo humano de abordar los objetos. Es decir, algo 

“en sí” conocido por nosotros, en ese momento dejaría de ser “en sí”. Sin embargo, la distinción es muy útil y nada 

arbitraria, porque las cabezas, los hocicos o las patas de los animales, son principios de las demostraciones, y 

podemos considerarlos principios primeros, causales y evidentes para nosotros. De ahí partimos en las 

demostraciones. Pero si alguna parte de los animales es principio no sólo para nosotros, sino por sí misma, caso de 

las que quitadas del animal le impiden vivir, entonces habremos encontrado los principios quoad se de las 

demostraciones. Tal es el camino de la ciencia aristotélica: de lo evidente para nosotros a lo evidente por naturaleza. 
                                                
57 Mf12.4.13; Mb 1054; Bk 1071 a 30-b 2. 
58 Cfr. Mf 5.2; Mb 410; Bk 1013 b 29-1014 a 25. 
59 Como ejemplos de este intento pueden mencionarse a David Balme, Aristotle’s De Partibus Animalium I and De Generatione Animalium I, 
Oxford, Clarendon Press, 1972, p. 97; Elliot Connel, Sophia M., “Toward an integrated approach to Aristotle as a biological philosopher”, The 
Review of Metaphysics, 55 (Dec. 2001), p. 300, etc. 
60 El método matemático es efectivamente deductivo, pero “la exactitud matemática del lenguaje no debe ser exigida en todo, sino en las cosas 
que no tienen materia. Por eso el método matemático no es apto para la Física, pues toda la naturaleza tiene probablemente materia. Por 
consiguiente, hay que investigar primero qué es la naturaleza; pues así veremos también claramente de qué cosas trata la Física (y si corresponde 
a una ciencia o a varias estudiar las causas y los principios)”: Mf 2.3; Mb 175, Bk 995 a 15-20.  
61 “La vía natural consiste en ir desde lo que es más cognoscible y más claro para nosotros hacia lo que es más claro y más cognoscible por 
naturaleza; porque lo cognoscible con respecto a nosotros no es lo mismo que lo cognoscible en sentido absoluto. Por eso tenemos que proceder 
de esta manera: desde lo que es menos claro por naturaleza, pero más claro para nosotros, a lo que es más claro y cognoscible por naturaleza”: 
F.1.1, 184 a 17-21. 



Luz I. Acedo Moreno | La teoría de la causalidad aristotélica: una aportación a la biología contemporánea 
 
 
 

 

	
  
 

25 
E N E R O  

2 0 1 4  

Así, los principios de las demostraciones serían primeros, causales y evidentes desde dos ópticas: a) para nosotros, 

y eso es el inicio de la ciencia; o b) por sí mismos, y eso es resultado de la inversión de los mismos predicados 

conocidos, lo cual constituye la doctrina de los predicados recíprocos. Si sabemos que “los planetas están cerca 

porque brillan”, ello es un conocimiento primero, causal y evidente quoad nos, porque enunciamos el fenómeno 

más cercano para nosotros. Pero al invertir la misma proposición y decir “los planetas brillan porque están cerca”, 

obtenemos los principios primeros, causales y evidentes quoad se”62. 

Con esta explicación se muestra que Aristóteles está buscando los principios de toda la realidad natural, y 

para ello ha de utilizar un método inductivo: desde lo que es más conocido para nosotros, hasta alcanzar los 

principios y causas que pueden considerarse con rigor universales para toda la naturaleza: es verdad que hace 

biología, pero especificando muy bien en cada obra qué objeto está buscando, y utilizando la metodología propia 

para tal realidad. Pero si Aristóteles es biólogo, es considerado uno de los más grandes filósofos de la historia de la 

humanidad, porque va más allá, como si toda su producción se fuera alineando hasta alcanzar los últimos principios 

de todas las ciencias, es decir, los principios sapienciales o metafísicos. Mientras que la mayoría de los 

neodarwinistas, al parecer, haciendo ciencia experimental o particular, y siguiendo el método de ésta, niegan la 

realidad metafísica, pero simultáneamente hacen afirmaciones que son en sí mismas metafísicas, p. e, al afirmar las 

realidades de la causa eficiente y de la material, mientras desechan las causas formal y final; esto no puede hacerse 

sin una toma de postura voluntaria, porque racionalmente el mismo Aristóteles ya refutó a los que en su época 

adoptaron esta misma postura —los presocráticos, y concretamente a Empédocles—. Ésta sería la incongruencia 

epistémica que se pretende mostrar en el presente trabajo. 

  

                                                
62 Oscar Jiménez Torres, Las diferencias y el género-sujeto en la zoología de Aristóteles, Ruz, México, 2009, pp. 594-595. 



	
  



René Ceceña  | Espacio moderno y epistemología. Las relaciones entre Filosofía natural, Física y Metafísica en los siglos XVII y XVIII 
 
 
 

 

	
  
 

27 
E N E R O  

2 0 1 4  

Espacio  moderno  y  
epistemología.  Las  relaciones  
entre  Filosofía  natural,  Física  y  
Metafísica  en  los  siglos  XVII  y  
XVIII  
Modern  Space  and  Epistemology.  The  
Relationships  between  Natural  Philosophy,  
Physics  and  Metaphysics  during  the  17th  and  18th  
Centuries  
René  Ceceña  
Universidad  Nacional  Autónoma  de  México  
rcecena@unam.mx  
 

  
  
Resumen  
  
Buscamos  con  este  trabajo  abordar  el  problema  de  la  forma  
en  que  Filosofía   natural,   Física,  Metafísica   y  Epistemología  
se  articulan  en  el  debate  académico  de  los  siglos  XVII  y  XVIII.  
Nuestro  interés  es  en  este  sentido  destacar  cómo  se  opera  un  
desplazamiento   fundamental   para   el   desarrollo   del  
pensamiento  occidental  que  consiste  en   la  rearticulación  de  
las   relaciones   entre,   por   un   lado,   Filosofía   natural   y  
Metafísica   en   el   pensamiento   escolástico   y,   por   otro   lado,  
entre  Filosofía  natural  (o  Física)  y  Epistemología  para  el  caso  
del   pensamiento   moderno   en   su   nacimiento.   Nuestra  
propuesta  consiste  en  entender  este  proceso  como  resultado  
de  la  crítica  al  fundamento  de  lo  real  que  tiene  lugar  para  el  
pensamiento  escolástico  en  el  problema  del  emplazamiento,  
esto   es,   del   campo   de   explicación   constituido   por   la  
articulación   entre   lugar   y   espacio,   comprendidos   por   la  
Escolástica   como   conceptos,   y   que   lleva   al   pensamiento  
moderno  a   tomarlo   como  elemento   central  de   su   reflexión.  
En   este   proceso,   el   espacio   deja   de   ser   un   concepto   al  
interior  de   la  Metafísica  para  construirse  como  ente  real  en  
la  Física  moderna  y,  posteriormente,  como  fundamento  pre-­‐‑
conceptual  de  conocimiento  en  la  Filosofía  moderna,  esto  es,  
según  una  perspectiva  epistemológica.  
  
Palabras  clave:  
  
Espacio,   lugar,   Filosofía   natural,   metafísica,   epistemología,  
Escolástica,  modernidad.  
  

  
  
  
  
  
  
  
  
  
  
  
  
  
  
  
  
  
  
  
  
  
Abstract  
  
The   aim   of   this   paper   is   to   address   the   problem   of   the  
articulation   between   Natural   Philosophy,   Physics,  
Metaphysics   and   Epistemology   in   the   Seventeenth   and  
Eighteen  Centuries  academic  debate.  Our  main  goal   in   this  
sense   is   to   highlight   the   fundamental   shift   for   the  
development   of   the  Western   thought  which   consists   in   the  
re-­‐‑articulation   of   the   relationships   between,   on   the   one  
hand,   Natural   Philosophy   and   Metaphysics   in   Scholastic  
thought   and,   on   the   other   hand,   Natural   Philosophy   (or  
Physics)  and  Epistemology  in  the  birth  of  Modern  thought.  
Our  proposal  is  to  understand  this  process  as  a  consequence  
of   the   criticism   concerning   the   foundation   of   reality  which  
occurs  for  the  Scholastic  thought  on  the  problem  of  location,  
that   is,   the   explanation   field   hinged   on   the   articulation   of  
place  and  space,  considered  as  concepts  in  the  Scholasticism,  
leading   Modern   thought   to   take   location   as   a   central  
element   of   its   reflection.   Within   this   process,   the   space  
ceases   to  be   constructed   as   a   concept   in  Metaphisics,   to   be  
constructed,   in  modern   Physics,   as   a   real   entity,   and,   after  
that,  in  modern  Philosophy,  as  a  pre-­‐‑conceptual  fundament  
of  knowledge,  i.e.  in  an  epistemological  perspective.  
  
Keywords  
  
Space,   Place,   Natural   Philosophy,   Physics,   Metaphysics,  
Epistemology,  Scholasticism,  Modernity.  
  

  
  
                              
  

 

Fecha  de  entrada:  05-­‐‑10-­‐‑2013                                                  Fecha  de  aceptación:  21-­‐‑11-­‐‑2013  

 



	
  



René Ceceña  | Espacio moderno y epistemología. Las relaciones entre Filosofía natural, Física y Metafísica en los siglos XVII y XVIII 
 
 
 

 

	
  
 

29 
E N E R O  

2 0 1 4  

Espacio  moderno  y  epistemología.  Las  relaciones  entre  Filosofía  
natural,  Física  y  Metafísica  en  los  siglos  XVII  y  XVIII  
Modern  Space  and  Epistemology.  The  Relationships  between  Natural  Philosophy,  Physics  and  Metaphysics  
during  the  17th  and  18th  Centuries  
René  Ceceña  
Universidad  Nacional  Autónoma  de  México  
rcecena@unam.mx  
  

  
En una tesis universitaria cuyo título es Theses de ratione formali loci (Tesis acerca de los principios 

formales del lugar, 1644), tras una serie de reflexiones sobre el problema del emplazamiento (locus, spatium), su 

autor, George Rossellet, afirma: “concluyo por lo tanto que ningún mortal puede establecer con certeza qué es el 

lugar”.1 Según el razonamiento seguido en este texto, al tratar del lugar de los objetos, el pensamiento se confronta 

a una serie de contradicciones derivadas de su carácter físico, tratado por la Filosofía natural, y del campo de 

reflexión metafísico que abre, expresado dentro de un dominio de conocimiento formalmente estipulado bajo ese 

rubro —Metafísica— al interior del cual se elaboran los argumentos explicativos que ahora llamamos 

epistemológicos. Tesis, nos parece, significativa para el objetivo de nuestro artículo. En primer lugar, la reflexión 

acerca del emplazamiento —entendido por la Escolástica como el ámbito de explicación que vincula al 

pensamiento con lo real mediante la relación entre lugar y espacio—, no se agota, según es elaborada por Rossellet, 

en el orden del espacio físico (como bajo la influencia de la Filosofía natural italiana y, más directamente, de 

Newton, tendemos a delimitar), sino que constituye el eje articulador de la reflexión sobre lo real, tanto en su 

expresión física (el lugar ocupado por todo ente físico) como referido a las condiciones según las cuales el 

pensamiento humano se vincula a lo real (el espacio de representación de los entes). Por otro lado, al ser un texto 

poco conocido, sin impronta directa para el desarrollo de nuevos sistemas de pensamiento, nos ofrece un elemento 

más y de orden distinto al de las grandes obras que han configurado el pensamiento occidental al constituirse en 

hitos que han orientado sus desarrollos, para la comprensión del sistema de pensamiento al que pertenece. Podemos 

en efecto observar que el texto de Rossellet es contemporáneo de los Principios de la Filosofía (1644) de Descartes, 

y se ubica en el intermedio —cronológico y conceptual por la aporía que plantea—, de las Disputaciones 

Metafísicas (1587) de Suárez, los Principios Naturales de la Filosofía natural (1687) de Newton y la Crítica de la 

Razón Pura (1781/1787) de Kant. Muestra así, según nos parece, la tensión propia a los siglos XVII y XVIII entre las 

lecturas a) metafísicas, b) físicas, y c) epistemológicas de la realidad extramental, que las anteriores obras de 

Suárez, Newton y Kant representan respectivamente. 

Tratemos de precisar lo anterior comenzando por comprender lo que hemos señalado como fundamento de 

la comprensión escolástica de lo real: una comprensión del ente que hace del emplazamiento el ámbito de la 

relación entre Filosofía natural y Metafísica. Procedamos para ello recordando el adagio escolástico “locus est ens 

reale: el lugar es un ente real”, completado por la tesis: “spatium non est ens reale sed imaginarium: el espacio no 

                                                
1 “Concludo igitur neminem mortalium certo statuere posse quid sit locus”, Georgius Rosselletus, Theses de ratione formali loci, 1644, Typis 
Edvardi Rabani, Celsitudinis suæ Urbis & Universitatis Typographi § xxv, p. 8. Cf. § xiv, p. 4. 



Espacio moderno y epistemología. Las relaciones entre Filosofía natural, Física y Metafísica en los siglos XVII y XVIII | René Ceceña 
 

 

 
 

	
  
 

30 
E N E R O  

2 0 1 4  
 

es un ente real, sino un <ente> imaginario”. Lugar es para la Escolástica el referente primero del mundo físico, que 

tiene tal característica pues a las cosas les corresponde siempre un lugar: no hay lugar sin ente ni ente sin lugar. Es 

el campo de trabajo de la Filosofía natural:2 la relación ente-lugar constituye el soporte de la estructura del mundo 

natural y, consecuentemente, su principio explicativo, aquel que encierra la base del ordenamiento propio al 

universo físico. Sin embargo, la constatación de la relación ente-lugar no da cuenta, para la propia Escolástica, del 

fundamento de la relación por ellos construida. Es así que el universo físico requiere de un referente metafísico, del 

espacio. La Disputatio de loco et quomodo corpora sunt in eo (1608), nos puede servir de ejemplo para entender 

esta perspectiva: “el universo no está en ninguna parte pues es necesario que lo que está en alguna parte esté 

contenido en otra […] más allá del universo y el todo nada es […] No es que el Cielo en sí mismo sea un lugar. El 

Cielo <es> algo, a saber el extremo y el término, que contiene al cuerpo en movimiento. Es por ello que 

<Aristóteles> concluye: la tierra está en el agua, <el agua> en el aire, <el aire> en el éter, y el éter en el Cielo: a su 

vez, el Cielo en sí mismo no está, en verdad, localizado en ningún otro cuerpo”.3 De esta forma, la Escolástica no se 

limita a un señalamiento óntico relativo al lugar, sino que señala a partir de ello al lugar del conjunto de las cosas 

como un lugar que trasciende al lugar físico, como lugar metafísico.4 Lugar es lo real que debe contar con un 

campo que lo explique, ámbito de acceso a lo metafísico y de construcción de la Metafísica como se confirma en la 

comprensión escolástica del movimiento. Así, la relación ente-lugar es el momento físico de una consideración de 

carácter que la trasciende: el movimiento, esto es, las relaciones cualitativas dependientes de consideraciones de 

tipo metafísico. El universo físico es, para el pensamiento escolástico, la estructura que deriva de la relación ente-

lugar como consecuencia de los cambios que lo determinan, del movimiento en su acepción escolástica, esto es, 

cambios producidos en los entes físicos por su participación en el ser, esto es, según la analogía del ente.5  

Así, sobre la base de un cuestionamiento que tiene su motivación formal y explícita en el cuestionamiento 

del ser (analogía del ente) en una perspectiva que se entiende trascendente, se construye una reflexión categorial 

metafísicamente determinada de aprehensión del ente, a partir de la cual la Escolástica opera una reflexión de orden 

noético al interior del cual rebasa el ámbito del lugar y piensa el espacio: el espacio es, según explica Suárez en sus 

Disputaciones Metafísicas, un ente de razón que no implica una simple creación del intelecto, sino una construcción 

fundada en los cuerpos6 —esto es, para Suárez, una construcción en analogía y conjunción con los entes 

                                                
2 Daniel Hartmannus, Disputatio physica de loco, 1612, Janæ, Typis Weidnerianis, § 1. 
3 Nicolaus Bruestenbach, Disputatio de loco et quomodo corpora sunt in eo, Iohan Gorman: Wittebergæ, § 64; cf. Phys., Δ, 212b20-22. 
4 “Llamamos en este caso al lugar de manera metafísica o, más aún, lugar obscuro (τόπος νόκτος), donde la naturaleza asomática y sombría 
(φύσις ἀσώµατος καὶ νόκτη) está presente y actualizada”, se explica en De loco, mientras que en la ya citada Disputatio de loco et quomodo 
corpora sunt in eo, se afirma: “el Cielo superior está en un lugar Metafísico”. Las Theses phisicæ de loco et locato describen por su parte al 
espacio extramundano como lugar hiperfísico: “el lugar hiperfísico, en el cual el contenido emplazado no está circunscrito, sino <como> 
presencia definida”, Christophorus Hœferus, De loco, 1616, Lipsæ, § 3; Nicolaus Bruestenbach, Op. cit., § 66; Petrus Ceporinus, Theses phisicæ 
de loco et locato, 1603, Lugdini Batavorum, ex Officina Ioannis Patii, § XVII. 
5 “En relación con la substancia <el movimiento> es generación y corrupción, en lo que concierne a la cantidad, aumento y disminución, con 
respecto a la cualidad, las oposiciones de las cualidades [=la alteración], en relación con el lugar, las oposiciones de ubicación (situs species)”, 
Joannes Fleisner, De motu generarim, et de infinito, 1609, Wittenberge: Typis Martini Henckelij § IV. Cf. Henricus Wideburgius, De speciebus 
motus, 1609, Giessæ Hassorum: ecud. N. Hampelius, § I; Richardus Bland, Theses philosophicæ de anatomia universæ naturæ, 1601, Lugduni 
Batavorum: ex Officina Ioahannis Patii § VIII. Que tienen como referente a la Física de Aristóteles (B, 192b13-16). 
6 “[…] en cuanto este espacio es aprehendido a modo de un ente positivo distinto de los cuerpos, a mí me parece que es un ente de razón, aunque 
no fingido gratuitamente por una operación del entendimiento, como sucede con los entes imposibles, sino tomando fundamento de los cuerpos 
mismos (sed sumpto fundamento ex ipsis corporibus) en cuanto son aptos por su extensión para constituir los espacios reales (spatia realia) 
[…]”, Francisco Suárez, Disputaciones metafísicas, 1587, LI, I, 24; 1965, vol. VII, p. 293. “Cuando de un cuerpo se dice que está en (esse in) el 



René Ceceña  | Espacio moderno y epistemología. Las relaciones entre Filosofía natural, Física y Metafísica en los siglos XVII y XVIII 
 
 
 

 

	
  
 

31 
E N E R O  

2 0 1 4  

verdaderos.7 El espacio escolástico es por ello una construcción necesaria para la explicación del ente físico, una 

construcción que permite a la mente representarse y pensar el ente, y lo ente en general. 

El hecho que Suárez construya al espacio en estos términos es importante por dos razones, que si bien 

están íntimamente relacionadas, cabe diferenciar para destacar dos aspectos relevantes en el sentido de nuestro 

trabajo. Por un lado, nos permite comprender las configuraciones del concepto escolástico de espacio de manera 

que podemos reconstituir las relaciones conceptuales que implica, con lo que entendemos en particular que el 

espacio escolástico sea el ámbito conceptual de la representación del ente. Por otro lado, Suárez da cuenta con ello 

de la inserción del espacio en el campo de la reflexión acerca del pensamiento humano, el cual es considerado 

dentro del ámbito de la metafísica. 

Filosofía natural y Metafísica se encuentran articuladas en la Escolástica como los dominios que dan 

cuenta del ente (Filosofía natural) y de su campo de explicación (Metafísica): la Filosofía natural trata del ente en la 

expresión óntica que le es propia que para ser explicado recurre a la Metafísica donde se da cuenta de los entes de 

razón, siendo el espacio el ente de razón que funda conceptualmente al lugar y, así al universo como expresión de la 

relación lugar-ente. Si bien el ente, y su correlato el lugar, constituyen la unidad de base del universo escolástico, su 

aprehensión requiere del espacio como construcción noética (ente de razón) según un esquema metafísico que tiene 

en su base la analogía del ente. Así, la determinación del ente descansa sobre una relación analógica, a partir de la 

que se construye una lógica metafísicamente orientada, formulada sobre el campo que le ofrece su comprensión de 

lo real en función del primado del ser. Tenemos así que en este contexto el conocimiento es un fenómeno que se 

entiende desde una perspectiva lógica dentro de un marco metafísico que toma como fundamento al problema del 

ser y que por lo tanto se organiza en función de la analogía del ente. Las Disputaciones Metafísicas de Suárez, 

incluso en el esfuerzo que las caracteriza por reconfigurar el saber metafísico con el que se busca renovar el 

tradicional sentido que se le ha dado a este campo del saber dentro del comentarismo aristotélico, se construyen 

sobre la base de una orientación que sigue teniendo su base en el problema del ser.8 

La posibilidad de hablar de una perspectiva y un subsecuente período moderno opuesto a la perspectiva 

escolástica descansa sobre la viabilidad de dar cuenta de la reconfiguración de esta trama entre Filosofía natural y 

conocimiento que tiene como eje constitutivo a una lógica metafísicamente fundada y orientada, la cual se cristaliza 

en la construcción del campo semántico del emplazamiento, de las relaciones entre lugar y espacio en su acepción 

escolástica, esto es, la forma en que se articulan Filosofía natural, Lógica y Metafísica como lugar en que la 

Escolástica construye su comprensión del conocimiento. La Modernidad se caracterizará, en efecto, por su esfuerzo 

por construir una explicación del mundo natural mediante relaciones carentes del sentido metafísico de la 

                                                                                                                                                       
espacio imaginario (spatio imaginario), este estar en debe entenderse de modo intransitivo, porque no significa estar en otro, sino estar allí 
donde (esse ibi ubi), abstraído el cuerpo (secluso corpore), nosotros concebimos el espacio vacío (nos concipimus spacium vacuum); y, en 
consecuencia, este estar ahí (esse ibi) es verdadera- mente un modo real del cuerpo, aunque el espacio mismo, en cuanto vacío e imaginario no 
sea nada (nihil sit)”. Ibid., LI, I, 24, vol. VII, p. 293. 
7 Ibid., LIV, 1, vol. VII, p. 389. 
8 “[…] entre todas las ciencias naturales [por oposición a la teología, nota nuestra], aquella que ocupa el primer lugar y obtuvo el nombre de 
filosofía primera, es la que principalmente ayuda a la teología sobrenatural; ya porque es la que más se acerca al conocimiento de las cosas 
divinas, ya también porque es ella precisamente la que explica y confirma los principios naturales que abarcan todas las cosas y que, en cierto 
modo, sustentan y mantienen toda ciencia”, Ibid., Proemio; empleamos en este caso la edición Rábede Romeo-León Florido, Madrid, Tecnos, 
2011, p. 73. 



Espacio moderno y epistemología. Las relaciones entre Filosofía natural, Física y Metafísica en los siglos XVII y XVIII | René Ceceña 
 

 

 
 

	
  
 

32 
E N E R O  

2 0 1 4  
 

Escolástica, esto es, que abandone al ser y a la analogía del ente como su fundamento y que por tanto no delimite el 

problema del conocimiento al de reglas de inferencia en el marco del cuestionamiento de lo ente. Es así que la 

Física moderna será un esfuerzo de explicación de relaciones ónticas en las que se abandone al ser como 

fundamento del mundo natural, mientras que la Filosofía kantiana propondrá el abandono de la voluntad de 

aprehensión del ente en cuanto tal para limitarse a la formulación de una analítica del entendimiento puro, haciendo 

de lo epistemológico el objetivo y el límite de la actividad intelectiva humana.  

La operación física que viene a suplantar la perspectiva filosófica natural de la Escolástica consiste en 

efecto en, sobre la base de la necesidad enunciada por la Escolástica del espacio como suposición para la 

aprehensión del ente, la consideración óntica del espacio por parte de la Física moderna, esto es, de la identificación 

del espacio como realidad física que mantiene relaciones de orden físico con los cuerpos que conforman al 

universo.9 Es sin duda el trabajo de Isaac Newton el que mejor representa esta perspectiva, el que lleva hasta sus 

últimas consecuencias el abandono del fundamento metafísico para la explicación del universo natural: las leyes 

newtonianas del movimiento y de la gravitación universal descansan en este sentido sobre la posibilidad de 

enunciar las relaciones entre los cuerpos sin recurrir al problema del ser. Cuerpos que conservan su estado de 

reposo o de movimiento en función de las fuerzas impresas (primera ley newtoniana del movimiento), según 

relaciones de proporción (segunda ley) y según relaciones recíprocas (tercera ley) vienen así a substituir como 

relaciones cuantitativas a la explicación cualitativa del movimiento cuyo fundamento lo era la concepción de ser 

como principio de lo real, del movimiento entendido como cambio según relaciones establecidas por la analogía del 

ente.10 Espacio absoluto es la propuesta newtoniana que al substituir al espacio metafísico de la Escolástica 

fundamenta esta perspectiva: marco físico general dentro del cual se puede cuantificar lo sensible y se puede con 

ello dar cuenta de los lugares absolutos que permiten describir el movimiento absoluto.11  

Se trata, con Newton, de un principio de economía que el propio autor resume en la primera de sus Reglas 

para filosofar: “No debemos, para las cosas naturales, admitir más causas que las verdaderas y suficientes para 

explicar los fenómenos”.12 La relación Filosofía natural-Metafísica es substituida por la relación Física-Matemática, 

esto es, por relaciones de tipo óntico cuyo campo explicativo es la Matemática, para lo cual se substituye la 

analogía del ente por la analogía de la naturaleza (IIIª Regla para filosofar). El campo inferencial de la lógica 

metafísicamente determinada que orienta la reflexión escolástica es así abandonado a favor de una construcción de 

                                                
9 Las primeras referencias explícitas a un espacio físico en este momento las encontramos en el ámbito de la Filosofía natural italiana, con 
Bernardino Telesio, Francesco Patrizi y Giordano Bruno: “Que el espacio sea ente físico (physicum) es evidente al no poder ser separado de la 
existencia de las cosas naturales”, escribe por ejemplo Bruno en De immenso et innumerabilis, 1591, Francofurti, apud Ioannem Wechelum & 
Petrum Fischerum, I, VIII. 
10 Lo mismo puede decirse de la historia motus copernicana o de las leyes keplerianas del movimiento de los planetas, donde si bien no existe 
crítica a la concepción escolástica del universo, no se recurre al fundamento que el ser constituye en el pensamiento escolástico como 
explicación del movimiento. La ley galileana de la caída de los cuerpos forma por supuesto parte de este movimiento. 
11 “Y si el sentido de las palabras debe ser determinado por su uso, por los nombres tiempo, espacio, lugar y movimiento debe entenderse 
propiamente sus medidas sensibles; y la expresión será infrecuente y puramente matemática si se significan las cantidades medidas en sí mismas. 
En consecuencia, violentan el lenguaje quienes toman esas palabras por las cantidades medidas en sí mismas, y así deberían precisarlo 
claramente. Y no contaminan menos la matemática y la filosofía quienes confunden las verdaderas cantidades con sus relaciones y mediciones 
sensibles” Isaac Newton, Principios matemáticos de la Filosofía natural, 1687, Madrid, Tecnos, 1987, escolio a las definiciones, p. 38. 
12 Libro III de los Principia, cuyo título es “Sistema del mundo, matemáticamente tratado”. La explicación de la primera regla, glosa: “Dicen los 
filósofos: la Naturaleza no hace nada en vano, y es vano mucho cuando basta poco. Pues la Naturaleza es simple, y no se complace en causas 
superfluas para las cosas”, Ibid., III, p. 461. 



René Ceceña  | Espacio moderno y epistemología. Las relaciones entre Filosofía natural, Física y Metafísica en los siglos XVII y XVIII 
 
 
 

 

	
  
 

33 
E N E R O  

2 0 1 4  

carácter deductivo, donde el problema es cómo habrán de deducirse los verdaderos movimientos, esto es, las 

relaciones intra-ónticas según relaciones de proporción acordes a la analogía de la naturaleza que opera según 

principios matemáticos, lo que orienta el estudio de la Física en el sentido de una objetivación de la naturaleza.13 

Las Reglas para filosofar terminan con una reflexión acerca de la “filosofía experimental”, donde se indica la 

necesidad a recurrir, además de a la deducción en donde contemos con los elementos que garanticen la firmeza de 

sus resultados, a la inducción general a partir de los fenómenos.14  

La Física moderna abandona pues la Metafísica e incorpora a su interior las relaciones entre Filosofía 

natural, Metafísica y Lógica bajo la forma de relaciones analógicas de orden matemático al interior de un único 

discurso físico. Recuérdese el nombre de la obra newtoniana que viene a significar la propuesta más acabada de este 

desplazamiento: Principios matemáticos de la Filosofía natural. Las relaciones matemáticas de proporción 

fundadas en inferencias, se convierten en el suelo explicativo de la Filosofía natural, esto es, el suelo epistémico 

sobre el cual se construye la Física moderna como saber acerca del orden natural que no requiere de referentes 

metafísicos, comenzando por el ente y sus relaciones analógicas. En este esquema, las relaciones epistemológicas se 

dibujan según relaciones matemáticas cuyo fundamento es de orden inferencial al ofrecer éste el principio de 

discernimiento que permite vincular lo sensible (relativo, aparente) y lo inteligible (absoluto, verdadero) haciendo 

posible remover los prejuicios que, para Newton, se derivan del empleo del lenguaje ordinario, lugar de lo vulgar.15 

El problema que se plantea para Newton es entonces pasar de lo aparente, connotado por el empleo ordinario del 

lenguaje, a lo verdadero, según demostraciones matemáticas. Newton hace de esta manera del espacio un referente 

universalmente válido (de ahí el nombre de espacio absoluto), el marco de referencia de los movimientos que 

pueden ser matemáticamente calculados, al estar matemáticamente determinados en sus relaciones. El alcance 

descriptivo e incluso predictivo de la Física newtoniana constituye un hecho del que ya sus contemporáneos se 

asombran. Pero junto con sus alcances pueden observarse sus límites: si los movimientos en su acepción moderna, 

esto es, las relaciones de posición entre los entes pueden ser explicados según relaciones matemáticas en el marco 

del espacio físico absoluto, esto no clausura la necesidad de una reflexión sobre los fundamentos sobre los cuales se 

asientan sus afirmaciones más firmes, pues éstas pueden ser precisadas y aún sujetas a excepción al constatarse 

nuevos fenómenos y, más todavía, al entender que el espacio absoluto es construido no por los sentidos y por las 

relaciones métricas que éstos posibilitan, sino por el intelecto que permite inferir una naturaleza sin relación a nada 

externo, siempre similar e inmóvil, esto es, en su pretensión de referente universal del universo físico.16  

                                                
13 Si bien el principio matemático de conocimiento de la naturaleza sobre el campo de constatación física y por tanto, para este pensamiento, de 
comprensión de dicha realidad que ofrece el espacio, resulta de difícil aprehensión, no es por ello inexistente: “Es realmente dificilísimo 
descubrir y distinguir de modo definitivo los movimientos verdaderos y los aparentes de los cuerpos singulares, porque las partes del espacio 
inmóvil donde se realizan esos movimientos no son observables por los sentidos. Con todo, esta pretensión no es enteramente desesperada; 
tenemos algunos indicios a seguir, en parte de los movimientos aparentes, que son las diferencias de los movimientos verdaderos, y en parte de 
las fuerzas, que son la causas y los efectos de los movimientos verdaderos” Idem. 
14 “En filosofía experimental debemos recoger proposiciones verdaderas o muy aproximadas inferidas por inducción general a partir de 
fenómenos, prescindiendo de cualesquiera hipótesis contrarias, hasta que se produzcan otros fenómenos capaces de hacer más precisas esas 
proposiciones o sujetas a excepciones”, Ibid., III, p. 463. 
15 Confróntese el inicio del escolio a las definiciones, Ibid., p. 32. 
16 “El espacio absoluto, tomado en su naturaleza, sin relación a nada externo, permanece siempre similar e inmóvil. El espacio relativo es alguna 
dimensión o medida móvil del anterior, que nuestros sentido determinan por su posición con respecto a los cuerpos y que el vulgo confunde con 
el espacio inmóvil […] como las partes del espacio no pueden verse o distinguirse unas de otras mediante nuestros sentidos, les aplicamos 
medidas sensibles”, Ibid., Escolio a las definiciones, p. 33. 



Espacio moderno y epistemología. Las relaciones entre Filosofía natural, Física y Metafísica en los siglos XVII y XVIII | René Ceceña 
 

 

 
 

	
  
 

34 
E N E R O  

2 0 1 4  
 

Qué elementos dan sustento al espacio físico absoluto, cómo opera la inferencia que da lugar a la 

demostración matemática, cuál es consecuentemente su fundamento, no son problemas de la Filosofía natural según 

la construye Newton, de la Física. Lo serán, sin embargo, para Descartes, Leibniz y Kant. La Filosofía moderna se 

entiende como una insistencia metafísica, como un proyecto de precisión de la Metafísica: el proyecto de Física sin 

Metafísica puede ser pertinente —desde la moderna perspectiva filosófica— al nivel de la explicación empírica, 

pero resulta insuficiente como proyecto de comprensión de la fundamentación que da cuenta del proceso de 

construcción del conocimiento que opera. De esta manera, el nivel epistemológico presente en la reflexión 

metafísica escolástica, queda sin correlato en los desarrollos de la Física newtoniana, que es, como se sabe, una 

preocupación fundamental de Descartes, y el eje sobre el cual descansa la crítica que Leibniz dirige a Newton.  

Descartes, por ejemplo, criticará en un texto dirigido a Mersenne el proceder de Galileo en los Discursos 

sobre dos nuevas ciencias, pues al no abordar el problema según el orden conveniente en los términos que lo 

considera Descartes, se examinan las causas de ciertos efectos sin tratar el problema de las primeras causas de la 

naturaleza, dejando a su física sin fundamento.17 La Metafísica se ocupa, como se sabe, para Descartes, del lugar de 

los principios por sí mismos evidentes a partir de los cuales puede darse la deducción lógica de la ciencia cuyas 

conclusiones sean concordantes con contenidos de la experiencia.18 Es por ello que para Descartes su trabajo físico 

debe necesariamente ser entendido en, y comprendido al interior de, un contexto metafísico, único capaz de darle 

sentido: “Estas seis meditaciones —escribe Descartes con respecto a las Meditationes de Prima Philosophia en otra 

carta dirigida a Mersenne en enero de 1641— contiene todos los fundamentos de mi física”.19 No hay duda, para 

Descartes, de que el conocimiento físico, en su certeza, debe encontrar apoyo en intuiciones distintas que permitan 

diferenciar entre las cosas de naturaleza intelectual, propias a la mente (mens, esprit), y las que son de naturaleza 

corporal, entre intuiciones que no dependen de la experiencia y que pueden por ello dar cabida a la explicación de 

ésta. En este sentido, el pensamiento cartesiano plantea el problema de la fundamentación de nuestras verdades 

relativas sobre la base de intuiciones distintas de proposiciones simples cuyo punto de partida es el ego como lugar 

del cogito, el que, a su vez, nos vincula con la realidad extramental entendida como res extensa y que, como tal, 

remite a relaciones geométricas. En efecto, como se sabe, la matemática constituye para el cartesianismo la ciencia 

modelo de conocimiento certero e indudable.20 Dicho de otra manera, para Descartes, el conocimiento consiste en el 

trabajo de la razón (res cogitans) cuya tarea es preparar la comparación que permita el conocimiento de los objetos 

extensos y en donde, por tanto, la relación con éstos no es sino una analogía geométrica del cuerpo figurado.21 Es en 

este sentido geométrico que Descartes articula las relaciones entre Filosofía natural y Metafísica que para la 

Escolástica se planteaba en problema de articulación entre lugar y espacio. 

                                                
17 Apud Maurice Gagnon, “Métaphysique, théorie scientifique et expérience chez Descartes: ambigüités et difficultés”, Philosophique, vol. 22, nº 
2, 1995, p. 373. 
18 Cf. Ibid., p. 372. 
19 Apud Jean-Marie Beyssade y Michelle Beyssade, “Introduction”, René Descartes, Méditations métaphysiques, Paris: Flammarion, 1992, p. 5. 
20 “Por lo cual, quizá podamos concluir que la física, la astronomía, la medicina y todas las otras disciplinas que dependen de la consideración de 
cosas compuestas, son dudosas; mientras que la aritmética, la geometría y otras semejantes, que sólo tratan de cosas simplicísimas y 
completamente generales, sin apenas preocuparse de si están o no en la naturaleza, contienen algo cierto e indudable”, René Descartes, 
Méditations métaphysiques, 1641, París, Flammarion, 1992, p. 62, AT VII, 20 (retomamos para la versión en español, la edición de López-
Graña, Madrid, Gredos, 1997, p. 18). 
21 Cf. René Descartes, Règles pour la direction de l’esprit, c. 1628-1629, París, Vrin, 1996, p. 109-110, AT X, 441. 



René Ceceña  | Espacio moderno y epistemología. Las relaciones entre Filosofía natural, Física y Metafísica en los siglos XVII y XVIII 
 
 
 

 

	
  
 

35 
E N E R O  

2 0 1 4  

Leibniz comparte la visión crítica de la falta de reflexión acerca de los principios de la experiencia sobre la 

cual Newton construye su sistema.22 Es necesario, explica Leibniz en el Discurso de metafísica, recurrir a 

consideraciones metafísicas para explicar el movimiento, esto es, el fenómeno principal de la naturaleza, de lo 

físico.23 Si bien la Física ha mostrado la pertinencia del análisis mecánico en los asuntos relacionados con los 

cuerpos, el desconocer los principios metafísicos que dan razón de la naturaleza y sus leyes corre el riesgo para 

Leibniz de llevar al barbarismo físico y de caer en las cualidades ocultas de los escolásticos: “Es por ello que —

afirma Leibniz—, he intentado terminar con ello, mostrando al fin que si todo en la naturaleza es mecánico, los 

principios del mecanismo son metafísicos” (subrayado por Leibniz).24 Leibniz será particularmente crítico en este 

sentido del espacio absoluto newtoniano: el espacio no es para Leibniz, como se sabe, un ente físico, sino un 

relativo abstracto del orden de las cosas. Incluso los experimentos de Torricelli acerca del vacío no tienen para 

Leibniz, según explica en el Anti-barbarus physicus, carácter de demostración de un espacio físico pues no 

excluyen la presencia de cuerpos sutiles.25 

Kant, por su parte, se piensa explícitamente en la construcción de fundamentos generales que remitan la 

Física moderna a la ciencia general en función de los principios de la razón.26 Newton, explica Kant, no habría 

hecho sino limitarse en ese sentido a su nivel empírico: “En su inmortal obra Philosophia naturalis principia 

mathematica, Newton comenzó por una cuestión de hecho (Tatsache) sin querer atender a las fuentes ni al método 

de su ciencia, ni exponer previa y particularmente la —digamos— lógica de ésta”.27 La Filosofía natural no puede, 

para Kant, reducirse a una Física matemática, con lo que queda pendiente la tarea de construir una metafísica que 

sustente los Scientia naturalis principia mathematica, esto es, los principios matemáticos que dan cuenta del efecto 

                                                
22 Esta carencia se puede encontrar resumida en los extractos de las cartas del abad Conti acerca de Newton, comunicadas a Leibniz por 
Rémond: “Lo que parece hermoso [beau] en el sistema del Sr. Newton es que no presupone [suppose] nada y sólo admite lo que ve; de manera 
sagaz, obtiene consecuencias de las que nadie tendría conocimiento. No afirma nada respecto a los principios; pero si se le concede que existen 
leyes que la experiencia nos permite ver, obtiene de ello las más hermosas [belles] proposiciones nunca antes vistas”, Correspondence Leibniz-
Clarke, 1714-1716, París, Presses Universitaires de France, 1991, p. 19. 
23 Leibniz, Discours de métaphysique, 1686, París: Flammarion, 2001, § XVIII, pp. 229-230. 
24 Leibniz, “Anti-barbarus physicus”, 1700-1704. Retomamos en este caso la edición publicada en Principes de la Nature et de la Grâce. 
Monadologie, París, Flammarion, 1996, p. 38. Con anterioridad Leibniz había afirmado en este mismo texto: “Aquellos que entonces, han 
mostrado que, supuesta la gravidez (Gravitas) de los planetas unos respecto a los otros, se podía explicar las leyes de los astros habrán hecho una 
importante aportación, incluso si no han dado razón de la gravitación. Pero quienes abusen de este maravilloso descubrimiento, pensando haber 
dado la razón suficiente de manera que no haya más que buscar, caen en el barbarismo físico y en las cualidades ocultas de los escolásticos” 
(subrayado por Leibniz), Ibid., pp. 29-30. 
25 “Antibarbarus physicus”, Die Philosophischen Schriften, Hildesheim- New-York: Georg Olms, 1978, VII, p. 341. 
26 Así lo podemos entender a partir del Opus postumum, que trata justamente de la transición de los principios metafísicos de la Ciencia Natural 
a la Física, por lo que se le ha dado este nombre al conjunto de notas que lo constituyen: “La ciencia natural (scientia naturalis) que, ordena 
conforme a Principios de razón, es denominada en virtud de esa forma philosophia naturalis, se divide en doctrina natural pura, procedente de 
conceptos a priori, y aplicada; la primera lleva el título de Principios metafísicos de la Ciencia Natural; la segunda se llama Física, y una a la 
anterior principios empíricos, como en un sistema […] Cuando se habla además de principios matemáticos de ciencia natural (como en los 
philosophiae naturalis principia mathematica, de Newton) se presupone con ello que las fuerzas motrices pertenecen a la física (p. e.: 
gravitación, [fuerzas] motrices de la luz, el sonido y el agua), sin enseñar cómo surge el movimiento de las fuerzas motrices, sino cómo ciertas 
fuerzas surgen del movimiento (tal como sucede, p.e., con las fuerzas centrales en cuerpos movidos circularmente). Se trata pues, tan sólo, de 
una parte de la física manipulable matemáticamente y que [estudia] cómo, conforme a leyes determinadas, ciertas fuerzas motrices producen 
movimientos y determinan su forma. Los principios matemáticos de [la] c[iencia] n[atural] no forman parte, en consecuencia, del sistema de las 
fuerzas motrices de la materia. Éste consta de tres partes: 1) Pr[incipios] metaf[ísicos], que [tratan de] lo móvil en el espacio. 2) División 
sistemática de las fuerzas motrices de la materia, cuya enumeración denomino Transición a la física —no parte de ésta. 3) Física como sistema. 
Para que ésta última sea posible no pueden bastar Principios empíricos, que implican sólo un agregado fragmentario y no un sistema —ni 
siquiera tampoco una aproximación a éste— como se desearía en cambio lograr en física”, Immanuel Kant, Transición de los principios 
metafísicos de la ciencia natural a la física (Opus postumum), 1786-1803, Madrid, Anthropos, 1991, pliego III, (C)a pág. 1, XXI, 285-286, p. 
143. 
27 Ibid., pliego IV, pág. 4, p. 163. 



Espacio moderno y epistemología. Las relaciones entre Filosofía natural, Física y Metafísica en los siglos XVII y XVIII | René Ceceña 
 

 

 
 

	
  
 

36 
E N E R O  

2 0 1 4  
 

del movimiento, en el marco de unos Scientia naturalis principia philosophica, esto es, los principios filosóficos 

que expliquen la fuerza motriz como base del efecto que el desplazamiento significa.28 La filosofía kantiana tiene 

uno de sus impulsos principales, como atestigua el propio Kant, en el cuestionamiento de los fundamentos del 

alcance epistemológico de la Física newtoniana. Ello se expresa ya en escritos precríticos como la Monadología 

Física.29 No hay Física válida sin la explicación de sus fundamentos, y esta labor no pude ser tarea de la 

matemática, la cual ofrece un instrumento que se agota en el preámbulo del conocimiento filosófico,30 es decir, que 

se constituye en base del conocimiento empírico al ofrecer a la experiencia la certeza apodíctica de leyes cuyo 

fundamento es conocido a priori.31 Aun considerando que los esfuerzos de la Metafísica hayan obtenido resultados 

menores si se les compara con los de la Física matemática, aquellos no dejan de ser el sustento de éstos.32 

Metafísica, explica Kant en los Primeros principios metafísicos de la ciencia de la naturaleza (1786), es el 

conocimiento que no se limita a contener principios empíricos.33 

Reconocer el fundamento metafísico de la Física no implica sin embargo, para Kant, partir de la 

consideración del ser como principio rector de lo cognoscible. Por el contrario, la Crítica de la razón pura se piensa 

como un proyecto que, al constatar la imposibilidad de la pretensión ontológica de la Metafísica, propone la 

alternativa de una lectura epistemológica –lo que para Kant incluye a la Lógica y a la Psicología o Teoría del alma– 

de la Filosofía: “el orgulloso nombre de una ontología [...], debe dejar su lugar al más modesto de una mera 

analítica del entendimiento puro”, escribe Kant.34 El espacio se convierte en este sentido en condición de 

posibilidad del pensamiento, intuición pura que hace posible la representación de los objetos en el marco de una 

estética trascendental como “ciencia de todos los principios de la sensibilidad” (A21/B35), que encuadra la analítica 

del entendimiento, el orden epistemológico de la relación con los objetos.35  

Vemos entonces cómo se construye el campo de la Epistemología como lugar de abandono de la 

pretensión ontológica, y entonces, de la Metafísica concebida sobre la base de una reflexión acerca del ser, para dar 

lugar a una Física que debe buscar sus fundamentos en el campo del pensamiento. Lo que observamos en el siglo 

                                                
28 Ibid., folio X, pág. 1, XXI, 238, p. 227. 
29 “Pero ¿cómo es posible conciliar, en esta materia, la metafísica con la geometría? Pues parece más fácil unir a grifos con caballos que a la 
filosofía trascendental con la geometría”, “Metaphysicæ cum geometria iunctæ usus in philosophia naturali, cuius specimen I, continet 
monodalogiam physicam”, 1756, in Kants Werke, 1968, Berlin, Walter de Gruyter & Co., Band I, p. 475; Opúsculos de Filosofía natural, 
Madrid, Alianza Editorial, 1992, p. 74. 
30 “¿Qué especie de cultura ofrece la matemática al intelecto, no al sentimiento del hombre? La de la habilidad para utilizar esa ciencia como 
instrumento en todo aquello que concierna al origen de lo sensible. Pero no es cultura del espíritu en aquello que en sí mismo es fin: eso sólo 
puede hacerlo la filosofía”, Transición…, XXIII, 488, L B1 L 55, p. 259. 
31 Cf. Immanuel Kant, Primeros principios metafísicos de la ciencia de la naturaleza, 1786, México, Universidad Nacional Autónoma de 
México, Prefacio, pp. 99-110 [KW, 1911, IV, 467-479]. 
32 “Newton dice en el prefacio de sus Principios matemáticos dela Filosofía natural (después de haber remarcado que la geometría no necesita 
nada más que los dos procedimientos mecánicos que postula, a saber, trazar una recta y trazar un círculo): La geometría se enorgullece de 
producir tanto con tan poco tomado de fuera. De la metafísica, en cambio, podemos decir: está asombrada de que con tantos elementos ofrecidos 
por la matemática pura haya podido realizar tan poco. Sin embargo, la matemática misma tiene necesidad de ese poco en su aplicación a la 
ciencia de la naturaleza y, puesto que le hace falta tomar prestado de la metafísica, no debe avergonzarse de aparecer en su compañía”, Ibid., p. 
110 [KW, 1911, IV, 478-479]. 
33 Ibid., p. 101 [KW, 1911, IV, 469].  
34 Immanuel Kant, Crítica de la razón pura, 1781/1787, Buenos Aires, Calihue, 2007, A247/B303. 
35 “El espacio es una representación a priori necesaria que sirve de fundamento a todas las intuiciones externas. Nunca puede uno hacerse una 
representación de que no haya espacio, aunque sí puede pensar muy bien que no se encuentre en él objeto alguno. Por consiguiente, [el espacio] 
es considerado como la condición de posibilidad de los fenómenos, y no como una determinación dependiente de ellos, y es una representación a 
priori, que necesariamente sirve de fundamento de los fenómenos externos”, Ibid., A24/B38-39. 



René Ceceña  | Espacio moderno y epistemología. Las relaciones entre Filosofía natural, Física y Metafísica en los siglos XVII y XVIII 
 
 
 

 

	
  
 

37 
E N E R O  

2 0 1 4  

XVII dentro del campo de la Escolástica es el estudio del ente físico bajo el nombre de Filosofía natural —campo 

que da cuenta de lo real sobre la base de la relación ente-lugar—, el cuál descansa en última instancia en un 

fundamento de orden metafísico, y donde por tanto sus principios últimos son abordados en Metafísica dentro de lo 

que se incluye a los entes de razón y en general a la ratio, en donde a su vez se incluye al espacio. La Física 

moderna, por su parte, buscará excluir de sus procedimientos todo principio metafísico, identificando —como 

fundamento de esta inquietud—, el movimiento al cambio de lugar (reduciendo el concepto aristotélico de 

movimiento al sólo cambio con respecto al lugar), para lo que elabora —por esta razón— una nueva 

conceptualización del espacio y del lugar como referentes físicos a partir de los cuales se pueden construir 

relaciones matemáticas. Ello conllevará en Filosofía a la búsqueda del fundamento de su proceder, pasando de la 

conformación de un nuevo campo de tratamiento del ente —la Física— al de los principios sobre los cuales el ente 

es pensado: la Epistemología. Así, el campo en el cual se lleva a cabo esta confrontación y esta reconfiguración es 

el del entramado conceptual constituido por el lugar y el espacio, comenzando por el pensamiento escolástico, 

pasando por la Física moderna y alcanzando a la Filosofía moderna. Bajo la égida de las transformaciones 

epistemológicas operadas por la Filosofía moderna en los siglos XVII y XVIII, el espacio dejará de ser comprendido 

—para Kant— como concepto, para serlo como intuición pura, construyendo así al conocimiento como un proceso 

epistemológico: “sólo desde el punto de vista de un ser humano, podemos hablar de espacio, de entes extensos, 

etcétera”, escribe Kant en la Crítica de la razón pura, resumiendo este desplazamiento epistémico que funda el 

conocimiento en una perspectiva epistemológica que abandona sus pretensiones ontológicas.36 

 

Bibliografía 

 

Aristóteles, Física, traducción y notas de Ute Schmidt Osmanczik, introducción de Antonio Marino López, UNAM, 

México, 2001 (Bibliotheca Scrpitorum Græcorum et Romanorum Mexicana). 

Bruno, Giordano, De immenso et innumerabilibus, seu de universo & Mundis, Ad illustriss. et Reverendis. Herœm 

Henrictm Iulium Brunsuicensium & Lunæburgensium Ducem, Halberstadensium, Episcopum, &c. in 

Jordani Bruni Nolani De triplici inimo et mensura ad trium speculativarum scientiarum & multarum 

activarum ertium principia libri v. Ad illustriss. & reverendiss. Principem Henricum Julium, 

Brunsuicensium & Lunæburgensium Ducem, Halberstadensium Epis- copum. Copita cuiusq[ue] libri, 

proxime post præfationem sunt exposita: Schemtum item & definitionum præcipuarum Index alphabeticus 

in sine additus, Francofurti: apud Ioannem Wechelum & Petrum Fischerum, 1591. 

Ceporinus, Petrus, Theses physicæ de loco et locato, Quas Favante Deo Opt. Max. præside clarissimo, 

doctissimoque viro, D. M. Iohanne Murdisono, Philosophiæ in celleberrima Lugduno-Batava Academia 

Professore dignissimo, animi & exercitii gratia publice examinandas proponit Petrus Ceporinus 

Noviomago-Geldrus. Lugdini Batavorum: ex Officina Ioannis Patii, 1603. 

Descartes, René, Meditaciones metafísicas y otros textos, traducción M. López y M. Graña, Madrid, Gredos, 1997. 

                                                
36 Ibid., A26/B42. 



Espacio moderno y epistemología. Las relaciones entre Filosofía natural, Física y Metafísica en los siglos XVII y XVIII | René Ceceña 
 

 

 
 

	
  
 

38 
E N E R O  

2 0 1 4  
 

Descartes, René, Reglas para la dirección del espíritu, introducción, traducción y notas de Juan Manuel Navarro 

Cordón, Alianza, Madrid, 1984. 

Descartes, René, Règles pour la direction de l’esprit, traduction et notes par J. Sirven, Paris, Vrin, 1996 

(Biblothèque des Textes Philosophiques). 

Fleisner, Joannes, Resp. Disputatio Physica sexta. De Motu generatim, et de Infinito, ex libro 3 akroáseos / 

ἀκροάσεως, Quam Deo ducente et docente, sub præsidio clarissimi viri Dn. Philippi Leopoldi. Med. & 

Philosoph. D. in incluta Wittebergesium Academis pro viribus defendam suscipiet, [...] Wittenberge: Typis 

Martini Henckelij, 1609. 

Hartmannus, Daniel, Disputatio physica de loco, Quam in illustri Academia Jenesi, è lib. 4 phýsikés / φύσικὴς 

akroáseos / ἀκροάσεως deprontam. Sub præsidio M. Michælis Wolfii, Profess. Publ. Exerciti gratia 

publice institut ... conseutis Daniel Hartmannus, Wismariensis Megapol. Janæ: Typis Weidnerianis, 1612. 

Hœferus, Christophorus, Resp. Deixodos / Δείξοδος Topologías / Τοπολογίας, seu Collegii acromatici disputaito 

septima, De loco, sub Dei Omnipræsentis auspicio, In palestra Ornatisimorum & Doctissimorum Viro-

Juvenum, Proposita a Michæle Kalerto, Ciza- Misnico, SS. Theol. Stud. & Alum. Elect. Respondente 

Christophoro Höfero, Noestadiensi Varisco, Phil. Stud., Lipsæ: Typis exscribebat Georgius Liger, in 

Michael Kalertus, Præs. Contemplationum physicarum seu Acroasis Aristotelæ, Lipsæ, 1626. 

Rosselletus, Georgius, [Theses de ratione formali loci.] Theses philosophicæ pro summa laurea consequenda, cum 

impugnatione definitionis loci. Quas, Deo faunente, sub præsidio domini Davidis Derodonis Philosophiæ 

Professoris aud Arausionenses, Tueri conabitr Georgius Rosselletus Nemausenssis. Disputabuntur 9 Iulij 

1644 à prima ad vesperam. Aravsioni, Typis Edvardi Rabani, Celsitudinis suæ Urbis & Universitatis 

Typographi, 1644. 

Kant, Immanuel, Transición de los principios metafísicos de la ciencia natural a la física (Opus postumum), 

Anthropos, Madrid, 1991. 

Kant, Immanuel, Opúsculos de Filosofía natural, Alianza, Madrid, 1992. 

Kant, Immanuel, Primeros principios metafísicos de la ciencia de la naturaleza, UNAM, México, 1993. 

Kant, Immanuel, Crítica de la razón pura, Calihue, Buenos Aires, 2007. 

Leibniz, Gottfried Wilhelm, Correspondence Leibniz-Clarke, Presses Universitaires de France, París, 1991. 

Leibniz, Gottfried Wilhelm, Discours de métaphysique, Flammarion, París, 2001. 

Leibniz, Gottfried Wilhelm, Principes de la Nature et de la Grâce. Monadologie, Flammarion, París,1996. 

Leibniz, Gottfried Wilhelm, “Antibarbarus physicus”, Die Philosophischen Schriften, Georg Olms, Hildesheim-

New York, 1978, tomo VII. 

Newton, Isaac, Principios matemáticos de la Filosofía natural, estudio preliminar, traducción y notas de Antonio 

Escohotado, Tecnos, Madrid, 1987. 

Suárez, Francisco, Disputaciones metafísicas, edición bilingüe, Traducción de Sergio Rábade Romeo, Salvador 

Caballero Sánchez y Antonio Puigcerver Zanon, Madrid, Gredos, 1962-1969, 7 volúmenes. 

Suárez, Francisco, Disputaciones metafísicas, presentación de Sergio Rábade Romeo, estudio preliminar de 



René Ceceña  | Espacio moderno y epistemología. Las relaciones entre Filosofía natural, Física y Metafísica en los siglos XVII y XVIII 
 
 
 

 

	
  
 

39 
E N E R O  

2 0 1 4  

Francisco León Florido, traducción de Sergio Rábade Romeo, Salvador Caballero Sanchez y Antonio 

Puigcerver Zanon, Tecnos, Madrid, 2011. 

Wideburgius, Henricus Disputatio vi... De speciebus motus, in Enneas dissertationum physiologicarum, 

generaliorem totius physiologiæ in Acromaticis Aristotelis propositæ doctrinam continens, ex permissu 

Faculta- tis philosophicæ in... Academia Giessena Cattorum conscripta ac... in gratiam studiosorum 

ventilata, auctore et præside M. Johanne Arnoldi. Giessæ Hassorum: ecud. N. Hampelius, 1609. 

  



	
  



Cevriye Demir Güneş | Les idées de loi naturelle et de contingence selon Émile Boutroux  

 
 

 

	
  
 

41 
E N E R O  

2 0 1 4  

Les  idées  de  loi  naturelle  et  de  
contingence  selon  Émile  
Boutroux  
Émile  Boutroux  on  Contingency  and  Natural  
Law  
Cevriye  Demir  Güneş  
Université  de  Gazi,  Turquie  
  
 

  
  
  
  
  
  
  
  
  
Résumé  
  
Ce  texte  fait  place  aux  idées  de  É.  Boutroux  sur  la  nature  des  
sciences   naturelles   et   traite   la   notion   de   nécessité   qui   est  
souvent   considérée   comme   la   base   de   ces   sciences.  Mais   É  
Boutroux  a  essayé  de  démontrer  que  les  sciences  naturelles  
reposaient   sur   la   contingence   et   non   sur   la   nécessité.  
Derrière   l’idée   de   la   contingence   de   Boutroux   repose   sa  
croyance  à  la  liberté  et  à  la  différence  du  domaine  humain.  Il  
a  eu  des  inquiétudes  sur  le  fait  que  l’être  humain  soit  perçu  
comme   un   objet   de   la   science   naturelle   et   s’est   efforcé   de  
montrer   la   réalité   de   l’idée   de   la   liberté   basée   sur   la  
contingence.  Boutroux  a   lancé   l’idée  qu’avec   la  doctrine  de  
la  contingence   la  place  significative  et  privilégiée  que   l’être  
humain   a   dans   le   monde   des   phénomènes,   le   fait   d’être  
conscient,   peut   être   préservé   et   que   l’être   humain   peut  
utiliser  sa  volonté  autour  de  la  contingence.            
  
Mots  clés  
  
É.   Boutroux   (1845-­‐‑1921),   contingence,   nécessité,   loi   de   la  
nature,  liberté.  
  

  
  
  
  
  
  
  
  
  
  
  
  
  
  
  
  
  
  
  
  
  
  
Abstract    
  
The  object  of  this  article  is  to  consider  É.  Boutroux’s  ideas  on  
natural   sciences,   focusing   particularly   on   the   notion   of  
necessity   which   is   often   viewed   as   the   basis   of   these  
sciences.   Nevertheless   É.   Boutroux   has   tried   to   show   that  
natural   sciences   are   based   on   contingency   and   not   on  
necessity.   Behind   É.   Boutroux’s   idea   of   contingency   lie   his  
belief   in   human   freedom   and   his   supposition   that   man  
differs  from  the  rest  of  nature.  He  did  not  want  to  see  man  
as   an   other   object   for   natural   science   and   he   thus   tried   to  
show  the  reality  of  a  human  freedom  based  on  contingency.  
É.   Boutroux   proposed   the   idea   that   contingency   allows   to  
preserve  man’s   privileged  place   in   the  world,   the   fact   that  
he  is  a  conscious  being  and  the  exercise  of  man’s  will.  
  
Key  words  
  
É.  Boutroux  (1845-­‐‑1921),  contingency,  necessity,  natural  law,  
freedom.  
  

  
  
                              
  

 

Fecha  de  entrada:  05-­‐‑10-­‐‑2013                                                  Fecha  de  aceptación:  21-­‐‑11-­‐‑2013  

 



	
  



Cevriye Demir Güneş | Les idées de loi naturelle et de contingence selon Émile Boutroux  

 
 

 

	
  
 

43 
E N E R O  

2 0 1 4  

Les  idées  de  loi  naturelle  et  de  contingence  selon  Émile  Boutroux  
Émile  Boutroux  on  Contingency  and  Natural  Law  
Cevriye  Demir  Güneş  
Université  de  Gazi,  Turquie  
  

  

 
Introduction  

 

Dans son livre intitulé L’Idée de loi naturelle, Boutroux se penche sur la signification des lois de la nature 

et étudie ceci du point de vue métaphysique et moral. «Pour poser le problème avec précision, il a souligné la 

nécessité d’analyser sur les résultats des spéculations philosophiques des 17ème et 18ème siècles, lesquelles sont liées 

au développement de la science moderne»1. De ce fait, les philosophies de Bacon et de Descartes, considérés 

comme les créateurs de la philosophie moderne et qui ont donné le sujet ainsi que le caractère double réaliste et 

universel à la science, constituent le point de départ de Boutroux.  Pour celui-ci, Bacon a agi dans le sens empiriste 

en dépassant le point de vue ancien, et Descartes dans le sens rationaliste. Selon lui, Descartes n’a pas eu de 

difficulté, dans le “cogito, ergo sum”, à rattacher le “cogito” à l’existence personnelle. Toutefois, cette situation a 

nécessite l’existence de Dieu et une déduction véritable des choses corporelles, ce qui a par conséquent pris un 

aspect de plus en plus compliqué.2 Face à la compréhension de Descartes de nature mécaniste, Malebranche a 

nécessairement séparé les lois d’essence et d’existence de l’un et de l’autre, et a développé la théorie des causes 

occasionnelles. Tandis que Spinoza a tâché de lier les lois de l’existence aux lois d’essence, tout en dissociant la 

causalité interne et externe de l’un  et de l’autre. Leibniz a ajouté au domaine réel le principe de raison suffisante. 

Ce principe sera seulement propre du réel, mais ce n’est pas tout. Bien plus, il accentuera les séparations qui 

existent au milieu des choses. Selon Leibniz, chaque chose ne peut être ramenée à l’ordre mathématique : il faut 

tenir compte du domaine des causes efficientes en physique et du domaine des causes finales dans la morale. Tandis 

que Kant a révélé les lois physiques et les lois morales au sein du monde réel. «Pour Schelling et Hegel, les lois 

d’essence et les lois d’existence sont insuffisantes »3.  

Avec l’effet des avancées scientifiques où les problèmes philosophiques se sont dirigés vers la nature et les 

lois de la nature, Boutroux a mis l’accent sur la nécessite d’étudier la validité des lois de la nature ainsi que leurs 

principes fondamentaux. Le principe d’immuabilité et de validité générale des lois de la nature ne permettent pas la 

liberté de l’homme, ils exigent d’analyser ces lois et de montrer la différence dans le domaine humain. A cet effet, 

les sciences doivent être prises comme point d’appui et leurs principes et résultats obtenus doivent être pris en 

compte du point de vue des interprétations avancées en philosophie, tandis que, de leur côté, les lois de la nature 

doivent être étudiées en les plaçant sous différentes groupes, selon la manière dont les sciences nous les présentent4. 

Le fondement objectif de Boutroux est de prouver que l’être humain est libre, comme il le souligne fréquemment 
                                                
1 E. Boutroux, De l’idée de loi naturelle dans la science et la philosophie contemporaines, éd. J. Vrin, Paris, 1949, p. 5. 
2 Ibid.  p. 6. 
3 Ibid. p. 7 
4 Süleyman Hayri Bolay, Doctrine de la contingence chez Boutroux, éd,. M.E.B., İstanbul, 1989, p. 69. 



Les idées de loi naturelle et de contingence selon Émile Boutroux | Cevriye Demir Güneş 

 
 

 

	
  
 

44 
E N E R O  

2 0 1 4  
 

dans ses ouvrages.  

Selon Boutroux, il est difficile pour l’esprit humain de comprendre les lois de la nature simultanément tant 

du point de vue universel que du point de vue réel. Car la réalité nous fuit lorsque l’universalité est exposée et 

lorsque la réalité est exposée c’est l’universalité qui s’éloigne de nous. Essayer de rapprocher le rationalisme et 

l’empirisme comme étant le prolongement de cet effort, ou bien faire une synthèse de ceux-ci, ne sera seulement 

qu’une juxtaposition. Boutroux a traité les lois de la nature dans leurs objectivité, signification et nature, et a montré 

leurs principaux problèmes. Il s’est interrogé sur les trois points suivants: En premier lieu, les degrés de perception 

des lois de la nature; en seconde lieu, si ces lois étaient susceptibles ou non de façonner l’essence des choses ou 

simplement si elles sont susceptibles d’orienter ou non les modes d’apparition des phénomènes; troisièmement, s’il 

existe un vrai déterminisme dans la nature5.  

Dans L’idée de loi naturelle Boutroux parle de divers types de lois naturelles, à savoir, les lois de la 

logique, des mathématiques, de la mécanique, de la physique, de la chimie,  de la biologie, de la psychologie et de 

la sociologie. Selon lui, lorsque l’on traite de ces lois, les notions de liberté et de responsabilité de l’homme ne 

doivent pas être ignorées. Car cette question n’a pas été traitée suffisamment bien qu’elle soit urgente. Cette 

question n'est pas très commune dans le domaine de la science car la liberté n’a pas été adoptée en dehors de ce 

champ. Pourtant, selon Boutroux, le sentiment de liberté a toujours continué d’exister dans l’âme humaine malgré 

tant de progrès6. Selon lui, la science moderne a également accepté que la liberté se soit abîmée à cause de l’idée du 

déterminisme universel. Selon lui, lorsqu’Epictète avait séparé les choses en deux (en extérieures et intérieures) et 

déclaré que seulement les deuxièmes nous étaient liées, il avait tout à fait raison. Car les lois mécaniques de la 

nature révélées par la science moderne sont comme une chaîne liant  l’extérieur à l’intérieur. Au-delà leur nécessité, 

les lois nous rendent libres et nous permettent d’ajouter une science active à  la contemplation7. Par conséquent, 

lorsque l’on examine les lois de la nature selon Boutroux, il serait possible de “définir la relation entre les lois de la 

nature et la réalité ainsi que la position de l’homme dans la nature”8.   

 

Les sciences et les lois de la nature  

 

«La règle impérative existant dans la nature et les objets : telle est la définition de la loi de la nature. 

Lorsque l’on regarde du point de vue de la causalité, elle est vue comme une relation de causalité entre la cause et 

l’effet »9. Dans ce cas, le lien entre la raison et le résultat devient, par la loi de la nature, nécessaire et généralement 

reconnu. Boutroux s’est intéressé aux sciences et lois naturelles en commençant à interroger la certitude qui vaut 

pour le caractère identique et immuable de celles-ci. Toutefois, selon Boutroux, il est très difficile pour l’homme de 

comprendre l’universalité et la validité dans les lois de la nature.  

La logique, science abstraite et faisant partie des sciences naturelles, est “une création de entendement 

                                                
5 E. Boutroux, op. cit.,  pp. 9-11. 
6 Ibid, p. 134. 
7 Ibid, p. 143. 
8 S. H. Bolay, op. cit.,  pp. 70,71. 
9 Ibid, p. 64. 



Cevriye Demir Güneş | Les idées de loi naturelle et de contingence selon Émile Boutroux  

 
 

 

	
  
 

45 
E N E R O  

2 0 1 4  

humain.” Les lois de la logique et des mathématiques ont besoin de l’esprit pour saisir les objets ; alors que l’accord 

entre la réalité et les symboles de l’esprit n’est pas perceptible avec une connaissance a priori mais avec 

l’observation de ce qui est réel. Boutroux voit une ressemblance entre la nature de l’esprit et la nature de l’objet, et 

il précise que, s’il n’en était pas ainsi, l’homme serait isolé du monde10. Selon Boutroux, la logique syllogistique est 

une méthode dont un ensemble de symboles apparaît dans l’espace des pensées, une manière pour mieux faire 

comprendre la réalité11. Nous ne pouvons douter des lois de la logique pure. Toutefois celles-ci concernent 

seulement la nature intrinsèque des choses et ne sont applicables que si elles sont remarquées. Selon lui, “les 

dogmatiques confondent la logique et la réalité, et appuient leur pensées sur le principe qu’ils appellent “l’harmonie 

naturelle de la pensée et des choses” et considère ce principe comme étant nécessaire et inné12.  C’est-à-dire que 

Boutroux n’est pas du même avis que les dogmatiques qui disent que la logique est objective et les empiristes qui 

prétendent qu’elle est subjective. Selon lui, les lois de la logique ne viennent pas de l’expérience; l’approche du 

syllogisme n’est pas tout à fait objective ; la logique s’applique aux objets et non à la pensée elle-même13.   

Les mathématiques aussi disposent des lois les plus générales. Les objets mathématiques ont des propriétés 

de certitude et d’infinitude. Les objets mathématiques ne sont pas des applications simples pouvant être réduites au 

principe de non-contradiction. Les mathématiques ont découvert leurs principes en employant la méthode 

d’observation, d’abstraction et d’induction, ce processus ne s’est pas produit en un clin d’œil. De ce fait, les lois 

mathématiques ont un caractère au delà de la sensation. Selon Boutroux, la source des lois mathématiques est 

l’entendement et ces lois sont l’application de la pensée aux objets de façon volontaire. Ces lois représentent les 

formes qui donnent la possibilité de dépasser les différences de qualité de l’objet, et autant que possible, les formes 

de l’intelligibilité de la réalité14. Dans les lois mathématiques il y a une contingence et non une nécessité. Boutroux 

critique les lois mathématiques en raison du fait qu’elles s’éloignent du réel et soient abstraites, comme les lois de 

la logique.15 

La raison pour laquelle Boutroux recherche les lois de la nature, c’est de montrer dans quelle mesure les 

lois mathématiques influencent la réalité.16 Boutroux a exprimé le besoin inévitable de l’idée d’unité, mais a ajouté, 

toutefois, qu’il serait difficile de dire que ce besoin dirige toute la vie intellectuelle.  Selon lui, si l’unité n’est pas 

nécessaire, les moyens pour obtenir celle-ci ne peuvent l’être non plus17. L’induction qui prend l’expérience à la 

base est insuffisante en raison du fait que l’expérience se concentre sur la discontinuité plutôt que sur la 

continuité18. 

Boutroux critique le déterminisme mécanique absolue en raison du fait qu’il n’accorde aucune importance 

aux liens avec la réalité et qu’il place le monde du mouvement dans l’espace en dehors de la volonté de l’homme. 

Selon lui, il doit avoir un lien entre les systèmes mécaniques et les systèmes supérieurs. Le lien mécanique est la 

                                                
10 Ibid., p. 71. 
11 E. Boutroux, op. cit., p. 16. 
12 Ibid, pp. 17,18. 
13 S. H. Bolay, op. cit., p. 73. 
14 Ibid., pp. 75-76. 
15 Ibid., p. 79. 
16 Ibid., p. 78. 
17 E. Boutroux, op.cit., p. 35. 
18 S. H. Bolay, op. cit., p. 84. 



Les idées de loi naturelle et de contingence selon Émile Boutroux | Cevriye Demir Güneş 

 
 

 

	
  
 

46 
E N E R O  

2 0 1 4  
 

forme la plus parfaite du déterminisme; il représente l’ensemble des sciences mathématiques avec la réalité 

expérimentale19. Boutroux a relevé ici une question importante et attirée l’attention sur le fait qu’il n’y a aucune 

garantie de savoir si les lois mécaniques sont la cause ou bien le résultat des autres lois et a relevé que la certitude 

de ces lois ne pouvait être confirmée. De ce fait Boutroux a lancé l’idée que les lois mécaniques étaient le résultat 

des autres lois et que celles-ci étaient contingentes et non nécessaire en raison du fait que leur certitude et 

immuabilité ne pouvaient pas être confirmées. Selon lui, le déterminisme mécanique est seulement une explication 

qui nous aide à systématiser les événements. La loi met en avant l’effort de l’esprit pour réduire au minimum la part 

de la réalité. Il n’y a donc pas de déterminisme ou de nécessité pour expliquer le sens des lois mécaniques : elles 

sont contingentes20.   

 Les lois physiques étant fondées sur le modèle des lois mathématiques selon Boutroux, la signification de 

ces lois peut être comprise à l’issue d’une distinction entre le déterminisme et la nécessité. Selon Boutroux, la 

nécessité repose sur l’immuabilité, tandis que le déterminisme est basé sur la totalité des conditions qui constituent 

l’événement.  Les lois de type mathématique ne sont pas expérimentales mais abstraites, nécessaires et a priori. 

Alors que les lois expérimentales sont déterministes21. Tandis que « les lois de déterminisme ne peuvent prétendre à 

l’exactitude et à la rigueur absolues ». Elles ne peuvent, elles-mêmes, dénoter un enchaînement nécessaire. Lorsque 

les lois physiques sont comparées aux lois mécaniques, elles paraissent avancées dans le déterminisme et dans ce 

contexte les manières d’être de la mécanique restent incertaines, leur explication se fait en fonction des lois 

physiques22. Selon Boutroux, les lois physiques régissant la relation de cause à effet ne peuvent être réduites aux 

lois mécaniques23. Mais les lois physiques aussi ne sont pas suffisantes à comprendre l’univers où le changement 

règne. Selon Boutroux, il est question de l’existence de la réalité physique des lois mécaniques, physiques et 

chimiques. Ces lois définissent certaines régularités dans l’univers. Toutefois, ces lois n’ont aucune influence sur le 

comportement humain24.  

Lorsqu’il critique les lois en chimie, Boutroux se concentre sur l’idée de l’atomisme et déclare que chaque 

chose dans la nature a une continuité en même temps que la physique et la chimie. La chose susceptible à la 

continuité est conforme à la contingence et à la liberté. Il y a une individualisation chez l’être vivant qui avance vers 

un système progressif. Dans le monde des vivants il y a une contingence et non une nécessité25. Les lois de la 

psychologie appartiennent seulement à une seule phase de la vie humaine. Ces lois ne peuvent être réduites aux 

événements physiologiques ou physico-chimiques. Les faits psychologiques sont complexes et liés à une 

individualité qui ne peut être obtenue avec une expérience scientifique. Les lois de la psychologie sont des lois 

contingentes26. 

Selon Boutroux, il n’est pas logique de traiter les faits sociologiques dans le cadre d’une idée de loi 

                                                
19 Ibid, p. 90. 
20 Ibid, pp. 91-92. 
21 Ibid, p. 98. 
22 E. Boutroux, op. cit., pp. 59-60. 
23 S. H. Bolay, op., cit., p. 99. 
24 Mustafa Cihan, Indéterminisme chez Gazzali et Boutroux, thèse de master non publiée, 1995, Erzurum, p. 44. 
25 S. H. Bolay, op. cit., p. 103. 
26 Ibid, pp. 130-131. 



Cevriye Demir Güneş | Les idées de loi naturelle et de contingence selon Émile Boutroux  

 
 

 

	
  
 

47 
E N E R O  

2 0 1 4  

comportant une relation de cause à effet, de même qu’il faut se demander si les lois historiques existent vraiment ou 

non. Il est insuffisant et trompeur d’expliquer les faits sociaux avec les faits antécédents. De ce fait, il n’est pas 

possible d’établir un déterminisme sociologique. Les faits sociologiques faisant apparaître des indéterminations, il 

devient donc possible d’obtenir la contingence et par conséquent de déduire que l’être humain vivant dans la société 

est libre27. Lorsqu’il analysait les sciences de la nature, Boutroux a voulu voir les principes contingents et non les 

principes nécessaires et a considéré la théorie de la contingence comme la seule assurance de l’idée de la liberté.  

 

L’idée de la contingence  

La critique de la nécessité de Boutroux dans les sciences de la nature a causé la naissance de l’idée de la 

contingence. Toutefois, la contingence, en tant que question philosophique, avait déjà existé chez les philosophes 

d’avant Boutroux. Par exemple, la philosophie d’Aristote insiste sur la notion de la coïncidence plutôt que sur la 

contingence. La différence de Boutroux est qu’il ait pu systématiser la doctrine de la contingence et distinguer 

celle-ci de la coïncidence et de la chance. J. Lachelier, professeur de Boutroux, a également accordé de 

l’importance à l’idée de contingence et a défini celle-ci comme une nécessité de conformité et d’élection, l’unique 

nécessité qui explique tout, contrairement à un mécanisme grossier et aveugle28. Alors il est possible de dire que 

Boutroux a été influencé par son professeur concernant l’idée de la contingence.  

Le mot contingence est employé comme l’opposé du mot nécessité. Selon Boutroux, la nécessité signifie 

“l’impossibilité qu’une chose soit autre chose”29. Il pense qu’il ne faut pas confondre la nécessité et le 

déterminisme. Car le déterminisme signifie l’unité des conditions qui forment la chose à mettre nécessairement telle 

quelle est avec tous ses aspects d’existence d’un phénomène30. Quant à l’idée de la nécessité, “la nature des choses 

ne change pas en réalité et les lois composées des relations sont le résultat de l’immutabilité”. Alors que la nature 

des choses est variable et les lois réunissent constamment celles-ci avec des termes qui changent31. Finalement 

selon Boutroux, il existe un principe de la nécessité, mais ce dernier n’est pas présent à la base des choses32.  

La contingence est la possibilité d’une chose qui pourrait se produire ou non dans le futur dans les mêmes 

degrés. Dans le sens relatif, elle est le fait que le phénomène soit  contingent par rapport à n’importe quelle loi 

générale ou modèle33. Contrairement à Lalande, Boutroux explique, en premier lieu, que les lois ne sont pas 

nécessaires et qu’elles peuvent l’être d’une autre manière vis-à-vis de la contingence ; que, deuxièmement, les lois 

ne sont pas décisives et qu’on laisse une place à la liberté et finalité en se rapprochant du système biologique et 

humain. Quant à Jean Wahl, il voit trois sortes de contingences chez Boutroux: a) chaque domaine de la science ne 

peut être réduit à un domaine précédent, b) chaque science se forme par l’intermédiaire des hypothèses, et c) les lois 

se réalisent dans des cas généraux et non des cas individuels34.  

                                                
27 Ibid, pp. 135-136. 
28 Jules Lachelier, Du fondement de L’induction, 1967, éd. M.E.B., traduit en turc. Hamdi Ragıp Atademir, Istanbul,  pp. 80-81. 
29 E. Boutroux, op. cit.,  p. 58. 
30 Ibid, p. 58.  
31 Ibid, p. 101. 
32 Ibid, p. 20. 
33 S. H. Bolay, op. cit., p. 142. 
34 Ibid, pp. 146-147. 



Les idées de loi naturelle et de contingence selon Émile Boutroux | Cevriye Demir Güneş 

 
 

 

	
  
 

48 
E N E R O  

2 0 1 4  
 

La contingence chez Boutroux est le caractère évident du fait et l’apparition ou non d’une chose. La 

contingence est une notion relative par rapport à l’apparence physique des substances. Toutefois, la contingence 

relative n’est pas perçue comme une coïncidence chez Boutroux car celle-ci a correspondu à la science35. Il existe 

deux types de contingence chez Boutroux: la contingence logique qui repose sur les termes de même type, et la 

contingence extérieure, qui se réalise dans la nature. L’idée de contingence n’est pas indépendante de l’idée de 

strates  de l’être. La contingence augmente lorsque l’on monte des êtres inférieurs du domaine mécanique et 

physique qui est mécanique et déterministe vers les êtres supérieurs36. Selon Boutroux, dans le raisonnement a 

posteriori et a priori, il existe une idée de contingence radicale dans les lois de l’existence et la compréhension37. Le 

monde physique a une loi et les phénomènes ne sont pas le produit du hasard38. Même dans l’apparition des 

conditions mécaniques des événements physiques, il y a une contingence39.  
L’idée de contingence de Boutroux forme la base de la liberté de l’homme qui vit dans le domaine 

sensible. Sa doctrine de la contingence “correspond à une conception de la liberté venue pour s’ingérer aux 

événements des régions au-delà des sens et orienter ceux-ci dans des directions imprévues”. Lorsque la contingence 

présente dans la strate de l’être augmente, le domaine de la liberté humaine s’élargi. Boutroux pense que l’esprit est 

composé de trois classes de lois: les lois qui forment l’intelligence, les lois de production qui forment l’imagination 

et les lois des unités vivantes qui forment le sentiment. Différemment des autres êtres, l’esprit humain est composé 

de la vie, du développement et de la liberté40. Les lois du monde de l’action où la liberté est en question ne sont pas 

les lois physiques mais les lois esthétiques du genre “plus ou moins l’expression de la perfection divine”41.  

Lorsqu’il essayait de montrer la présence de l’idée de la liberté dans le monde des phénomènes, Boutroux 

n’a pas pensé comme Kant et a critiqué le fait que celui-ci ait considéré la nécessité et la liberté ensemble. Car selon 

Boutroux, il est question de la liberté dans le domaine réel où la contingence est active, et non dans l’espace où la 

nécessité est présente. Kant voyait l’homme comme appartenant au monde intelligible par la raison. L’homme 

n’était pas libre dans l’aspect empirique, il ne l’était que dans son aspect rationnel. Selon lui, l’objet est absolu et 

libre mais est nécessaire du point de vue de son apparence. La nécessité du point de vue des événements est absolue 

pour Kant, et la liberté est infinie pour les êtres. Selon Kant, le déterminisme dans le monde des phénomènes n’est 

pas le résultat du monde extérieur, il est le résultat de la raison pratique. Boutroux critique Kant au sujet qu’il n’est 

pas significatif de traiter le fait que l’homme n’ait aucune influence sur les événements physiques ou 

psychologiques et de traiter seulement la liberté des intentions métaphysiques. Selon Boutroux, l’idée de Kant sur la 

liberté illimitée a été jetée dans des domaines loin de l’être42.   

Boutroux accepte une idée de liberté dépassant l’expérience et considère un monde contingent où l’être 

humain vit; de ce fait les actions de l’homme ne seront pas nécessaires. Lorsque la liberté de l’homme sera 

                                                
35 Ibid, p. 147. 
36 Hasan Katipoğlu, Philosophie de la religion chez Émile Boutroux, 2004,  éd. Elis, Ankara, p. 20. 
37 E. Boutroux, op. cit., p. 41. 
38 Ibid., p. 69. 
39 S. H. Bolay, op. cit., p. 146. 
40 E. Boutroux, La Nature et L’Esprit, éd. J. Vrin, Paris, 1926, pp. 33-34. 
41 H. Katipoğlu, Philosophie de la religion chez Émile Boutroux, p. 29. 
42 H. Katipoğlu, op. cit., p. 30. 



Cevriye Demir Güneş | Les idées de loi naturelle et de contingence selon Émile Boutroux  

 
 

 

	
  
 

49 
E N E R O  

2 0 1 4  

acceptée, on évoquera à ce moment une liberté de choix et non l’action d’un mécanisme aveugle43. Chez Boutroux, 

la contingence doit reposer absolument sur un choix, sinon la liberté sera niée. Boutroux admet la liberté de 

l’homme comme “un symbole de la liberté divine”. Dans ce cas Boutroux admet Dieu comme l’un des principes 

fondamentaux de la contingence. Selon Boutroux, l’esprit est un terme intermédiaire entre le monde et Dieu dans le 

cadre de la catégorie de la nécessité; il requiert une compétence supérieure qui nous permet de voir Dieu, en 

d’autres termes le moyen idéal pour donner le bon contenu à l’idée de la nécessité abstraite. Cette faculté nous la 

trouvons dans la raison et dans la connaissance pratique du bien. La vie morale doit être vue comme l’effort de 

l’être libre pour accomplir une fin. Dieu est le créateur de l’existence, de l’essence et des êtres, par ailleurs ceci est 

son action; sa faculté d’employer sa providence durable donne les formes supérieures, et, comme instruments, les 

formes inférieures44. Par cette doctrine de la liberté divine Boutroux explique la présentation des lois générales du 

monde et la hiérarchie des formes, ainsi que la contingence. La nature de l’homme qui se façonne avec un créateur 

supérieur n’appartient pas à la nature divine sans analogie. La nature de l’homme est la description en trois 

différents types de ce qui est divin en sentiment, en pensée et en volonté.45  

La doctrine de la contingence de Boutroux repose également sur l’idée des strates de l’être. Le monde de 

l’être possible et incertain est perçu comme la substance qui compose l’être. Dans le monde des genres et espèces 

ou bien dans le monde dit monde des concepts, la pluralité laisse la place à la contingence et prend l’aspect de la 

substance. Vient ensuite le monde en mouvement qui couvre une place et dont l’essence est la continuité. Le monde 

mathématique se forme à l’issue des caractéristiques mécaniques et géométriques de la substance. La strate d’après 

est le monde physique où sont créées les formes physiques et chimiques de la substance. Après le monde vivant 

organique rendu possible par le monde physique, vient le monde de la pensée ou la strate humaine. Le monde des 

humains repose sur la conscience ; à ce stade le monde est entendu, connu et dominé. En état de sensibilité, 

l’homme est sous l’influence de l’objet.  Les strates de l’être évoquées sont soumises à la contingence et non à la 

nécessité46. Toutefois, il existe des lois respectées par les strates de l’être. Selon Boutroux, ces lois ont été obtenues 

par expérience et non par déduction. Les formes de l’être de haut degré ne sont pas liées aux degrés inférieurs par 

un lien de nécessité. Les différents degrés de l’être ont aussi leur propre liberté47. La strate supérieure de l’être est 

toujours portée par sa strate inférieure et les strates du bas préparent les conditions de perfectionnement pour les 

êtres de hauts niveaux. Les strates sont en solidarité réciproques entre eux48. Le fait que la strate supérieure soit liée 

à son inférieure n’ébranle pas son indépendance, chaque monde porte en son sein sa propre indépendance49.  

Expliquant que la contingence augmente au fur et à mesure de la montée des strates de l’être, Boutroux a 

avoué que la nécessité régnait dans le monde vivant et non vivant et a déclaré que celle-ci était relative et 

superficielle pour s’échapper de cette situation contradictoire. De plus, il a voulu éviter la contradiction en déclarant 

que la loi fondamentale du monde non vivant est la loi de l’identité appartenant à l’essence et qu’en contrepartie 

                                                
43 Ibid., p. 31 
44 E.  Boutroux, De la contingence des lois de la nature, p. 57. 
45 Ibid., p. 157. 
46 Ibid., pp. 156-158. 
47 Ibid, p. 133. 
48 S. H. Bolay, op. cit., p. 161. 
49 E. Boutroux,  De la contingence des lois de la nature, p. 134. 



Les idées de loi naturelle et de contingence selon Émile Boutroux | Cevriye Demir Güneş 

 
 

 

	
  
 

50 
E N E R O  

2 0 1 4  
 

qu’il y a dans le monde vivant une loi de mutation radicale. L’effort de Boutroux en vue de réconcilier les termes de 

la nécessité et de la contingence ressemble en fait à l’approche éclectique de Kant. Boutroux a aussi ajouté au 

monde des phénomènes le monde des actions raisonnables. Contrairement à Kant, Boutroux s’est efforcé d’attribuer 

une place à la liberté dans ce monde phénoménal même, au lieu d’accepter le monde nouménal pour fonder la 

liberté de l’homme50.   

Boutroux déclare également que dans la causalité, qui est un rapport nécessaire entre la cause et la 

conséquence, il n’y a  pas de nécessité non plus. Selon lui “la causalité est un lien placé seulement entre les 

phénomènes, mais il faut ajouter que ce lien nécessaire a été placé a priori”. La signification exacte de la causalité 

selon Boutroux vient de son application dans le monde donné. Chaque changement constaté dans les choses dépend 

en permanence d’un autre changement mais pas n’importe lequel, cela doit être un changement précis qui ne doit 

absolument pas être conditionné51. Le principe de causalité sortant totalement de l’expérience a été réclamé aux 

choses par l’esprit. Par conséquent, la nature des objets ne sort pas de la loi de causalité52. 

 

Conclusion  

 

En analysant les sciences de la nature, Boutroux a essayé de montrer que la contingence dominait ce 

domaine et non la nécessité. Son principal but est de démontrer la domination de la contingence dans le domaine 

moral comme dans les événements naturels. L’effort de Boutroux a été efficace pour comprendre la structure 

interne et la vie sociale de l’homme réduit à des lois déterministes par les sciences naturelles. Boutroux a mis en 

avant l’idée de se pencher sur des situations contingentes, indéterministes dans la nature et l’espace humain, tout en 

précisant qu’il n’y a pas une vraie nécessité et par conséquent une loi déterministe dans la nature, au lieu de traiter 

l’homme en dehors des principes des sciences naturelles et de le considérer dans des sciences humaines à part 

(comme l’a fait Dilthey, par exemple).  

Il est possible de dire que Boutroux a adopté une attitude modérée plutôt que radicale lorsqu’il traitait les 

sciences de la nature, car il n’a pas fondé sa philosophie sur la négation des sciences. Par exemple, il a accepté la 

présence du déterminisme superficiel et non de la contingence dans le monde matériel53. Selon Boutroux, ce ne sont 

pas les lois de la nature mais les événements eux-mêmes qui gèrent la nature. Il y a chez lui une proportion inverse 

entre le déterminisme et la liberté. La liberté diminue au fur et à mesure que le déterministe augmente, tandis 

qu’elle augmente au fur et à mesure que l’on avance vers le haut des hiérarchies de l’être. S’il faut parler d’une loi 

selon Boutroux, il faudrait une loi efficace dans la vie morale de l’homme et qui ne repose pas sur une pression 

extérieure.    

Comme le précise dans son livre De la contingence des lois de la nature, Boutroux a pris le soin de 

développer une idée de la liberté métaphysique avec la théorie de la contingence. Selon lui, les principes supérieurs 

                                                
50 S. H. Bolay, op. cit., pp. 163-164. 
51 E. Boutroux, De la contingence des lois de la nature, p. 21. 
52 S. H. Bolay, op. cit., p. 192. 
53 Le discours de Muhammed Sarıtaş et Süleyman Hayri Bolay concernant la Nécessité et la contingence dans les lois de la nature et les sciences 

est inclus dans le livre d’E. Boutroux «De la contingence des Lois de la nature» traduit par Hilmi Ziya Ülken, p. VIII, İstanbul, 1998. 



Cevriye Demir Güneş | Les idées de loi naturelle et de contingence selon Émile Boutroux  

 
 

 

	
  
 

51 
E N E R O  

2 0 1 4  

de l’objet seront encore les lois dans cette doctrine métaphysique, mais ce sont des lois esthétiques et morales qui 

expriment plus ou moins directement la perfection divine54. La position critique de Boutroux contre les sciences de 

la nature peut être considérée comme le résultat d’une interrogation de la place de l’homme dans l’univers et de la 

volonté de vouloir accorder à l’homme dans une place centrale dans la nature.  

 

 

Bibliographie  

Émile Boutroux, La Nature et l’esprit, J. Vrin, Paris, 1926. 

Émile Boutroux, La Philosophie de Kant, J. Vrin, Paris 1926. 

Émile Boutroux, De la contingence des lois de la nature, Librairie Félix Alcan, 9e éd., Paris, 1921. 

Émile Boutroux, De la contingence des lois de la nature, trad. par Hilmi Ziya Ülken, Ed. M.E.B., İstanbul, 1988. 

Émile Boutroux, De l’idée de loi naturelle dans la science et la philosophie contemporaines, Vrin, Paris, 1949. 

Jules Lachelier, A/s de la Base de l’Induction, trad. Hamdi Ragıp Atademir, Ed. M.E.B., İstanbul, 1967. 

Hasan Katipoğlu, Philosophie de la religion d’Émile Boutroux, Editions Elis, Ankara, 2004. 

Mustafa Cihan, Indéterminisme de Ghazali et d’É. Boutroux, Thèse de master non publiée, superviseur Ali Osman 

Gündoğan, Erzurum, 1995. 

Süleyman Hayri Bolay, Doctrine de la contingence d’É. Boutroux, Ed. M.E.B., İstanbul, 1989. 

  

                                                
54 Boutroux, De la contingence des lois de la nature, 1998, tr. en turc par Hilmi Ziya Ülken, éd. M.E.B., İstanbul, p. 82. 



	
  



Miguel Espinoza | Ser en potencia 

 
 

 

	
  
 

53 
E N E R O  

2 0 1 4  

Ser  en  potencia  
Being-­‐‑in-­‐‑potency  
Miguel  Espinoza  
Universidad  de  Estrasburgo  

  
  
  
  
  
  
  
  
  
  
  
Resumen  
  
Es   ésta   una   contribución   a   una   nueva   doctrina   que   he  
llamado   naturalismo   integral   repensado.   La   reflexión   está  
orientada  por  cuatro  tesis:  (I)  El  ser  en  potencia  es  esencial  al  
poder   explicativo   de   esta   doctrina   porque   es   clave   para  
entender   la   continuidad   de   la   causalidad   generadora   de  
seres.  (II)  Sólo  es  potencial  lo  que  se  realizará.  (III)  La  noción  
moderna   de   campo   es   un   concepto   idóneo   para   la  
reinterpretación  del  ser  en  potencia.  Por  último  (IV)  existen  
varias  tentativas  contemporáneas,  más  o  menos  conscientes,  
de   reinterpretación   del   ser   en   potencia,   testimonios   de   su  
carácter  indispensable.    
  
Palabras  clave  
  
Naturalismo   integral;   ser   en   potencia;   materia   activa;  
continuo;   campo   físico;   campo   de   individuación;  
prehensión;  pregnancia.      
  

  
  
  
  
  
  
  
  
  
  
  
  
  
  
  
  
Abstract  
  
This   is   a   contribution   to   a   new   doctrine   I   have   called   a  
rethought   comprehensive   naturalism.   The   essay   is   oriented  by  
these   four   theses:   (I)   Being-­‐‑in-­‐‑potency   is   essential   to   the  
explanatory   power   of   this   doctrine   because   of   its   key  
function   in   understanding   the   continuity   of   the   causal  
process  which  generates  beings.   (II)  Only   exists   in  potency  
what   will   be   in   act.   (III)   The   modern   notion   of   field   is  
appropriate   to   reinterpret   the   concept   of   being-­‐‑in-­‐‑potency.  
Lastly   (IV)   there   are   several,   more   or   less   conscious,  
contemporary   attempts   at   reinterpreting   being-­‐‑in-­‐‑potency  
which  bear  witness  to  its  indispensability.  
  
Keywords  
  
Comprehensive   naturalism;   Being-­‐‑in-­‐‑potency;   Active  
matter;   Continuum;   Physical   field;   Individuation   field;  
Prehension;  Pregnancy.  
  

  
  
                              
  

 

Fecha  de  entrada:  05-­‐‑10-­‐‑2013                                                  Fecha  de  aceptación:  21-­‐‑11-­‐‑2013  

 



	
  



Miguel Espinoza | Ser en potencia 

 
 

 

	
  
 

55 
E N E R O  

2 0 1 4  

Ser  en  potencia  
Being-­‐‑in-­‐‑potency  
Miguel  Espinoza  
Universidad  de  Estrasburgo  
  
  

 

  
C’est que le penseur, aussitôt qu’il a recours à ce concept de l’état de puissance, se trouve 

en proie à deux tendances opposées : il faut que le potentiel se distingue de l’actuel et il 

faut cependant qu’en dépit de cette distinction il puisse lui donner naissance, ce qui n’est 

possible que s’il lui est identique, s’il peut être confondu avec lui. Il faut donc que la 

pensée pose simultanément ces états comme semblables et comme différents et qu’elle 

concilie, ou du moins ait l’air de concilier, de résoudre cette contradiction. C’est là à quoi 

l’ingéniosité des philosophes s’est inlassablement appliquée.  

Émile Meyerson 

 

Introducción 

 

Esta reflexión sobre el ser en potencia es una contribución a una nueva filosofía que he llamado naturalismo 

integral repensado. “Naturalismo”, porque se considera que sólo lo natural es real; “integral y repensado” porque se 

intenta corregir el reduccionismo cientificista al cual el naturalismo se asocia casi invariablemente. Defino mi 

doctrina mediante estos cuatro axiomas: (I) Todo lo real es natural, (II) La naturaleza se compone de estratos y de 

entes emergentes, (III) Todo lo natural está causalmente determinado, y (IV) Todo lo natural es intrínsecamente 

inteligible. Estos axiomas enrielan lo que diré sobre el ser en potencia. El naturalismo integral repensado y la teoría 

del ser en potencia se reforzarán mutuamente aclarándose.  

La naturaleza es inteligible en sí porque está causalmente ordenada y explicar significa, en consecuencia, 

sacar a la luz del día el determinismo causal generador de los seres naturales con sus propiedades y 

comportamientos. La relación causal implica, como hecho último, la continuidad entre la causa al efecto, y si la 

comunidad científica y filosófica es incapaz de explicar vastos sectores de la formación de la jerarquía natural, es 

porque no se tienen todavía los conceptos apropiados para aprehender la continuidad causal entre los diferentes 

estratos naturales (matemático, fisicoquímico, biológico, psicológico, simbólico, social). Así, gran parte de lo que 

diré estará centrado en el problema de la continuidad de la relación causal formadora de seres discretos. Aunque 

mis ejemplos se refieran a menudo a seres orgánicos, lo dicho es generalizable a todos los seres porque pienso que 

hay entre lo inorgánico y lo orgánico una continuidad más sustancial de la que se tiende a ver. 

La primera tesis de esta reflexión, y la más importante, es que el ser en potencia, a pesar de que el concepto 

comporta algunos sectores oscuros, es esencial al poder explicativo del naturalismo integral repensado. El ser en 

potencia es clave para entender la continuidad de la causalidad productora de los seres. Nótese que una de las 



Ser en potencia | Miguel Espinoza 

 
 

 

	
  
 

56 
E N E R O  

2 0 1 4  
 

dificultades principales para aprehender la continuidad natural es consecuencia de la falta de conceptos 

interdisciplinarios apropiados. En particular, el modelo matemático del continuo es insuficiente. Por otra parte, sin 

embargo, se reconoce que el carácter sumamente abstracto de los mecanismos y de los formalismos matemáticos 

permite su aplicación analógica a contenidos diferentes, haciendo así de las matemáticas el mejor instrumento 

formal de la interdisciplinariedad.  

La segunda tesis, siempre en armonía con el determinismo causal, es que sólo es potencial lo que se 

realizará. La idea contraria de que hay potencialidades que nunca se realizarán refleja sólo nuestra ignorancia. 

Como al menos sobre este punto difiero de Aristóteles, conviene aclarar que esta ponencia no es un análisis de texto 

de tal o cual autor, ni un estudio histórico, aunque distinguiré tres períodos: el siglo IV a. C., los siglos XVII y XVIII, 

y los siglos XIX y XX.   

De acuerdo con la tercera tesis, la noción de campo es un concepto moderno idóneo para la reinterpretación 

del ser en potencia. Recordemos que el concepto de campo es un aporte de la física al estudio de la realidad, que 

éste ha sido luego desarrollado para su aplicación en otras regiones naturales, en analogía con su significación 

original, y adaptado así a la comprensión de los diferentes tipos de procesos. 

Finalmente, la cuarta tesis que ilustraré señala que hay varias tentativas contemporáneas, más o menos 

conscientes, de reinterpretación filosófica o científica del ser en potencia, lo que hace más patente la necesidad de la 

noción.  

 

Ser en potencia, nacimiento del concepto 

 

Aristóteles introdujo el ser en potencia para resolver el problema del movimiento o del cambio tal como 

lo plantearon los primeros filósofos naturales.1 Ahora bien, dado que para los modernos « movimiento » 

significa preferente y específicamente cambio de lugar, desplazamiento, es preferible traducir kinēsis por 

proceso de transición involucrado en la potencia. Además, para Aristóteles, todo proceso tiene sentido porque 

tiene una finalidad. En consecuencia, en nuestro contexto, « movimiento » no debe entenderse en el sentido 

estrecho de desplazamiento sino en el sentido amplio de cambio o proceso en referencia a un fin, estando 

conscientes de que kinēsis pertenece principalmente a la dynamis, a la potencia hacia el fin, y no al fin en tanto 

que acto. 

Para Parménides y sus discípulos el Ser es y el No-Ser no es. Se sigue que el movimiento es imposible 

porque implica una absurdidad, el paso del Ser al No-Ser, o, inversamente, del no-Ser al Ser. Una célula no es un 

ser humano adulto pero llega a serlo: paso del No-Ser al Ser. Una planta muere si la temperatura no le conviene: 

paso del Ser al No-Ser. Conclusión de los eleatas: el cambio, en cualquiera de sus formas, es una ilusión sensorial. 

Para Aristóteles, por otra parte, el movimiento, el proceso, es evidente, y se burla de Parménides y de sus 

seguidores diciendo que hay que ser un vegetal para negarlo.   

La solución al problema de la explicación de los procesos naturales encontrada por Leucipo, Demócrito y 
                                                
1 Recordemos que la distinción de la potencia y del acto, una de las tesis principales del aristotelismo, se encuentra completamente desarrollada 
en Metafísica, capítulos 1-9.  



Miguel Espinoza | Ser en potencia 

 
 

 

	
  
 

57 
E N E R O  

2 0 1 4  

los atomistas antiguos consistió en romper el Ser parmenídeo: los trozos son las partículas o átomos, cuerpos 

indivisibles que heredaron, cada uno por su cuenta, la identidad y la eternidad del Ser. Y la idea de que todo está 

hecho de unidades indivisibles resulta de la influencia de la doctrina de Pitágoras: así como para los pitagóricos 

todo es número, para Leucipo y Demócrito todo es átomo; y así como cada número es un conjunto de unidades 

discretas idénticas, así cada cuerpo es un conjunto de unidades materiales discretas, idénticas a sí mismas y eternas. 

Luego, para que estos trozos idénticos a sí mismos, eternos y discretos puedan combinarse y recombinarse 

formando y destruyendo objetos, se agregó el vacío, ancestro del espacio de los modernos. En consecuencia de la 

identidad y de la eternidad de los átomos, el único movimiento posible es el cambio de lugar de los átomos. De esta 

manera nació el mecanicismo, es decir, la explicación mediante el desplazamiento atómico, donde las matemáticas 

―consecuencia de la influencia pitagórica― y la materia quedaron tan unidas, que será difícil, para siempre, saber 

cuándo se considera lo físico y cuándo lo matemático.  

Sin embargo —y este punto es un obstáculo mayor para la comprensión de la formación de la jerarquía 

natural— al preservar la identidad del Ser, entero o partido en átomos, se niega el desarrollo, la emergencia de la 

novedad. La única transformación posible es monótona, el desplazamiento atómico, la combinatoria de los mismos 

elementos idénticos. Por pensar que las relaciones entre los elementos de un ser, relaciones explicativas de la 

organización jerárquica, no son sustanciales, se concluye, erróneamente, que el todo es sólo la suma de sus partes, 

mientras que un todo es la suma de sus partes y de sus relaciones. Y por no considerar que las relaciones son 

también sustanciales, es imposible para el mecanicista atomista distinguir, por ejemplo, el hombre vivo  de aquél 

que acaba de morir.  

El ser en potencia no existe entonces ni para la escuela eleática ni para el mecanicismo atomista, ideología, 

ésta última, de las ciencias naturales hasta el siglo XIX, momento en que se introdujeron en física las nociones 

modernas de energía y de campo, más en armonía con el ser en potencia, como lo veremos más tarde. El ser en 

potencia tampoco existe para el idealismo ni para el empirismo, doctrinas según las cuales, ser, es ser percibido. 

Para un empirista existe en nuestra percepción solamente lo existente en acto —lo único real son los actos 

identificados a los hechos. Y si le creemos al idealista, el mundo se desarrolla en nuestra representación, 

sosteniendo así, como el empirista, que sólo lo perceptible en acto existe, mientras que el ser en potencia va más 

allá de lo observable en acto. 

Para Aristóteles la naturaleza se compone de seres en proceso, y plegando como de costumbre el 

entendimiento a las cosas y no las cosas al entendimiento, para explicar el proceso vio la necesidad de un nuevo 

concepto: así nació el ser en potencia. El conocimiento progresa, ante todo, gracias a la capacidad de algunas 

escasas personas de imaginar nuevos conceptos que son como nuevos órganos para aprehender lo real. Ahora bien, 

“… el pensador, apenas recurre a este concepto del estado de potencia ―escribe Meyerson― se enfrenta a dos 

tendencias opuestas: es necesario que lo potencial se distinga de lo actual, y es necesario, sin embargo, que a pesar 

de esta distinción, le pueda dar nacimiento, lo que no es posible a menos que le sea idéntico, a menos que pueda ser 

confundido con él. En consecuencia es necesario que el pensamiento considere que estos estados son, al mismo 

tiempo, semejantes y diferentes, y que concilie, o al menos que parezca conciliar o resolver esta contradicción. Es a 



Ser en potencia | Miguel Espinoza 

 
 

 

	
  
 

58 
E N E R O  

2 0 1 4  
 

eso que la ingeniosidad de los filósofos se ha aplicado incansablemente.”2 ¿Cómo entender la generación de lo 

nuevo, que el ser en potencia, no siendo idéntico al ser en acto, pueda darle nacimiento; cómo se aplica aquí la 

ingeniosidad de Aristóteles? 

La filosofía natural aristotélica es una doctrina del desarrollo. Su solución para dar cuenta de los procesos y 

de la emergencia de las cosas consiste en ver una realidad desde dos puntos de vista. Desde uno de ellos se 

considera la realidad en tanto que ella es lo que es en un momento dado, y el otro aspecto es la consideración de la 

misma realidad no como algo terminado sino como una relación, como una actividad contribuyente a la formación 

de un ser. Por eso el ser en potencia tiene un estatus real que le es propio, diferente del estatus real del ser en acto. 

Esto significa que en cierto modo el Ser no es y el No-Ser es. 

El problema nuestro, hoy, está encapsulado en esta frase: “en la emergencia de un ser y en su desarrollo en 

cierto modo el No-Ser es y el Ser no es”. El No-Ser es porque, para Aristóteles y los aristotélicos, el No-Ser no es 

una nada absoluta sino un poder, una actividad, una potencia, y eso es algo. Recordemos, de paso, que el término 

dynamis es ambiguo: significa no sólo el poder de algo de efectuar un cambio en otra cosa sino también —y éste es 

el sentido que más interesa aquí— la potencia que posee una cosa de pasar de un estado a otro. Luego el Ser no es 

en la medida en que este proceso, el ser en potencia, no es la forma final hacia la cual tiende el proceso, no tiene la 

completud del acto. Por ejemplo, cada molécula componente de una célula es una actividad, un agente que 

contribuye a la formación de la célula. Pero las moléculas por sí mismas no son todavía la célula mientras no tengan 

entre ellas la organización necesaria a la constitución de la célula. La idea es entonces que desde el momento en que 

la forma final de un ser está en su grado máximo de incompletud, el ser la va completando gradualmente. Cada 

etapa del desarrollo de un ser tiene que estar parcialmente contenida en la etapa precedente porque, de otro modo, 

habría creación a partir de la nada, lo que repugna a la razón. Cuando se descubra un contenido claro en la 

proposición: “tanto en la emergencia de un ser como en su desarrollo en cierto modo el No-Ser es y el Ser no es” se 

habrá dado un gran paso en la dirección de la explicación de la formación de la jerarquía natural. Examinemos estas 

ideas de más cerca. 

Aristóteles distinguió el principio, la fuente de donde sale algo, y la cosa misma, distinción abandonada por 

la ciencia moderna de los siglos XVII y XVIII. En el dominio de lo real, de lo natural, de lo físico, materia y forma 

son principios de las cosas, no son cosas capaces de existir de manera independiente. La materia es un sustrato 

universal presente en los seres sólo cuando está unida a una forma. Hoy diríamos: lo que existe de manera 

independiente es la materia matemáticamente estructurada. La materia aristotélica no significa lo mismo que el 

concepto moderno de materia. La materia en tanto que principio de las cosas existentes es ser en potencia, 

correlativa de la potencia, mientras que el acto, realidad correlativa de la forma, es el estado de la forma. Materia y 

forma son opuestos relativos porque toda forma puede llegar a ser materia para otra forma. La materia-potencia 

adquiere una forma, se actualiza, a la vez mediante une especie de dinamismo o poder interno y mediante su 

capacidad de ser afectada por causas externas. El movimiento, todo tipo de cambio, tiene sentido porque es un 

progreso hacia un fin. El ser en acto es una forma completa y discontinua, mientras que el ser en potencia, 

                                                
2 Émile Meyerson, De l’explication dans les sciences, Payot, París, 1927, p. 417. 



Miguel Espinoza | Ser en potencia 

 
 

 

	
  
 

59 
E N E R O  

2 0 1 4  

comparado con el ser en acto, es una materia incompleta y continua. En el proceso de formación de un ser hay que 

ver entonces, entre la potencia y el acto, una relación mutua y una diferencia de grado de actualización o de 

organización. El carácter actual, y por lo tanto discontinuo de la forma, la separa del entorno: el acto divide, aísla, 

individualiza. 

En tanto que sustrato universal continuo, la materia-potencia se parece a la extensión continua o mundo 

cartesiano externo al sujeto, pero difiere de ella en varios respectos capitales siendo el principal el hecho de que la 

materia-potencia es actividad, mientras que la res extensa es inactiva. Por eso, según la física cartesiana, el 

movimiento tiene que ser inyectado desde fuera del mundo por un deus ex machina. Se trata de una grave falacia 

cartesiana compartida por los modernos como Gassendi, Newton y Leibniz quienes, a pesar de las importantes 

diferencias entre sus teorías físicas, coinciden en no concebir una materia-potencia, es decir, no piensan que la 

materia sea un principio intrínsecamente activo y siguen necesitando, en tanto que causa última del movimiento, un 

poder extramundano. En eso, los pensadores recién nombrados se parecen a algunos de sus predecesores 

medievales que recurrían a un poder extramundano como fuente última de los seres finitos y discretos. Pronto 

veremos que la materia-potencia está más cerca de la actividad de la energía y del campo físico, nociones actuales, 

que de la materia de los primeros modernos. 

La consecuencia inmediata para las doctrinas filosóficas y para las teorías científicas que no tienen lugar 

para el ser en potencia es su incapacidad innata de explicar el devenir, el crecimiento, la emergencia de novedades, 

procesos reducidos al estatus de apariencia. La potencia, el poder, la dynamis, la fuerza, la energía, la creatividad y 

la pregnancia —caras diferentes de una sola realidad— no tienen cabida en la visión materialista-atómica del 

mundo previa a la época contemporánea. Desde el punto de vista de la explicación, lo insatisfactorio del 

desplazamiento atómico, tanto en el sentido clásico antiguo como en el sentido moderno, es que la combinatoria da 

cuenta sólo del cambio homogéneo, pero no explica el desarrollo, la morfogénesis, la emergencia de nuevas 

estructuras, la evolución. En una palabra, la combinatoria mecánica de átomos no explica la formación de la 

jerarquía natural. Y para abrirse alguna posibilidad de explicar estos procesos, el materialista atómico tiene que ir 

modificando la concepción de la materia — ¿de qué manera? El especialista, en cada época, responde según lo 

aprendido. El objetivo final de toda teoría científica susceptible de erigirse en filosofía natural integral tiene que ser 

dar cuenta de la constitución, de las propiedades y del comportamiento de todos los seres de la jerarquía natural, sea 

cual sea su lugar en esta escala.  

 

No hay potencialidades que nunca se realizarán 

 

Ahora que tenemos una idea de cómo y por qué nació el concepto de ser en potencia, paso a explicar la 

segunda tesis enunciada al comienzo: considerando el plano de lo real y no aquél del conocimiento, lo potencial y 

lo necesario coinciden. Recordemos la opinión contraria de Aristóteles quien afirma en más de un lugar, en la 

Metafísica, por ejemplo, “que puede ocurrir que lo que tiene la potencia [de pasar al acto] no pase al acto.” 3 Para el 

                                                
3 Metafísica, 1071b13 (tr. J. Tricot). 



Ser en potencia | Miguel Espinoza 

 
 

 

	
  
 

60 
E N E R O  

2 0 1 4  
 

estagirita “las sustancias [sensibles] tienen una materia cuya naturaleza es de poder ser o no ser”,4 “lo que está en 

potencia puede no ser.” 5 Ésta es la posición que no comparto por las siguientes razones.  

Para el entendimiento adecuado de que sólo es potencial lo que se realizará conviene distinguir estas tres 

nociones: lo posible, lo potencial y lo que se realiza. Lo posible, concebido como ausencia de contradicción lógica, 

es lo menos determinado. Por ejemplo, en la ruleta inventada por Pascal, hay 36 posibilidades, 36 casilleros donde 

puede detenerse la bolita. Al otro extremo, con el máximo grado de determinación, se ubica lo que se realiza: lo que 

es, es. Ahora bien, lo potencial no es lo lógicamente posible en el sentido en que éste acaba de describirse puesto 

que lo potencial se integra al realismo de las especies naturales. Y aunque lo potencial no es todavía lo que está 

realizado, esto no implica de ninguna manera que lo potencial escape a la necesidad puesto que, en efecto, si 

distinguimos especies naturales, lo potencial es de una gran precisión: lo potencial en cada proceso es una sola 

especie o forma. El ser en potencia es vectorial: para definirlo, el acto-forma hacia el cual se encamina es esencial. 

Éste es el aspecto de determinación. Por ejemplo es el cactus adulto con sus características específicas lo único 

naturalmente potencial en las etapas precedentes de su vida, en su semilla y en su primera célula. Por otra parte, 

dado que la vida del cactus puede interrumpirse en cualquier instante como consecuencia de complicaciones 

causales inarmónicas bastante corrientes en una naturaleza en movimiento, pareciera que hay en el ser en potencia, 

junto a su aspecto de determinación, un aspecto de indeterminación o contingencia. Es esta impresión de 

indeterminación o contingencia en la realidad —y no sólo en el conocimiento— que quisiera descartar.  

He dicho que la materia-potencia se actualiza a la vez mediante un dinamismo interno y gracias a su 

capacidad de ser afectada por causas externas. Y si se considera sólo el poder interno, por ejemplo el genoma, se 

tenderá a pensar que hay potencias que nunca se realizarán. Hay ciervos que no llegarán a ser adultos y niños sin 

mañana. Pero si se tiene en cuenta el conjunto de causas internas y externas de un proceso, lo posible en principio, 

es decir, lo posible según lo que sabemos que ocurre de la manera más frecuente, es fuertemente reducido hasta 

dejar una sola vía. En consecuencia, la idea según la cual hay potencialidades que nunca se realizarán no puede ser 

sino el reflejo de la insuficiencia de nuestro conocimiento de la profundidad y complejidad de los procesos reales. 

Sea el juego de la ruleta pascaliana: para quien tenga un conocimiento exhaustivo de la posición inicial y de las 

influencias causales —el demonio de Laplace—, no hay 36 posibilidades sino una sola: sería insensato apostar 

contra él, se perdería a cada jugada. Esta manera perfectamente determinista de ver el desarrollo presupone, por 

supuesto, que la naturaleza no es perturbable por influencias extranaturales.  

El ser en potencia es un poder, una fuente de actividad, una capacidad —ser capaz de llegar a ser tal o cual 

cosa. La conclusión se impone: la materia, concebida como potencia, es activa en el sentido en que es capaz de 

efectuar todos los cambios naturales, incluyendo la generación y la destrucción. Esta toma de posición es distinta a 

la vez de todo espiritualismo como de las concepciones atomistas y materialistas anteriores al siglo XX. Los 

espiritualistas tienden a ver en la materia sólo pasividad mientras afirman que la forma sin materia es la única 

fuente de actividad. Por otra parte según el atomismo mecanicista fisicoquímico previo al siglo XX, al contrario, la 

activad no es otra cosa que un desplazamiento de átomos que existen en acto. Así, si descartamos el espiritualismo 
                                                
4 Ibid., 1039b29. 
5 Ibid., 1071b19. 



Miguel Espinoza | Ser en potencia 

 
 

 

	
  
 

61 
E N E R O  

2 0 1 4  

por no ser naturalista y el atomismo moderno por no explicar el devenir más allá del estrato químico, no queda otra 

opción, excepto reconocer la complejidad y la riqueza de una materia-potencia, fuente inagotable de información y 

de sorpresas.  

 

Continuidad y discontinuidad en la jerarquía natural 

 

Explicar significa revelar el complejo determinismo causal continuo productor de un ser o de un fenómeno, 

y por eso la noción de ser en potencia es útil, primo, porque contribuye a entender el determinismo causal continuo, 

secundo, porque sólo la materia-potencia es poder y actividad, y no la materia-solidez (Newton) ni la materia-

extensión (Descartes). La extensión y la solidez simplemente son: ni son activas ni pueden generar actividad. En 

efecto, para que haya proceso, cada estado de un ser dado tiene que estar de alguna manera al menos parcialmente 

presente en el estado precedente, y el ser en potencia es indispensable para concebir la continuidad del proceso que 

se termina en un acto-forma discontinuo. La continuidad es condición indispensable de la unidad real de algo, y la 

continuidad entre dos cosas A y B  significa que tienen un borde o frontera en común, que el límite de B está 

contenido en A y que el límite de A está contenido en B. Es hora de reforzar la necesidad del continuo: si el proceso 

formador de un ente estuviera hecho de partes discontinuas, entonces entre las partes habría vacíos que convertirían 

este proceso en juego aleatorio, lo que precisamente no es: un huevo de nautilo se despliega para formar un nautilo 

y no un pulpo. 

Según la concepción aristotélica o intuicionista del continuo, la propiedad presente tanto en la continuidad 

del proceso de formación de un ser como en el continuo matemático es que ambos existen sólo en potencia. 

Recordemos que para Demócrito los átomos existen porque si la materia fuera divisible al infinito en acto, 

desaparecía, lo que es impensable: tiene entonces que haber un mínimo material insecable, el átomo. Aristóteles, 

por una parte, concuerda con Demócrito en que si la materia fuera divisible al infinito en acto, desaparecía; sin 

embargo, por otra parte, no se concibe que algo real, la materia extensa, por pequeña que sea, no sea divisible, y por 

eso queda una sola posibilidad, aquélla imaginada por Aristóteles: la materia extensa es divisible al infinito sólo 

potencialmente. Así, mientras la línea se corte con puntos geométricos, potenciales, abstractos, se podrá imaginar 

una divisibilidad al infinito, pero si se corta con marcas físicas, se abandona lo geométrico, lo potencial y abstracto 

y se crean trozos reales discretos – ya no hay continuidad real, natural, física. Sólo el infinito potencial existe: “Que 

el infinito, ahora, sea separable de las cosas sensibles, cosa en sí infinita, es imposible.” 6 

El hecho de que el infinito de la continuidad del proceso de formación de un ser y el infinito del continuo 

matemático posean ambos la propiedad de existir sólo en potencia no implica que ambos continuos sean idénticos. 

En efecto, la continuidad del desarrollo de un ente que se termina en el ser en acto es diferente del continuo 

matemático, y en ese sentido el modelo matemático es insuficiente. Los procesos naturales comprenden la 

continuidad de la actividad del objeto, la continuidad del tiempo y del espacio, la continuidad entre lo matemático, 

                                                
6 Aristóteles, Física, Libro III, 204a8-10. Contra la idea del infinito en acto véase Física, Libro III, 204a8-206a8.  Sobre el continuo y el infinito 
según Aristóteles: Física, Libros III y IV, en particular la segunda parte del Libro III. Acerca de la opinión de los antiguos sobre el infinito según 
Aristóteles: Física, III 202b30-204b7.    



Ser en potencia | Miguel Espinoza 

 
 

 

	
  
 

62 
E N E R O  

2 0 1 4  
 

lo físico, lo químico, lo biológico, lo psicológico, lo simbólico y lo social. La continuidad de los procesos es 

concreta y rica en información, lo que contrasta con el carácter ideal, abstracto, estructural, estático y relativamente 

pobre de los modelos matemáticos del continuo.  

Esta última observación ilustra una idea enunciada al comienzo, a saber, que una de las dificultades 

principales para aprehender la continuidad natural resulta de la falta de conceptos interdisciplinarios apropiados. 

Ahora bien, una manera de enriquecer los conceptos interdisciplinarios consiste en ir a la búsqueda de analogías 

entre los niveles de la jerarquía natural, a condición de hacer un esfuerzo por controlar las analogías. Y de todas 

maneras, evidentemente, no existe formalismo más apropiado para la interdisciplinariedad que las matemáticas: en 

efecto, gracias al carácter sumamente abstracto de sus mecanismos y formalismos, son ellas adaptables a contenidos 

diferentes sin que eso implique falsedad o contorsión indebida.  

Si el ser en potencia fuera sólo una posibilidad de ser y no, en cierto modo, una realidad precisa, nada podría 

salir de él. Así el ser en potencia es también, en cierto modo, algo en acto. Una célula está en potencia en un 

conjunto de moléculas las cuales son formas actuales. Pero si eso fuera todo, el desarrollo no sería continuo —y eso 

es lo que se trata de explicar— porque lo que existe en acto es discreto, y con unidades discretas no se puede formar 

un continuo. Por eso, subyacente a lo que está en acto en el desarrollo, tiene que haber una realidad continua. En 

efecto, el desarrollo de los seres encierra a pesar de todo algo enigmático —una energía o un campo— que se 

despliega espaciotemporalmente. No se crea que esta alusión al campo y a la energía es una digresión: resulta que el 

concepto de campo en particular, al menos así me parece a mí, es la mejor interpretación y actualización del ser en 

potencia. Llegamos así al último punto que quisiera desarrollar. Es notable que con ciertas diferencias de grado 

entre las disciplinas, en física, en matemáticas y en biología, después de la Edad Media, hay que esperar la época 

contemporánea para considerar que algunos compartimientos de la filosofía natural aristotélica son una reserva de 

ideas científicamente pertinentes y reactualizables.7 

 

El ser en potencia en el pensamiento contemporáneo 

 

La explicación continua de la jerarquía natural requiere la comprensión no sólo de los procesos de la física, 

sino también de aquéllos de la química, de la biología, de la psicología, de los símbolos y de la vida en sociedad. Se 

sigue que la utilización del concepto de campo en áreas diferentes de la física implica su generalización analógica 

sin perder su esencia.8  

Hay una diferencia real entre la fuerza y el campo. Por ejemplo la fuerza de gravedad es para Newton la 

causa eficiente de la caída de una piedra, mientras que para Einstein el campo gravitatorio es una causa potencial un 

tanto escondida. Propongo que retengamos aquí el campo en tanto que causa potencial. Cuando se alude al campo 

se abre un amplio dominio imposible de resumir en pocos párrafos. Limitémonos entonces a dar sólo algunas 

indicaciones muy esquemáticas, esperando que sean suficientes para expresar la intuición según la cual esta noción 
                                                
7 El lector interesado en la historia del problema del continuo y del infinito y su importancia para la filosofía natural, desde los presocráticos 
hasta mediados del siglo XX, puede leer: Ivor Leclerc, The Nature of Physical Existence, George Allen & Unwin Ltd, Londres, 1972.  
8 Sobre la significación del concepto de campo se puede leer, gracias a su calidad científica y valor pedagógico, por ejemplo, Albert Einstein, 
Léopold Infeld, La evolución de las ideas en física, ed. fr. Payot, París, 1981, Cap. 3 El campo, la relatividad. 



Miguel Espinoza | Ser en potencia 

 
 

 

	
  
 

63 
E N E R O  

2 0 1 4  

ayuda a actualizar el ser en potencia. Recordemos que se llama campo de una magnitud física al conjunto de 

valores que puede tomar en una región del espacio. El campo provee los medios para rastrear e integrar la 

propagación de la energía a través de todo el espacio. En una palabra, el campo es una región en la cual un cuerpo 

experimenta una influencia que emana de la presencia de otro cuerpo o de otros cuerpos. Piénsese en la manera en 

que se representa la influencia de las cuatro interacciones físicas fundamentales, por ejemplo en la atracción mutua 

de los cuerpos dotados de masa en un campo gravitacional. El campo electromagnético es menos simple porque la 

fuerza puede cambiar de dirección según el carácter del campo (atracción o repulsión).  

El campo es, en efecto, una especie de causa formal, un principio organizador inscrito en la materia, una 

forma que no existe sin la materia, un proceso revelador de la manera en que los cuerpos son capaces de ejercer su 

influencia mutua atractiva o repulsiva. Pues bien, el hecho de que algo tenga un poder sobre el entorno es esencial 

en la formación de un ser. Ésa es entonces una propiedad del campo que permite la adaptación del concepto de ser 

en potencia al estándar actual de comprensión. Y ésa es, al mismo tiempo, la primera justificación de mi intuición: 

la identificación, al menos parcial, entre el ser en potencia y el campo. El plan global de un animal adulto, este 

“campo de individuación” como lo llaman con acierto algunos biólogos como Joseph Needham y Conrad Hal 

Waddington, esta clase de causa formal inscrita en la materia, actúa análoga y efectivamente como un campo capaz 

de atraer o de rechazar ciertos componentes. La idea es que el destino de un grupo de átomos, de una molécula, etc., 

en el huevo original, es función de su posición en el todo. Luego la psicología de la Gestalt significa un modo 

similar de pensamiento (en los procesos de percepción y de representación mental los fenómenos no son 

considerados como simples colecciones de elementos sino que son tratados, de manera espontánea, como formas, 

i.e. conjuntos estructurados). 

Así la idea de campo físico tiene claras manifestaciones análogas en biología y en psicología. Es posible 

entonces establecer lo siguiente: un elemento será constitutivo del ser en potencia, es decir, del campo, a condición 

de ser sensible a la presencia del plan global y compatible con ese plan. No será constitutivo del ser en potencia ni, 

por lo tanto, del campo del plan global, en el caso contrario.  

Otra justificación de la intuición según la cual el campo puede actualizar el ser en potencia, adaptándolo a 

las exigencias actuales de la comprensión científica, es la capacidad del concepto de campo de representar los 

procesos continuos. Pienso en particular en el campo de la física clásica, en la mecánica de los medios continuos, en 

la mecánica de fluidos, en los fenómenos electromagnéticos y generalmente en los fenómenos ondulatorios (por 

otra parte, se sabe que la física cuántica mezcla, de una manera poco clara, el continuo y el discontinuo). 

Es indispensable elaborar medios de control del uso de los conceptos, y para la ciencia moderna el criterio 

privilegiado de existencia y de significación es la verificación empírica de una cantidad. Si algo o sus efectos son 

extensiones medibles, entonces la entidad es real, y una descripción es verdadera si el número que resulta del 

cálculo corresponde al número obtenido por la medición de una extensión. Si inobservables como la fuerza, la 

energía y el campo son admitidos en física, es porque sus efectos son representables cuantitativamente. Sin 

embargo, si se quiere generalizar analógicamente el concepto de campo para aplicarlo a la formación de todos los 

seres, no hay que considerar que lo cuantitativo es el único criterio de existencia y de significación y es necesario 



Ser en potencia | Miguel Espinoza 

 
 

 

	
  
 

64 
E N E R O  

2 0 1 4  
 

desarrollar, en consecuencia, una sensibilidad por los aspectos cualitativos, como ocurre en topología. La razón es 

que hay sistemas, como los seres vivos, cuya formación es, según los casos, muy difícil o imposible de someter a 

algoritmos eficaces, es decir a algoritmos que permitan la previsión cuantitativa exacta de la formación antes de que 

la forma se complete. 

Fue afirmado en la primera tesis: el ser en potencia es esencial al poder explicativo del naturalismo integral 

repensado en la medida en que es una realidad clave para entender la continuidad productora de seres. Una prueba 

decisiva de este carácter esencial es que los escasos sistemas conceptuales naturalistas modernos o contemporáneos 

cuyo objetivo es explicar de manera coherente y armoniosa los diferentes tipos de entes y de experiencias sin caer 

en el cientificismo tienen, entre sus categorías principales, el ser en potencia, aunque no compartan tal cual la 

filosofía natural aristotélica y aunque no utilicen, cada vez que corresponde, la expresión “ser en potencia”. Estas 

tentativas son valiosas porque, aunque ninguna de ellas sea completamente satisfactoria, tienen en cuenta la ciencia 

moderna, al menos para criticarla, y permiten al filósofo de la naturaleza pensar el ser en potencia sobre bases más 

claras y más concretas, lo que a su vez permite medir mejor lo que falta entender. 

Retomemos entonces la última tesis enunciada en la introducción para ver de qué manera, desde el siglo 

pasado, el campo puede considerarse como un concepto genérico detrás de varias especies que son diferentes 

ensayos para dar cuenta de los procesos formadores de entidades. Estas tentativas son la prehensión (clase de 

percepción que no es necesariamente consciente) de A. N. Whitehead,9 las nociones de creodo de C. H. 

Waddington, y la pregnancia de René Thom: “Los campos de la física ofrecen en efecto el paradigma de las 

pregnancias objetivas en la ciencia moderna. Estas entidades son aceptadas porque en principio se es capaz de 

calcular las variaciones de estos campos sobre el espacio-tiempo — entidades descritas localmente por objetos 

matemáticamente definidos (vectores, tensores, etc.).” 10  

Según Whitehead, “las entidades durables concretas son los organismos, de manera que el plan de conjunto 

influencia los caracteres de los diversos organismos subordinados que lo constituyen… Así un electrón es diferente 

según que esté situado al interior o al exterior de un organismo vivo, a causa del plan del organismo.”11 Aunque 

Whitehead no lo dice explícitamente, el plan de conjunto, dado su modo de acción estructurante, se comporta como 

un campo de fuerzas.  

En un espíritu whiteheadiano y utilizando esta vez explícitamente la noción de campo de individuación, 

Joseph Needham escribe: “El punto importante es que estas sustancias químicas (los evocadores y los 

organizadores) no actúan de manera aleatoria, sino fielmente de acuerdo con el plan del cuerpo el cual está 

decretado por los caracteres de la especie… un plano al cual sus propiedades de campo le han dado el nombre de 

campo de individuación. De aquí que el destino de una mónada dada, grupo atómico, [etc.]… sea función de su 

posición en el todo.”12 

                                                
9 La exposición detallada de la Teoría de la Prehensión es el objeto de la Parte IV de Process and Reality, The Macmilan Company, 1929.  
10 Ver René Thom, Esquisse d’une sémiophysique, Inter Éditions, París, 1988, pp. 44-45. La teoría de las formas salientes y de las pregnancias 
está expuesta en el primer capítulo de este libro.  
11 Alfred North Whitehead, Science and the Modern World, The Macmillan Company, 1925, ed. Free Press, 1967, p. 79. 
12 Joseph Needham, « A Biologist’s View of Whitehead » in The Philosophy of A. N. Whitehead, ed. por Paul A. Schilpp, The Library of Living 
Philosophers, Open Court, 1941. Véase también J. Needham, Order of Life, Yale, 1936.  



Miguel Espinoza | Ser en potencia 

 
 

 

	
  
 

65 
E N E R O  

2 0 1 4  

Veamos ahora un ejemplo del Aristóteles de Thom donde se evoca el campo morfogenético que actúa como 

una causa formal que determina esencialmente el estado futuro del desarrollo de un ente: “En la concepción del acto 

que le atribuimos a Aristóteles, el objetivo del acto (su telos) es el centro organizador de un proceso considerable 

como un campo morfogenético, un anhomeómero del espacio-tiempo: se le impone una forma al futuro.” 13 

Sería interesante analizar en detalle y comparar las nociones de plan de conjunto, prehensión, creodo, 

campo morfogenético, campo de individuación, pregnancia: describen todas ellas una especie de campo que 

canaliza el paso de la materia-potencia a la forma-acto, determinando así el desarrollo de la entidad hasta su 

formación acabada, si nada interfiere. Por el momento me limito a enunciar algunos puntos mayores de 

coincidencia entre Whitehead, Waddington, Needham y Thom, hecho sorprendente dado que llegaron a estas 

convergencias siguiendo caminos diferentes pero con un mismo objetivo: entender la formación de los entes. Puede 

verse en estas coincidencias, más allá de las épocas y de los contextos, un homenaje a la objetividad del 

pensamiento cuando está bien hecho.  

La convergencia más general —aunque ninguno de ellos lo establece explícitamente— es que la metafísica 

realista, de la cual forma parte esencial el ser en potencia, es indispensable a la filosofía natural. El idealismo según 

el cual el poder de actuar, la creatividad, la pregnancia, el orden y la inteligencia pertenecen a poderes exteriores a 

lo material, a lo físico, a lo natural, es incompatible con la filosofía natural. En efecto, la condición sine qua non de 

la filosofía natural es reconocer que la naturaleza es actividad ordenada, y por ende, intrínsecamente inteligible. De 

no ser así, la filosofía de la naturaleza se quedaría sin contenido. Es lo que ocurre con las pretendidas filosofías 

dualistas e idealistas de la naturaleza: su vacuidad consiste en suponer que la inteligibilidad es un regalo que la 

mente le hace a una naturaleza externa.  

Otra coincidencia, esta vez más estrechamente vinculada con nuestro problema, es el reconocimiento de la 

extrema sensibilidad mutua entre las partes organizadas en un todo, sensibilidad sin la cual el todo no llegaría a 

formarse ni a estabilizarse. Por eso el todo actúa como un campo que canaliza y determina las relaciones.  

Luego está la importancia reconocida a la difícil relación entre el continuo y el discontinuo en la formación 

de entes. El proceso de formación es continuo y el ente producido, discontinuo. Según Whitehead, el último 

sustrato agente productor de las cosas es una especie de campo en sentido clásico (así lo interpreto yo), una pura 

potencialidad continua, y esta potencia continua es una actividad —“creatividad” la llamó Whitehead— en virtud 

de la cual hay actualidad. Las cosas que tenemos ante la vista en nuestra percepción immediata, el mundo 

contemporáneo, se compone de entidades actuales que son, por lo tanto, entes discretos. La realización progresa a 

medida que la creatividad, que comporta ciertas áreas indeterminadas, se determina gracias a la detección de 

elementos que son integrados o rechazados. La perfecta realización de una entidad significa su muerte, y al morir, 

pasa a ser un nuevo elemento potencial en la formación de otros entes. Se reconoce aquí fácilmente la colaboración 

entre la potencia y el acto, entre la materia y la forma, entre el continuo y el discontinuo. Y Thom, por su parte, 

propone considerar, topológicamente, la materia-potencia homogénea de un ente como una bola abierta, y la forma-

acto como el borde de la bola, es decir, de la materia-potencia. Pensemos, por ejemplo, en la piel de nuestro cuerpo. 

                                                
13 René Thom, op. cit., p. 221. 



Ser en potencia | Miguel Espinoza 

 
 

 

	
  
 

66 
E N E R O  

2 0 1 4  
 

Al completar lo incompleto, el borde-acto separa el objeto de su entorno, constituyendo un nuevo ente. Thom 

afirma explícitamente que el campo es una pregnancia, la que define como un fluido invasivo que se propaga en el 

dominio de las formas salientes tiñéndolas de alguna propiedad notable (puede pensarse en la transmisión causal de 

una energía, de una forma o de una información). Según el modelo thomiano, podemos decir que en el paso de la 

potencia al acto una pregnancia se localiza en una forma saliente, proceso que determina la indeterminación relativa 

que quedaba en la potencia.14 

Nótese también, una convergencia más, que el continuo, que caracteriza el campo clásico, existe 

potencialmente y no actualmente. En efecto, Aristóteles, como los matemáticos intuicionistas contemporáneos de 

los cuales Brouwer es un representante de primer orden, considera que toda extensión, como la materia, el espacio y 

el tiempo, es divisible al infinito (infinito de división), y extensible al infinito (infinito de composición), sólo en 

potencia. Como ya lo vimos, si una vara se empieza a cortar en acto, se tendrá una serie de elementos cuyos pares 

contiguos no tendrán un borde común, construyendo así nuevos trozos discontinuos. Esta idea es compartida por 

Whitehead y Thom, y antes de ellos, también por Leibniz. 

Otra convergencia en el tratamiento del campo-potencia es su consideración como propiedad esencial de la 

materia, sustrato y origen de todo cambio, en tanto que el acto es identificado con la forma material, con la 

configuración o con la organización. El campo-potencia, poder característico de la materia-energía, al acentuarse 

con el desarrollo de la ciencia moderna, resta poder y eficacia tanto a la forma platónicamente concebida como a los 

poderes extranaturales iniciadores del movimiento. El ser natural, en tanto que masa inerte cuyo movimiento debe 

ser inyectado desde afuera, ha sido reemplazado por la actividad del campo o de la energía, haciendo inútil el 

llamado a los ficticios principios extranaturales del movimiento. Eso es suficiente para mostrar que el campo y la 

energía son herederos de un ancestro común, el ser en potencia. Para satisfacer el estándar actual de comprensión, la 

inteligibilidad del proceso sólo estará completa cuando al origen del proceso, i.e. al ser en potencia en tanto que 

campo, se le agregue una reinterpretación satisfactoria del fin del proceso, el acto.15  

 

Conclusión 

 

La explicación del proceso de formación de la jerarquía natural mediante el paso de la potencia al acto es un 

principio último de filosofía natural, razón por la cual la justificación del ser en potencia consiste no sólo en mostrar 

su contribución al entendimiento de los procesos naturales —es lo que he tratado de hacer—, sino también en 

llamar la atención sobre lo irracional de las hipótesis alternativas. Es insensato imaginar que el desarrollo de los 

entes es una ilusión, que el cambio y los procesos de transformación de la materia son obra de un poder 

                                                
14 René Thom, op. cit., cap. 7 Perspectives en biologie aristotélicienne. Véase, en particular, cap. 7 secciones B, C y D dedicadas a la 
interpretación thomiana de la distinción entre la potencia y el acto según la cual, topológicamente, el acto es el borde de la potencia.   
15 Con este problema en mente, Whitehead elaboró su teoría de los objetos eternos, y Thom, lo vimos, propone considerar, topológicamente, la 
forma-acto como el borde de una bola, es decir, de la materia-potencia. No es éste el lugar para examinar estas ideas, pero, en una palabra, la 
propuesta de Whitehead es incoherente: mientras que por una parte en su cosmología la realidad es proceso, evolución, por otra, los objetos 
eternos no evolucionan. Luego ¿es la forma-acto, en todos los casos, de naturaleza matemática, como lo sugiere, por ejemplo, Thom? Hay que 
buscar los límites de esta proposición.  
 



Miguel Espinoza | Ser en potencia 

 
 

 

	
  
 

67 
E N E R O  

2 0 1 4  

extranatural, o que algo puede surgir de la nada.  

 

Bibliografía 

 

Aristóteles, Física, edición francesa traducida por Henri Carteron, Les Belles Lettres, París, 1990.  

Aristóteles, Metafísica, edición francesa traducida por J. Tricot, Vrin, París, 1986. 

Aristóteles, De Generatione et Corruptione, edición francesa traducida por J. Tricot, Vrin, París, 2005.  

Ivor Leclerc, The Nature of Physical Existence, George Allen & Unwin Ltd, Londres, 1972.  

Émile Meyerson, De l’explication dans les sciences, Payot, París, 1927.  

Joseph Needham, Order of Life, Yale, 1936.  

Andrew G. Van Melsen, The Philosophy of Nature, E. Nauwelaerts, Lovaina, 1954. 

René Thom, Esquisse d’une sémiophysique, París, Inter Éditions, 1988. 

Conrad  H.   Waddington, How Animals Develop, George Allen & Unwin Ltd., Londres, 1946. 

Sarah Waterlow, Nature, Change, and Agency in Aristotle’s Physics, Oxford U. P., 1982. 

Alfred North Whitehead, Process and Reality, The Macmillan Company, 1929. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  



	
  



Gabriela García Zerecero | Una aproximación filosófica a la naturaleza del movimiento: una perspectiva necesaria en el estudio de la realidad natural 
 
 
 

 

	
  
 

69 
E N E R O  

2 0 1 4  

Una  aproximación  
filosófica  a  la  naturaleza  
del  movimiento:  una  
perspectiva  necesaria  en  el  
estudio  de  la  realidad  
natural.  
A  philosophical  approach  to  the  nature  of  
movement:  a  necessary  perspective  in  the  
knowledge  of  natural  reality.  
Gabriela  García  Zerecero  
Universidad  panamericana,  campus  
Guadalajara     
gagarcia@up.edu.mx  

  
  
  
  
  
Resumen  
  
A   pesar   del   intento   por   sacudirse   de   las   espaldas   la  
dimensión   filosófica   en   su   pretensión   por   explicar   la  
realidad   natural,   lo   cierto   es   que   las   teorías   científicas   se  
topan   con   cuestionamientos  —piénsese   por   ejemplo   en   las  
discusiones  sobre  la  naturaleza  del  espacio  y  del  tiempo—  a  
los   que   no   consiguen   dar   una   respuesta   satisfactoria   pues  
sobrepasan   su   óptica   particular.   De   aquí   que   se   plantee   la  
necesidad   de   delimitar   de   nuevo   el   estatuto   cognoscitivo  
tanto   de   la   ciencia   como   de   la   filosofía   mostrando   que,   si  
bien   puede   existir   entre   ellas   una   profunda   afinidad  
metodológica,   difieren   en   sus   objetos,   sus   ámbitos   de  
referencia   y   sus   intereses   intelectuales.   El   presente   trabajo  
aborda,  de  una  parte,  el  tema  de  la  distinción  de  las  ciencias  

teóricas   (Física,   Matemáticas   y   Metafísica)   bajo   los  
presupuestos   de   la   propuesta   aristotélica,   y   de   otra   realiza  
un   acercamiento   al   tema   del   movimiento   con   el   fin   de  
mostrar   que   los   intentos   por   reducir   el   conocimiento  de   la  
naturaleza   a   datos   experimentales   y   enunciados   empíricos  
corre   el   peligro   de   dejar   de   lado   aspectos  muy   ricos   de   la  
realidad.  
  
Palabras  clave  
  
Movimiento,  ciencia,  Física,  Matemáticas,  Metafísica.  
  
Abstract  
  
Despite   attempting   to   ignore   the   philosophical   dimension  
when   explaining   natural   reality,   many   contemporary  
scientific   theories   keep   running   into   certain   debates   —for  
instance,  the  nature  of  space  and  time-­‐‑  to  which  they  fail  to  
give   satisfactory   answers,   given   that   such   debates   are  
beyond   the   limited   scope   of   said   theories.   It   is   therefore  
necessary   to   reconsider   the  cognitive   status  of  both  science  
and  philosophy   in  order   to  demonstrate   that,  granted   their  
methodological  affinity,  they  differ  greatly  in  their  objects  of  
study,   their   points   of   reference,   and   their   intellectual  
interests.  This  paper  deals  with  the  distinction  among  what  
Aristotle  called  “theoretical  sciences”  (Physics,  Mathematics  
and   Metaphysics),   and   examines   the   issue   of   movement  
along   Aristotelian   lines   in   order   to   point   out   how   the  
attempt  to  reduce  the  knowledge  of  nature  to  experimental  
results   and   empirical   statements   runs   the   risk   of   ignoring  
basic  aspects  of  reality.  
  
Keywords  
  
Movement,  science,  Physics,  Mathematics,  Metaphysics.  
  

  
  
                              
  

Fecha  de  entrada:  05-­‐‑10-­‐‑2013                                                  Fecha  de  aceptación:  21-­‐‑11-­‐‑2013  

 



	
  



Gabriela García Zerecero | Una aproximación filosófica a la naturaleza del movimiento: una perspectiva necesaria en el estudio de la realidad natural 
 
 
 

 

	
  
 

71 
E N E R O  

2 0 1 4  

Una  aproximación  filosófica  a  la  naturaleza  del  movimiento:  
una  perspectiva  necesaria  en  el  estudio  de  la  realidad  natural.  
A  philosophical  approach  to  the  nature  of  movement:  a  necessary  perspective  in  the  knowledge  of  
natural  reality.  
Gabriela  García  Zerecero  
Universidad  panamericana,  campus  Guadalajara     
gagarcia@up.edu.mx  
  
  

  

 
Un estudio detallado de la historia de la ciencia nos muestra que ésta guarda un profundo paralelismo con 

la historia de la filosofía, por ejemplo: la explicación cartesiana del movimiento y su relación con una física de 

corte mecanicista; la invención del cálculo infinitesimal de Leibniz que tiene mucho que ver con su monadología; el 

determinismo que se encuentra en la base de la explicación de las cadenas evolutivas del darwinismo o el influjo 

positivista que se percibe en la interpretación de Einstein, al menos en los años que siguieron a la creación de la 

teoría de la relatividad. Con una visión superficial, podría parecer que, para la comunidad científica contemporánea, 

la ciencia —y en especial la física— poco a nada tiene que ver con la filosofía porque ésta —y particularmente la 

metafísica— no se consideran disciplinas científicas. De otra parte, sin embargo, es manifiesto que la cosmología 

actual, que pretende conseguir una visión global del cosmos basada datos experimentales, sobrepasa, en sus 

conclusiones, el nivel de las ciencias particulares adentrándose en el terreno de la filosofía.  

Lo anterior manifiesta que, a pesar del intento por sacudirse de las espaldas la dimensión filosófica, en la 

interpretación de sus resultados las teorías científicas no pueden sino encuadrarse dentro de perspectivas globales 

que sobrepasan su óptica parcial. Piénsese, por ejemplo, en las discusiones sobre la naturaleza del espacio y del 

tiempo, sobre el determinismo, el indeterminismo y la causalidad, en el carácter continuo o discontinuo de la 

energía, la finitud o infinitud del universo, etc. Estas cuestiones están entre las más clásicas cuestiones de la 

filosofía de la naturaleza y el hecho de que aún se discuta sobre ellas muestra que no han sido resueltas por dichas 

teorías.  

Es claro, entonces, que se impone la necesidad de delimitar de nuevo el estatuto cognoscitivo tanto de la 

ciencia como de la filosofía (y en concreto la Filosofía de la naturaleza), estableciendo que, si bien puede existir 

entre ellas una profunda afinidad metodológica, difieren en sus objetos, sus ámbitos de referencia y sus intereses 

intelectuales1. El presente trabajo tiene dos objetivos; en primer lugar abordar el tema de las ciencias teóricas2 y sus 

objetos bajo los presupuestos de la propuesta aristotélica y en segundo lugar realizar un acercamiento al tema del 

movimiento dado que la Filosofía de la naturaleza (o Física en términos aristotélicos) se caracteriza por el estudio 

de la sustancia natural; es decir, trata de los seres capaces de movimiento.  

                                                
1 Para el desarrollo de esta introducción he tomado algunas de las ideas expuestas en Evandro Aggazi, Filosofía de la naturaleza, ciencia y 
cosmología, 2000, FCE, México. 
2 Siguiendo la división aristotélica, se denominan ciencias teóricas a la Física (Filosofía natural), las Matemáticas y la Metafísica. Las ciencias 
prácticas son las que se abocan a la acción (praxis) y las productivas a la producción (poíesis). 



Una aproximación filosófica a la naturaleza del movimiento: una perspectiva necesaria en el estudio de la realidad natural | Gabriela García Zerecero 
 
 

 

 

	
  
 

72 
E N E R O  

2 0 1 4  
 

Como tendremos ocasión de señalar, esta ciencia (la Física) posee una gran diversidad de objetos, por ello 

se articula en diferentes capas o niveles; los más universales —los que se refieren al movimiento en general— 

colindan con la metafísica; los niveles más singulares se entrecruzan con las ciencias prácticas3. Este acercamiento 

resulta particularmente interesante para mostrar que los intentos por reducir el conocimiento de la naturaleza a datos 

experimentales y enunciados empíricos corre el peligro de dejar de lado aspectos muy ricos de la realidad. Por otra 

parte, resulta oportuno considerar que la necesidad que reina en el ámbito de las sustancias materiales no es la 

necesidad de la matemática (ni tampoco de la metafísica); esta precisión es importante cuando se intenta establecer 

el diálogo entre la Física, las Matemáticas y la Metafísica. 

 

Los objetos científicos  

 

Aristóteles inicia el libro de la Física determinando cuál es la materia y objeto de esta ciencia. Dado que 

para conocer algo es necesario determinar sus primeras causas, principios y elementos, es evidente que en la ciencia 

de la naturaleza hay que investigar sobre sus principios4. Por otra parte, siendo la definición el medio de la 

demostración y por ello principio de conocimiento, los diversos modos de definir nos ayudan a conocer los objetos 

de las diferentes ciencias y poder así situar el ámbito de estudio de la Física. 

Para Aristóteles los objetos de la Física se refieren a aquellas cosas cuyo ser depende de la materia y no 

puede definirse sin ella; los de la Matemática a aquellas cosas que no pueden existir sino en la materia sensible 

aunque su definición no entra en ella y, finalmente, los de la Metafísica a aquellas cosas que no dependen de la 

materia ni según el ser ni según la definición5.  

El ejemplo que pone el Estagirita es del todo esclarecedor: la Física difiere de la Matemática como lo 

curvo y lo chato, pues lo chato existe en la materia sensible y es necesario que su definición la contenga, pues lo 

chato es la nariz curva. En cambio, lo curvo en su definición no comprende la materia sensible aunque no existe 

sino en la materia sensible.  

Los cuerpos de los que se ocupa el físico tienen superficies, volúmenes, longitudes y puntos, todos los 

cuales son también objeto de estudio de las matemáticas. El físico los considera en tanto que atributos de los 

cuerpos, mientras que el matemático los separa de la materia. “Se podría aclarar esto si se intentase establecer en 

cada uno de estos casos las definiciones de las cosas y de sus atributos. Porque lo impar y lo par, lo recto y lo curvo, 

y también el número, la línea y la figura, pueden definirse sin referencia al movimiento; pero no ocurre así con la 

carne, el hueso y el hombre: estos casos son similares a cuando se habla de <<nariz chata>>, pero no de <<lo 

curvo>>”6. 

Por último y como acabamos de señalar, la Metafísica estudia aquello que existe sin materia y se define sin 

                                                
3 Cfr. Héctor Zagal, Ciencia y método en Aristóteles, 2005, Publicaciones Cruz O., S.A. — Universidad Panamericana, México, p. 179. 
4 Aristóteles, Física, Introducción, traducción y notas de Guillermo R. De Echandía, 2002, Gredos, Madrid, España, I, 1, 184a 10-15. En 
adelante Fís. 
5 Aristóteles, Metafísica, Introducción, traducción y notas de Tomás Calvo Martínez, 2009, Gredos, Madrid, España, VI, 1, 1025b 25-1026a 22. 
En adelante Met.  
6 Fís. II, 2, 194a 1-5. 



Gabriela García Zerecero | Una aproximación filosófica a la naturaleza del movimiento: una perspectiva necesaria en el estudio de la realidad natural 
 
 
 

 

	
  
 

73 
E N E R O  

2 0 1 4  

materia; como el modo de ser de lo separable y su esencia. Así, la sustancia, la potencia, el acto y el ente mismo son 

objeto de la Metafísica.  

 

La Física: naturaleza y movimiento  

 

Decir que la Física, llamada también Filosofía natural, trata de aquellos seres cuya substancia no puede 

definirse separada de la materia equivale a afirmar que la Física trata de los seres capaces de movimiento. El 

estudio del movimiento corresponde al físico pues no puede haber movimiento sin un sujeto material.  

La Física estudia dos grandes temas; de una parte los principios naturales y, de otra, el movimiento en sí y 

sus diversas clases. La Física no establece sus principios pues no le corresponde garantizar la posibilidad del 

movimiento ni la pluralidad de sustancias: ninguna ciencia demuestra su objeto. Para el físico, el punto de partida es 

aquello que nos resulta más cognoscible desde la percepción. Y, dado que lo que percibimos al observar el 

movimiento, es que procede de las propiedades de los objetos (el fuego tiende a subir y el agua a bajar), es evidente 

que estos tienen en sí el principio del movimiento. 

La naturaleza, dice Aristóteles “es un principio y causa del movimiento y del reposo en la cosa a la que 

pertenece primariamente y por sí misma, no por accidente”7, luego la Filosofía natural trata sobre los seres que 

tienen en sí el principio del movimiento. Dar cuenta del movimiento permite distinguir entre el movimiento natural 

y el artificial; los movimientos artificiales violentan las propiedades naturales, por ejemplo, lanzar el agua hacia 

arriba o retener el aire debajo del agua. “Pues algunas cosas a las que les corresponde moverse tienen en sí el 

principio activo del movimiento [que es la forma]; en cambio otras, a las que les compete ser movidas, tienen en sí 

el principio pasivo que es la materia. Y este principio en cuanto que tiene potencia natural a tal forma y 

movimiento, hace que sea un movimiento natural. Por eso las construcciones de cosas artificiales no son naturales, 

porque aunque el principio material esté en aquello que se hace, no tiene sin embargo potencia natural a tal forma”8. 

La existencia de la naturaleza es evidente para Aristóteles porque solamente a partir de ella puede 

explicarse el movimiento. Sin ella, el movimiento sería ininteligible.  

 

Tipos de movimiento 

 

En el libro III de la Física, Aristóteles establece la definición de movimiento utilizando las nociones de 

potencia y acto ya que, de una parte, en cada género puede distinguirse lo actual de lo potencial9 y, de otra, 

porque le interesa señalar que el movimiento es un cierto tipo de acto, un acto imperfecto ordenado a un acto 

ulterior. El movimiento es el acto del existente en potencia en cuanto que está en potencia. Es decir, el 

                                                
7 Fís. II, 1, 192b 20 ss. 
8 Tomás de Aquino, Comentario a la Física de Aristóteles, introducción, traducción y notas de Celina A. Lértora, EUNSA, Pamplona, 2001, n. 
92. En adelante In Phys. 
9 Cfr. Fís. III, 1, 201a 10-15. La actualidad de lo alterable en cuanto alterable es la alteración, la de lo susceptible de aumento y disminución, es 
el aumento y la disminución, la de lo generable y lo corruptible es la generación y la corrupción y la de lo mutable localmente, el cambio de 
lugar.  



Una aproximación filosófica a la naturaleza del movimiento: una perspectiva necesaria en el estudio de la realidad natural | Gabriela García Zerecero 
 
 

 

 

	
  
 

74 
E N E R O  

2 0 1 4  
 

movimiento es, pues, la actualidad de lo potencial, cuando al estar actualizándose opera no en cuanto a lo que es 

en sí mismo, sino en tanto que es movible10.  

Esta ‘actualidad de lo potencial’ se puede ver muy bien en el caso de la alteración: “cuando el agua está 

cálida solamente en potencia, todavía no se mueve; cuando ya está caliente ha terminado el movimiento de 

calefacción; en cambio, cuando participa algo del calor, pero imperfectamente, entonces se mueve hacia el 

calor; pues lo que se calienta participa poco a poco cada vez más del calor. Así el mismo acto imperfecto de 

calor existente en el ser que se calienta es movimiento, no en cuanto está solamente en acto, sino según que 

existe en acto ya está ordenado a un acto ulterior”11. El movimiento, pues, no está en el motor, como podría 

parecer a primera vista, sino en lo que se está moviendo, es un acto de éste hacia una perfección ulterior (local, 

cuantitativa, cualitativa, etc.).  

Para Aristóteles la explicación física no se agota en la mera descripción de las propiedades de un objeto 

sino en dar una explicación del movimiento. La distinción entre movimientos y móviles permite también 

distinguir y ordenar las partes de la Filosofía de la naturaleza. 

El estudio del movimiento puede abordarse distinguiendo tres diferentes puntos de partida12. 

Según el procedimiento inductivo, esto es para Aristóteles, de modo inmediato, directo, hay corrupción 

cuando el movimiento es de un sujeto a un no sujeto; generación cuando es de un no sujeto a un sujeto, y 

alteración cuando es de un sujeto a otro sujeto13.  

Desde el punto de vista de las categorías solamente puede haber movimiento en la cualidad 

(alteración), la cantidad (aumento o disminución) y local (cambio de lugar).  

El tercero proviene de la dialéctica existente entre forma y privación: hay movimiento si se está privado 

del opuesto, y se ha movido si lo que antes era privación, ahora es forma. Ahora bien, forma y privación sólo se 

pueden dar y corromper si hay un sujeto que posee ambos y permanece en ambos. 

  

Unas cosas están solamente en acto, otras en potencia, y otras en potencia y en acto, trátese de lo que es, o de 

la cantidad, o de alguna de las restantes categorías. Por otra parte, no existe movimiento alguno fuera de 

las cosas, ya que el cambio tiene lugar siempre según las categorías de lo que es, y nada hay común a todas 

ellas, nada que no se dé en una categoría. Ahora bien, en todas las cosas, cada una de las categorías se da 

de dos maneras: el esto es, por ejemplo, bien la forma de la cosa, bien su privación; y según la cualidad, lo 

blanco y lo negro; y según la cantidad, lo completo y lo incompleto; y según la traslación, el arriba y el 

abajo, o bien, ligero y pesado. Así pues, hay tantas especies de movimiento y de cambio cuantas especies 

hay de lo que es. Y puesto que lo que está en potencia y lo que está plenamente realizado se dividen 

                                                
10 Cfr. Fís. III, 201a 28. 
11 In Phys. n. 194. 
12 Un desarrollo completo del tema puede verse en L. I. Acedo, “La kínesis aristotélica, ¿una actividad abierta?”, Scripta Philosophiae Naturalis, 
1: 13-42 (2012). 
13 Tanto en la corrupción como en la generación más que hablar de movimiento (kínesis) habría que hablar de cambio (metabolé) ya que ambos 
se dan en el género de la sustancia y por lo tanto se trata de cambio sustancial. El caso del movimiento de un no sujeto a otro no sujeto no es 
posible porque no puede darse en la realidad (debido a que no existen los términos: dos negaciones) aunque Aristóteles lo menciona como mera 
posibilidad lógica.  



Gabriela García Zerecero | Una aproximación filosófica a la naturaleza del movimiento: una perspectiva necesaria en el estudio de la realidad natural 
 
 
 

 

	
  
 

75 
E N E R O  

2 0 1 4  

conforme a cada uno de los géneros, afirmo que el movimiento es la actualización de lo que está en 

potencia, en tanto que tal14.  

 

El movimiento y los móviles en común se estudian en la Física. El estudio de los cuerpos que se 

mueven por movimiento local se realiza en Del cielo. Los movimientos restantes no son comunes a todos los 

cuerpos, sino que se encuentran sólo en los cuerpos inferiores. Entre estos la prioridad corresponde a la 

generación y la corrupción, ya que tanto la alteración como el crecimiento se ordenan a la generación como a su 

fin. Su estudio se recoge en De la generación y la corrupción. Por último, la traslación de los astros se estudia 

en Meteorológicos. Todos estos tratados tienen en común estudiar sustancias que se mueven y da una idea de la 

complejidad del fenómeno del movimiento.  

El movimiento local (desplazamiento) es el primer tipo de movimiento y la condición para que se den 

los demás. Es común a todos los cuerpos naturales y es más perfecto que los otros. Aristóteles muestra la 

prioridad del movimiento local en función de los otros tipos de movimiento. No es posible que la alteración sea 

el primer movimiento porque si algo se altera debe haber algo alterante produzca esa alteración. Por ejemplo, 

para pasar de lo cálido en potencia a lo cálido en acto, la fuente que produce el calor no puede estar siempre a la 

misma distancia del cuerpo que se calienta, porque si así fuera no lo calentaría ahora más que antes; es evidente 

entonces que la fuente de calor está algunas veces más cerca y otras más lejos, lo cual no puede suceder sin 

cambio local.  

Así como para la alteración se requiere el movimiento local, también se requiere para el aumento. Pues 

lo que aumenta o decrece necesariamente varía en magnitud local; lo que aumenta, ocupa un lugar mayor y lo 

que decrece uno menor. De donde se sigue que el movimiento local es naturalmente anterior al aumento en 

cantidad. 

El segundo tipo de movimiento, después del movimiento local, es la alteración. A diferencia del 

movimiento local que es común a todos los cuerpos, hay otros movimientos consecutivos que se encuentran sólo 

en los inferiores; entre ellos el primero es la generación y corrupción ya que la alteración se ordena a la 

generación como a su fin y de algún modo se deriva de ella15.  

La alteración sólo se da en realidades materiales o que lo sean por accidente, pues lo que se altera es 

alterado por las cosas sensibles. Los cuerpos se diferencian entre sí por las cualidades sensibles, y es evidente 

que lo que es alterado según la cualidad, es alterado por la acción de otro cuerpo con las mismas características. 

Así, decimos que algo se altera cuando se calienta, endulza, condensa, se vuelve blanco, etc.16 

Los tipos de movimiento que hasta aquí hemos descrito son comunes a todos los cuerpos naturales. La 

generación y la corrupción, movimientos propios del género de la sustancia, constituyen el nivel más profundo 

de transformación que pueda afectar a los entes. El estudio de este tipo de movimiento es sumamente complejo 

                                                
14 Met. XI, 9, 1065b 5-17. 
15 Tomás de Aquino, Comentario al libro de Aristóteles sobre la generación y la corrupción, Los principios de la naturaleza y otros opúsculos 
cosmológicos, Introducción y traducciones de Ignacio Aguinalde Sáenz y Bienvenido Turiel, EUNSA, Pamplona, 2005, cfr. Proemio, 1.4, 1.5.1. 
16 Cfr. Fis. VII, 2, 244b 3-10. 



Una aproximación filosófica a la naturaleza del movimiento: una perspectiva necesaria en el estudio de la realidad natural | Gabriela García Zerecero 
 
 

 

 

	
  
 

76 
E N E R O  

2 0 1 4  
 

ya que Aristóteles ha de distinguir entre la generación absoluta y mostrar su distinción de la alteración y el 

crecimiento-disminución y posteriormente estudiar la generación y corrupción de los elementos, los cuales son 

causa de los cambios sustanciales y de la alteración de los restantes seres físicos.  

Entre los movimientos más complejos, pero también más naturales, está la vida. En el De anima, el 

Estagirita proporciona valiosas observaciones sobre la filosofía del viviente. Los seres vivos se mantienen en 

vida gracias a una pluralidad funcional cuya riqueza escapa a los límites de este estudio.  

  

La Matemática 

 

Como señalamos anteriormente, el objeto de la matemática es el estudio de aquellas cosas que no pueden 

existir sino en la materia sensible aunque su definición no entra en ella; es decir, se ocupan de la cantidad separada 

de la materia sensible sin considerar ni el sujeto en el que se da, ni otras propiedades. “ (…) el matemático estudia 

nociones obtenidas por abstracción (en efecto, estudia suprimiendo todos los aspectos sensibles, como el calor, el 

peso, la ligereza, la dureza y lo contrario de ésta, y también el calor y el frío, y las demás contrariedades sensibles, 

mientras que deja solamente lo cuantitativo y lo continuo, sea en una o en dos o en tres dimensiones, así como las 

propiedades que poseen en tanto son cantidades y magnitudes continuas, y no las estudia bajo ningún otro aspecto , 

y en unos casos estudia las posiciones recíprocas y las propiedades que le corresponden, y en otros casos estudia las 

conmensurabilidades y las inconmensurabilidades, y en otros las proporciones, y no obstante, afirmamos 

igualmente que de todas estas cosas se ocupa una y la misma ciencia, la geometría)17. 

En sentido estricto, la cantidad no puede definirse porque es una categoría o género supremo. Se dice que 

posee cantidad aquello que es divisible en partes internas de tal manera que pueden comprenderse fuera del todo 

que forman parte. Así, aquello que es potencialmente divisible en partes continuas es una cantidad si es numerable 

y, de igual modo, se llama magnitud a lo divisible en partes discontinuas. De éstas, la pluralidad limitada es 

número, la longitud es línea, la latitud superficie y la profundidad cuerpo18.  

La cantidad puede ser discreta, por ejemplo los números, o continua, por ejemplo la línea. Esta 

clasificación da origen a la aritmética y a la geometría. Además algunas cosas poseen cantidad por sí o en virtud de 

su entidad o afecciones como es el caso de mucho-poco, largo-corto, grande-pequeño que se atribuyen per se al 

género cantidad; y otras cosas la poseen accidentalmente: la blancura posee cantidad en cuanto que afecta a una 

superficie.  

La matemática estudia la cantidad aislada de otras propiedades junto con las cuales se da en la realidad. Es 

decir, la matemática se ocupa solamente de aquellos atributos que le corresponden per se a la cantidad; ni los 

números ni las figuras geométricas tienen ninguna de las propiedades que hallamos en los objetos sensibles como 

son el color, el peso, la textura, el movimiento. No tienen más materia que la llamada materia inteligible19. El 

                                                
17 Met. XI, 3, 1061a 28 ss. Reciben aquí el nombre de matemáticos tanto los geómetras, que estudian las magnitudes, como los aritméticos, que 
estudian los números.  
18 Cfr. Met. V, 13, 1020a 7 y ss.  
19 Cfr. Met. VII, 10, 1036a, 9-12. Hay materia sensible e inteligible: sensible como el bronce; inteligible la que se da en las cosas sensibles, pero 



Gabriela García Zerecero | Una aproximación filosófica a la naturaleza del movimiento: una perspectiva necesaria en el estudio de la realidad natural 
 
 
 

 

	
  
 

77 
E N E R O  

2 0 1 4  

contraste entre física y matemáticas es evidente. La física estudia substancias reales; la matemática estudia la 

cantidad aislada de otras propiedades junto con las cuales se da en la realidad. Esta es la abstracción matemática: 

prescindir de aquello que no conviene per se a la cantidad La cantidad tiene a la sustancia primera como sujeto. El 

ser se predica del género de las matemáticas sólo en la medida en que la cantidad remite a la sustancia20. 

Dado que la abstracción matemática consiste en centrar la atención en una propiedad del objeto, 

prescindiendo de otras, es claro entonces que su objeto de estudio se vuelva más simple y que esta simplicidad 

facilite la exactitud.  

 

La Metafísica 

 

En el comienzo del libro IV de la Metafísica se menciona el objeto de esta ciencia como aquella que 

estudia lo que es, en tanto que es, y los atributos que, por si mismo le pertenecen. La metafísica es una ciencia con 

carácter universal y no puede, por tanto, identificarse con ninguna de las ciencias particulares. Las matemáticas por 

ejemplo, estudian la cantidad, que si bien es una propiedad o atributo que pertenece necesaria y universalmente a la 

sustancia corpórea, se estudia separada de la misma21. El metafísico ha de dar cuenta de los atributos que le 

convienen a la sustancia en cuanto sustancia; el matemático demuestra los atributos que convienen a la cantidad en 

cuanto cantidad y el físico estudia al ente en cuanto móvil.  

Temáticamente, suele dividirse la metafísica en ontología y teología. La ontología es el estudio del ente en 

cuanto ente, de donde se sigue que ha de estudiar fundamentalmente la sustancia. Aristóteles concibe la sustancia 

(ousía) como el modo primario del ser; todos los otros modos se refieren a ella. La “teología aristotélica” por su 

parte, concluye la existencia de un primer motor del universo (ser vivo y perfecto) que dé cuenta del movimiento 

universal y cuya existencia se infiere partiendo del movimiento de los seres sensibles22.  

 

Distinción entre las ciencias  

 

Hasta aquí se ha presentado una breve exposición de los objetos de las así llamadas ciencias teóricas. 

Según lo dicho hasta ahora pueden establecerse diversos ámbitos de distinción entre ellas. La Física y la 

Matemática se distinguen de la Metafísica en que las dos primeras no se cuestionan sobre la existencia o 

inexistencia de los entes sobre los que tratan; parten del ser que les es dado a través de los sentidos y estudian sus 

propiedades esenciales. En cambio, es propio de la Metafísica preguntarse por el ser y la esencia de las cosas. Así, 

la matemática no se ocupa de definir la esencia del triángulo ni tampoco se pregunta cómo es posible separar el 

triángulo de aquello que tiene esa figura o si existen triángulos separados de las cosas triangulares; simplemente ve 

                                                                                                                                                       
no en tanto que sensibles, por ejemplo, el círculo. La esfera no se mueve en cuanto tiene determinada cantidad sino en cuanto que es cuerpo. 
20 Cfr. Héctor Zagal, op. cit., p. 220. 
21 Cfr. Met. IV, 1, 1003 a 19-25. 
22 Un estudio detallado puede verse en Héctor Zagal, op. cit., pp. 224 y ss. El autor aborda el tema tomando en cuenta la teoría de la ciencia 
expuesta en Analíticos señalando que, paradójicamente, la sabiduría primera termina construyéndose a partir de la prueba menos científica: dado 
que no podemos explicar el mundo tal y como es sin un motor de estas características, luego, tal motor existe.  



Una aproximación filosófica a la naturaleza del movimiento: una perspectiva necesaria en el estudio de la realidad natural | Gabriela García Zerecero 
 
 

 

 

	
  
 

78 
E N E R O  

2 0 1 4  
 

en las cosas reales que hay algunas que tienen tres ángulos y toma la forma de triángulo separándola de su materia 

para trabajar con ella.  

Por lo que se refiere a los modos de definir, las ciencias se distinguen por el modo en como abordan sus 

objetos (según el modo de abstracción de cada una). Los objetos de la Física (Filosofía de la naturaleza) existen con 

materia y se definen con materia; los de la Matemática existen con materia pero se definen sin materia y los de la 

Metafísica existen y se definen sin materia. “La física aborda el objeto en movimiento, con materia. Las 

Matemáticas abordan la forma del objeto con la pura materia inteligible, es decir, como lo que es separable en tanto 

que forma, pero que sólo existe en la materia, como en el caso de la cantidad; finalmente, la Filosofía Primera 

estudia aquello que existe sin materia, y se define sin materia, como el modo de ser de lo separable y su esencia”23. 

Habiendo aclarado que las ciencias son distintas y señalado en qué consisten sus diferencias, resulta 

oportuno cuestionarse sobre el modo de relacionarse entre ellas. Cada una de las ciencias tiene un objeto bien 

definido, así como axiomas y método propios. En el libro II de la Física se da un ejemplo cuando Aristóteles 

compara la Física y la Matemática: los cuerpos tienen líneas, ángulos y superficies. Estos atributos no existen fuera 

del sustrato material. Pero el matemático no estudia tales afecciones como límites de un cuerpo; los estudia como si 

existiesen separadamente del mismo24. El diálogo y la relación son posibles cuando se parte de la base de que cada 

disciplina estudia lo dicho por la otra desde un enfoque distinto.  

 

Una aproximación científica a la naturaleza del movimiento25 

 

Con el surgimiento de la ciencia experimental moderna se sustituye lo que podríamos denominar el 

paradigma clásico de la noción y naturaleza del movimiento por un nuevo paradigma que se construyó a partir de la 

mecánica newtoniana.  

La mecánica de Newton se desarrolló como consecuencia de un abandono gradual de los conceptos 

cualitativos de la física aristotélica, los cuales fueron remplazados por una perspectiva cuantitativo-relacional. Los 

modelos con los que trabaja la ciencia experimental suponen necesariamente una simplificación del objeto real de 

estudio; la aproximación cuantitativa sólo es posible si se consideran los factores más relevantes que contribuyen al 

movimiento, es decir, aquellos que pueden ser tratados cuantitativamente. 

La matematización de la mecánica (y de manera general de toda la ciencia) ha llevado dos caminos 

diferentes. Desde el punto de vista experimental se ha buscado una mayor precisión y para ello se han desarrollado 

aparatos de medición cada vez más sofisticados. Desde el punto de vista teórico surge la necesidad de la unificación 

de la mecánica celeste y terrestre en base a una teoría unificada de la materia que, a su vez, requiere del desarrollo 

de la cinemática, esto es, la descripción analítica y geométrica del movimiento y la dinámica, es decir, la 

                                                
23 Jorge Morán y Castellanos, “El diálogo interdisciplinar: Física y Filosofía (desde Aristóteles)” en Héctor Velázquez (ed.), Origen, naturaleza 
y conocimiento del universo. Un acercamiento interdisciplinar, Cuadernos de Anuario Filosófico, Serie Universitaria, n. 171, EUNSA, 
Pamplona, 2004, pp. 29-30. 
24 Cfr. Fis. II, 2, 193b 22-24. 
25 Un estudio completo del tema puede verse en INTERS — Interdisciplinary Encyclopedia of Religion and Science, edited by G. Tanzella-Nitti, 
P. Larrey and A. Strumia, http://www.inters.org, voz Mechanics, consultado el 10 de noviembre de 2012.  



Gabriela García Zerecero | Una aproximación filosófica a la naturaleza del movimiento: una perspectiva necesaria en el estudio de la realidad natural 
 
 
 

 

	
  
 

79 
E N E R O  

2 0 1 4  

investigación sobre las causas del movimiento que permitan la explicación tanto del movimiento de los planetas 

como de los objetos corpóreos. 

Los avances conceptuales en el campo de la cinemática celeste fueron: la formulación copernicana del 

heliocentrismo que simplificó la descripción del movimiento de los planetas; las tres leyes del movimiento de 

Kepler y, en particular, la descripción elíptica del movimiento de los planetas. Por lo que se refiere a la cinemática 

terrestre, la formulación de la ley de la caída de los cuerpos de Galileo y su descubrimiento del principio de la 

inercia. En el campo de la dinámica, la ley de Newton es la propuesta de unificación de los mundos celeste y 

sublunar.  

Los avances subsiguientes en la mecánica racional del siglo XIX no fueron sino el desarrollo del potencial 

contenido en el paradigma de Newton gracias a el desarrollo de nuevas herramientas matemáticas y geométricas 

como la mecánica de Lagrange, Euler y Hamilton y el cálculo diferencial e integral, que permitieron su aplicación a 

sistemas mecánicamente más estructurados.  

Sin embargo, la necesidad de la metafísica se ha hecho presente al caer en cuenta del error que en la 

mecánica Newtoniana, por ejemplo, ha supuesto la consideración del espacio y tiempo absolutos como anteriores a 

toda noción de movimiento o en la interpretación kantiana del mismo como una de las categorías a priori que 

pertenecen al sujeto cognoscente. 

La incompatibilidad entre la mecánica newtoniana y la teoría electromagnética revela la inexacta 

naturaleza de la concepción de espacio y tiempo de la formulación de Newton. En 1887 Michelson y Morley 

descubren que la velocidad de la luz en el vacío es la misma con respecto a cualquier observador. Tomando este 

resultado como un postulado, combinándolo con el principio de relatividad formulado por Galileo y asumiendo que 

las leyes de la física son invariables bajo desplazamientos uniformes del marco de referencia, Einstein deduce la 

teoría de la relatividad especial. Los conceptos de espacio y tiempo ya no pueden considerarse como absolutos. La 

teoría de la relatividad general llevará el principio de la relatividad a sus últimas consecuencias. De modo contrario 

a lo que podría suponerse, la teoría de la relatividad que parecía abrir cauce al subjetivismo en la ciencia, es la 

teoría de la formulación objetiva de las leyes de la mecánica y de la física.  

Por su parte, la mecánica cuántica proporciona nuevos elementos (desde el punto de vista de la teoría de 

Newton) cuya interpretación filosófica ha generado varios problemas. Las paradojas como la de Schrödinger y 

Einsten-Podolski-Rosen, relacionadas con la dualidad partícula onda y la “no-localización” han sido difíciles de 

resolver. Desde el punto de vista de la escuela de Copenhague estas paradojas solo pueden resolverse dejando de 

lado una explicación en términos de realismo clásico e interpretándolas bajo el marco de referencia del idealismo 

filosófico.  

Como ya se ha señalado, la incompatibilidad entre la mecánica newtoniana y la teoría electromagnética de 

Maxwell ha mostrado que la concepción de espacio y tiempo como absolutos no es la adecuada. Con la teoría de la 

relatividad, los fundamentos de la física matemática y los conceptos aristotélicos se han unido de nuevo. Sin 

embargo, antes del nacimiento de la relatividad de Einstein y de la mecánica cuántica, la mecánica de Newton se ha 

enfrentado con otro problema que ha revelado los límites de las herramientas matemáticas cuando se han utilizado 



Una aproximación filosófica a la naturaleza del movimiento: una perspectiva necesaria en el estudio de la realidad natural | Gabriela García Zerecero 
 
 

 

 

	
  
 

80 
E N E R O  

2 0 1 4  
 

para describir la naturaleza y los límites del método reduccionista que hasta ese momento había caracterizado a la 

ciencia. Este problema incluye la estabilidad de las soluciones de las ecuaciones diferenciales y su alta sensibilidad 

ante pequeñas variaciones en las condiciones iniciales y se encuentra en la base de los recientes estudios del así 

llamado caos determinista tratado sistemáticamente por primera vez por Poincaré.  

Cualitativamente hablando, una solución de una ecuación diferencial (que desde el punto de vista 

mecánico representa el movimiento de un sistema físico) se considera “estable” si a un pequeño cambio en las 

condiciones iniciales, se siguen pequeñas variaciones en el movimiento en cada instante sucesivo de tiempo. Si el 

movimiento cambia mucho, la solución es considerada inestable. Es claro que sólo los sistemas que tienen 

soluciones estables son matemáticamente predecibles y que la alta sensibilidad a las variaciones de las condiciones 

iniciales hacen inútil una descripción matemática en términos de ecuaciones diferenciales de un sistema mecánico, 

o, de modo más general, físico. Como consecuencia de la inestabilidad, un pequeño error inicial puede convertirse 

en un error tan grande que la descripción del movimiento resulta despreciable.  

Desde el punto de vista matemático, el análisis “local” resulta insuficiente. Se requiere de un estudio 

global que incluya el análisis de las partes del todo en su mutua relación y las propiedades irreductibles del todo 

tomadas en su conjunto. Se comprende entonces que, desde un punto de vista epistemológico y metodológico, es 

necesario superar la perspectiva reduccionista. Y esto remite a la concepción aristotélica de la relación entre el todo 

y las partes.  

 

Conclusiones 

 

Al inicio del presente trabajo se mencionó la necesidad de definir el estatuto cognoscitivo de las llamadas 

ciencias teóricas, según la perspectiva aristotélica que se ha asumido. Lo anterior resulta pertinente para poder 

establecer, de una parte, la distinción entre las ciencias y, de otra, para delimitar las coordenadas en las que es 

posible plantear un trabajo interdisciplinar. 

La determinación de los objetos de las ciencias permite distinguir el ámbito de estudio y el método propio 

de cada una. Varias ciencias pueden coincidir en el objeto de estudio pero lo abordan de modo distinto porque 

tienen géneros sujetos y axiomas diferentes. 

La Física y la Metafísica aristotélicas sientan las bases epistemológicas para el conocimiento de lo real. En 

cambio, el método experimental se detiene en lo meramente matemático y, como se ha explicado, lo propio de la 

matemática es explicar sin materia lo que en la realidad se dan con materia. Este tipo específico de abstracción 

permite a las matemáticas su rigor, exactitud y simplificación y es por esto que no hay que olvidar los límites que le 

marca su propio objeto: sólo estudian el movimiento local sin el móvil y suponen la causa eficiente pero sin 

vincularla a las otras causas.  

Teniendo en cuenta lo anterior, la explicación de la realidad natural no puede limitarse a la perspectiva que 

aporta la ciencia experimental, ni el movimiento —primera manifestación fenoménica del mundo natural— 

reducirse a su dimensión cuantitativa matematizable.  



Gabriela García Zerecero | Una aproximación filosófica a la naturaleza del movimiento: una perspectiva necesaria en el estudio de la realidad natural 
 
 
 

 

	
  
 

81 
E N E R O  

2 0 1 4  

Si se consideran abstractamente, las ciencias son sistemas lógicos en los que las conclusiones están 

basadas en las premisas y los teoremas con los axiomas y principios gnoseológicos y todo ello en base a ciertas 

leyes de inferencia tanto inductiva como deductiva. 

Pero las ciencias son también, de algún modo, sistemas reales. Los principios en los que se apoyan no son 

solamente de índole cognoscitiva, sino real. Son las mismas cosas reales, con sus relaciones e interacciones las que 

sirven de base a las construcciones mentales. La ciencia ha de reflejar, por tanto, del mejor modo posible, el 

conjunto de cosas reales sobre las que versa; en definitiva trascender el aspecto cuantificable de la realidad material.  

  



	
  



Jorge Gibert Galassi | Ontología social y el problema de los mecanismos  
 
 
 

 

	
  
 

83 
E N E R O  

2 0 1 4  

Ontología  social  y  el  problema  
de  los  mecanismos  
Social  ontology  and  the  problem  of  
mechanisms  
Jorge  Gibert  Galassi  
Universidad  de  Valparaíso,  Chile  
Jorge.gibert@uv.cl  

 

 

  
  
  
  
  
  
  
Resumen  
  
El   trabajo   constata   el   hecho   de   que   existe   un   conjunto   de  
explicaciones  en  sociología  que,  históricamente,  se  perciben  
como   satisfactorias.   Nuestra   hipótesis   es   que   el   estatus   de  
esas   explicaciones   se   relaciona   con   que   ellas   postulan   un  
mecanismo   real,   que   permite   comprender   un   sistema   de  
acción   social   dado.   Así,   nuestra   discusión   apunta   a  
revitalizar  la  ontología  social,  revisitando  el  problema  de  los  
mecanismos.   Se   plantea   que   este   giro   ontológico   ha   sido  
posible   debido   a   la   reflexión   sobre   los   procesos   de   los  
sistemas   sociales,   o   las   entidades   intermedias   del   mundo  
social.   Se   postula   que   la   sociología   analítica   lidera   los  
esfuerzos   en   esa   dirección,   en   especial   considerando   un  
modelo  general  de  interacción  social,  el  DBO  de  Hedström.  
Finalmente,   se   mencionan   otros   mecanismos   provenientes  
de   la  historia  de   la  sociología,  muy  conocidos,  que  podrían  
ser  concebidos  como  consensuados.    
  
Palabras  claves  
  
Ontología  social,  explicación  social,  mecanismos,  DBO.  
  

  
  
  
  
  
  
  
  
  
  
  
  
  
  
  
  
  
  
  
  
Abstract  
  
History   tends   to   show   that,   in   sociology,   there   is   a   set   of  
explanations  perceived  as  truly  satisfactory.  Our  hypothesis  
is   that   such  explanations  have  a   satisfactory  status  because  
they   postulate   a   real   mechanism   which   allows   the  
understanding  of  a  given  system  of   social  action.  Thus  our  
discussion   aims   at   the   revitalization   of   social   ontology,  
revisiting  the  problem  of  mechanisms.   It   is  here  stated  that  
this   ontological   turn   has   been   possible   due   to   the  
sociologists’thinking   about   the   processes   of   the   social  
systems,   the   intermediate   entities   of   the   social   world.  
Attention   is   also   called   to   the   fact   that   analytical   sociology  
leads  the  efforts  in  this  direction,  considering  particularly  a  
general   model   of   social   interaction,   the   Hedström'ʹs   DBO.  
Finally,  some  other  mechanisms,  well  known  in  the  history  
of  the  sociology,  are  mentioned  —  they  might  be  conceived  
as  consensus  mechanisms.    
  
Keywords  
  
Social  ontology,  social  explanation,  mechanisms,  DBO.  
  

  
  
                              
  

Fecha  de  entrada:  05-­‐‑10-­‐‑2013                                                  Fecha  de  aceptación:  21-­‐‑11-­‐‑2013  

 



	
  



Jorge Gibert Galassi | Ontología social y el problema de los mecanismos  
 
 
 

 

	
  
 

85 
E N E R O  

2 0 1 4  

Ontología  social  y  el  problema  de  los  mecanismos  
Social  ontology  and  the  problem  of  mechanisms  
Jorge  Gibert  Galassi  
Universidad  de  Valparaíso,  Chile  
Jorge.gibert@uv.cl  

 

 

Introducción: El problema 

 

Durante gran parte del siglo XX, la explicación en ciencia social osciló entre la práctica nomológica y la 

comprensiva. La primera, fue caracterizada por Hempel y Nagel, quienes afirmaron que en lo general “la 

observación debe ser sensorial en términos estrictos y las afirmaciones resultantes legaliformes”; mientras que la 

segunda, se asocia a Weber o Schütz, quienes plantearon que “la intersubjetividad es la facticidad social, es 

histórica y contingente, lo único que se debe investigar es el sentido mentado de la acción, a través de la 

hermenéutica” (Gibert: 2012). Más contemporáneamente, el primado del enfoque formal, ha cobrado relevancia. 

Pero el ontólogo social, Tony Lawson, a dicho al respecto “el formalismo no es esencial al rigor científico, aunque 

naturalmente puede formar parte de él. Sin embargo es difícil, pues los modelos inferidos estadísticamente sólo 

tienen en común el hecho que difieren mucho y a veces sustantivamente” (Lawson: 2009). 

Nuestro punto se centra en la discusión desde un punto de vista ontológico. El giro ontológico ha sido 

posible en parte debido al rechazo definitivo de las soluciones holistas e individualistas en teoría y método social. 

Finalmente, ha reflejado el error básico: faltaba una reflexión sobre las entidades del mundo social, especialmente 

las entidades intermedias. Estas novedades han permitido que la explicación social pueda ser concebida más 

eficazmente: esto es, ha cambiado la forma de determinar la causa de lo explicado. 

Estas entidades intermedias nos han llevado al problema de los mecanismos sociales. En efecto, los 

mecanismos sociales son la parte “novedosa” de la nueva ontología social y, por tanto, de la explicación social. 

Rechazamos el “back to the common sense”, “basta de teoría”, así como nos apartamos del radicalismo 

constructivista y el giro semántico. Nuestra postura es más bien “dime algo significativo”, donde algo implica 

evidencia observada y significativo implica interpretación en términos T-teóricos o algo parecido. Y eso es 

precisamente un mecanismo: algo significativo. No es la causa primera, pero tampoco es la correlación antiséptica. 

En ese sentido, la práctica epistémica de la ciencia social puede renovarse decisivamente. Las fallas 

explicativas y déficit explicativos que impidieron comprender adecuadamente la crisis económica del 2008 y el 

surgimiento inesperado de los movimientos sociales el 2011, podrían ser superadas. 

Los problemas sociales pueden ser vistos de un modo directo o inverso, al igual que los problemas 

tecnológicos. Pero la diferencia estriba en que los sociales son mucho más complejos. Por ejemplo, el problema de 

observar una conducta (o muchas) y luego inferir una motivación o intención, puede ser una relación de 1:N, de una 

a muchas. Las soluciones pueden ser muchas o ninguna. Ya sea hacia adelante en el tiempo o retrodictivamente, el 

individualista metodológico, ya sea el apriorista de la Teoría de la Elección Racional (TER) o el intuicionista de la 



Ontología social y el problema de los mecanismos | Jorge Gibert Galassi 
 
 

 

 

	
  
 

86 
E N E R O  

2 0 1 4  
 

comprensión, fallan al prescindir de las entidades intermedias, los mecanismos, que vinculan la conducta con el 

marco social que la origina, dejándolas así sin explicación posible: o como dogma o como conjetura. Ambos deben 

tener una “teoría de la mente”, que les permita adivinar las creencias e intenciones individuales. El hermeneuta 

afirma ser capaz de descubrir las causas a partir de los efectos, en particular el efecto “discurso” (que es ¡muy! 

engañoso); mientras que el TER afirma conocer a priori la causa de todos los efectos, a saber, el interés propio. 

Además, olvidan que las pequeñas variaciones en la trayectoria de las conductas individuales eventualmente 

transforman los sistemas sociales.  

El enfoque que desarrollaremos se define como analítico, sociología analítica. Podría ser denominado 

realista, pues lo es, pero podría ser confundido con otras posturas filosóficas. A falta de un mejor nombre, analítico 

se opone a varias tradiciones y énfasis. En primer lugar a las tradiciones historicistas, retóricas, estéticas, 

relativistas, de la pseudocomplejidad y posmodernas. En segundo lugar, a las tradiciones dogmáticas, especialmente 

en las versiones marxistas, pero también en su versión estructural o sistémica desontologizada. En tercer lugar, se 

desmarca de los énfasis puramente descriptivos, empiristas y correlacionales.  

¿Qué es entonces esta tradición y enfoque? A grandes rasgos, es el que se ocupa de todo o casi todo. A 

modo de ejemplo, no deja de lado los fenómenos del gobierno corporativo y los fenómenos de las empresas 

modernas. Tampoco deja de lado los fenómenos del colonialismo o su contra-cara, los fenómenos emancipatorios. 

No lo hace porque aspira a tener mínimos grados de prejuicio temático y ojalá ningún prejuicio ideológico. 

 

La apuesta: El enfoque analítico 

 

La sociología analítica debe ser vista como un esfuerzo para clarificar (analíticamente) principios 

epistemológicos y teoréticos presentes en una práctica sociológica satisfactoria (Demeulenaere, 2011, p. 1). A mi 

juicio, se enfoca en el análisis de obras que contienen descripciones y explicaciones sustantivas y las consecuencias 

intelectuales de estas1. 

Pensamos (Hedström, 2005; Bearman y Hedström, 2009; Boudon, 2001; Elster, 2007; Bunge, 2004) que la 

sociología analítica - o realista - supera a la “sociología práctica” o a la práctica transversal de la sociología de 

muchas tradiciones y énfasis, pues todas ellas se fundan en la idea que la mera asociación de hechos sociales 

constituye un aporte disciplinar. Pero estas asociaciones son insuficientes, ya que son postuladas casi siempre bajo 

dos condiciones vagas: la correlación estadística, muchas veces espúrea; o la “interpretación”, a base de la 

evidencia indirecta y nada más. En ambos casos, sucede que se opera bajo esquemas de caja negra, donde: 

a) Input – correlación - output estadístico  

b) Input – interpretación – declaración (¿declaración de propósitos? ¿Justificación retórica?) 

 

                                                
1 Ejemplos como El suicidio (1897), de Emile Durkheim; Ciencia, tecnología y sociedad en la Inglaterra del siglo XVII (1938 [1984]), de Robert 
K. Merton; The American soldier (1949), de Samuel Stouffer; La personalidad autoritaria (1950), de Adorno, Frenkel-Brunswik, Levinson y 
Sanford; Homo academicus (1984), de Pierre Bourdieu; La era de la información (1999) de Manuel Castells, y actualmente los trabajos de 
Richard Sennett, Saskia Sassen y Peter Hedstrom, entre otros. 



Jorge Gibert Galassi | Ontología social y el problema de los mecanismos  
 
 
 

 

	
  
 

87 
E N E R O  

2 0 1 4  

¿Qué prefiere el analítico? Pues, entender el mundo social mediante la descripción detallada y clara de los 

mecanismos que permiten vincular el input y el output, desde un punto de vista cercano al naturalismo, sea en su 

dimensión simbólica o material. Esa es la estrategia de la sociología analítica. 

También pensamos que tal estrategia, a diferencia de muchos enfoques que aún rezan por métodos propios 

y resultados satisfactorios, es decir, comprobables, ha sido casi sinónimo de la buena sociología a lo largo de la 

historia. También pensamos que es central a los trabajos de sociólogos que la didáctica sociológica y la pedagogía 

politizada han considerado erróneamente antitéticos, como Merton (2002) y Goffman (2006), por nombrar a dos 

más clásicos; o Bourdieu (1991) y Coleman (1990), más contemporáneos. Es decir, lo que caracteriza a todos ellos 

es que fueron capaces de imaginar mecanismos intermedios entre el individuo y lo colectivo, de tal modo que en la 

práctica rechazaron el holismo esotérico y el individualismo abstracto, tanto en lo teórico como en lo metodológico. 

Pensamos que la sociología necesita moverse aún más hacia esta dirección. 

Una parada en ese camino se centra en la discusión sobre los mecanismos sociales, esto es, en aspectos 

cuyo origen está en la acción individual (que no es lo mismo que “el individuo”) y en las relaciones que enlazan las 

expectativas entre unos y otros. Un importante aspecto de esta afirmación estriba en que considera que la 

sociología, siendo una ciencia fáctica, tiene que – por lo mismo – ser una ciencia teórica, pero para ello debe tener 

explicaciones, pues: ¿Qué es una teoría que no tiene explicaciones sobre los objetos y sucesos de los que predica? 

Volviendo al planteamiento inicial, sobre la situación de la sociología actual y sus éxitos y problemas. 

Centrémonos en las ineficacias. De acuerdo a muchos autores (nuevamente, Hedström, 2005; Bearman y Hedström, 

2009; Boudon, 2001; Elster, 2007; Bunge, 2004), existen algunas “viejas” novedades que podrían superar estas 

ineficacias de la ciencia social. Una de ellas es el reemplazo del holismo por el sistemismo explicativo. Otra, el 

reemplazo de las explicaciones de nivel único por las explicaciones multi-nivel. Además, podemos aventurar la 

conjetura de que están a la mano algunos consensos epistémicos importantes. 

Por ejemplo, el enfoque mecanísmico de la explicación bungeana ha sido ampliamente discutido 

(Demeulenaere, 2011). Como toda realidad social es sistémica, los procesos característicos de un sistema dado sólo 

son explicables por sus mecanismos. Los mecanismos o modus operandi son los procesos que hacen funcionar los 

sistemas. Se podría decir que Bunge define la estructura teórica de un sistema como la descripción del conjunto de 

los mecanismos que explican el conjunto de relaciones, especialmente los lazos de cohesión y adhesión, entre los 

componentes endógenos de tal sistema, del mismo modo que las relaciones entre ellos y las cosas de fuera del 

sistema con las cuales se relacionan de modo estable y permanente, digamos de forma canónica (o típica). Desde el 

punto de vista interno, los sistemas poseen una auto-organización que requiere ser mantenida mediante ciertos 

mecanismos y, desde el punto de vista externo, los sistemas poseen un vínculo de retroalimentación adaptativo con 

su entorno, que requiere ser actualizado mediante ciertos mecanismos (Bunge, 2004a y 2004b).  

En la historia de las ciencias sociales, especialmente la sociología, hubo posturas explicatorias fuertes 

mayoritariamente asociadas al estructural-funcionalismo. Desde los trabajos de Veblen (1963), Durkheim, 

Malinowski (1981) y muchos otros a finales del siglo XIX e inicios del siglo XX, hasta los trabajos de las escuelas de 

Harvard y Columbia en su cenit, durante los años 40 y 50, el estructural funcionalismo fue el esquema intelectual 



Ontología social y el problema de los mecanismos | Jorge Gibert Galassi 
 
 

 

 

	
  
 

88 
E N E R O  

2 0 1 4  
 

predominante. Bajo tales esquemas se identificaban mecanismos de variado tipo, casi todos subsumidos en el 

supuesto de que el mecanismo era funcional al equilibrio de la estructura sistémica. Es decir, la acción social en 

todas las dimensiones de la vida social sirve al propósito de una función, básicamente de mantención del status quo, 

inclusive en los casos que la función no sea manifiesta, sino “latente”. La acción social disfuncional manifiesta, de 

acuerdo, al esquema, puede aparecer, pero como anomalía y con alta probabilidad de ser marginada o castigada. 

Pero tales acciones también tienen una función latente, cual es el de provocar castigos que posteriormente sirven de 

ejemplo, para que los individuos actúen según la norma y lo que culturalmente se espera.  

Sin embargo, las críticas al esquema han sido bastante concluyentes. Por una parte, la crítica a los sistemas 

teleológicos respecto a la imposibilidad de identificar todos los estados E posibles del sistema social, junto a la 

imposibilidad de asociar tales estados a ciertos componentes C y sumado a las dificultades de una métrica para 

caracterizar los componentes C en distintos momentos del tiempo ha llevado a un callejón analítico sin salida 

(Rudner, 1966). Por otra parte, la crítica socio-histórica de que tal esquema representaba en verdad una forma de 

pensar anglosajona conservadora. Pero si sumamos el mecanismo funcional a una conceptualización más amplia, es 

decir, rechazamos su pretensión imperial (o su validez in toto), se podría reformular en clases o tipos.  

Uno de los consensos deseables sería validar las teorías a lo Merton (2002), bajo el razonable supuesto que 

la única forma de descubrir mecanismos reales que permitan explicar el funcionamiento de sistemas sociales 

concretos es desarrollando teorías de alcance medio. Pero los mecanismos, debido a que son muy variables y en la 

práctica irreproducibles, sirven poco a menos que sean generalizables. Si un mecanismo es lo que hace funcionar un 

sistema concreto, proponer una explicación satisfactoria en el dominio de la ciencia social consiste en mostrar la 

“legalidad” o “constancia” de ese mecanismo. Pero el modelo convencional de cobertura legal, sirve escasamente a 

ese propósito. Habría que proponer otro modelo, complementario.  

Pero seamos concretos, hagamos el esfuerzo analítico. Hedström (Demeulenaere, 2011, p. 202), nos 

recuerda el famoso ejemplo de Max Weber (Economía y sociedad, 1921), de las personas abriendo el paraguas 

cuando comienza a llover. 

En ese ejemplo, Weber plantea una conducta que no es una acción social, sino un efecto ambiental. Estos 

efectos ambientales son confundidos con efectos de interacción. Incluso si vemos que más individuos usan el 

paraguas en un lado de la calle que en otro. Ese sería un efecto de selección. Por ejemplo, un lado de la calle tiene 

muchas tiendas para jóvenes y sabemos que los jóvenes tienden a usar menos el paraguas que las personas de edad. 

Un efecto de interacción social seria el que la conducta de otros hiciera que un individuo tomara la decisión 

especifica de usar paraguas. Por ejemplo, si algunos consideran que usar paraguas demuestra elegancia. Pero 

también un efecto sería la conversación interna de un individuo que justifica el uso del paraguas debido a una 

actitud prudente o de preocupación por no estropear su chaqueta. O simplemente porque le gustan los paraguas. Es 

el modelo DBO (desires, beliefs and opportunities) de Hedström (2005). Según Hedström, hay tres tipos de 

interacción social generales, es decir, tres mecanismos generales: 

-­‐ Interacciones basadas en la oportunidad; 

-­‐ basadas en creencias y 



Jorge Gibert Galassi | Ontología social y el problema de los mecanismos  
 
 
 

 

	
  
 

89 
E N E R O  

2 0 1 4  

-­‐ basadas en deseos. 

 

Veamos el ejemplo de Hedström, sobre el desempleo (Demeulenaere, 2011, p. 204). ¿Cómo puede el nivel 

del desempleo de otros influenciar nuestro curso de acción? 

a) Influenciando el foco de las oportunidades de un individuo, y por ende el foco de sus decisiones de 

comportamiento 

b) Influenciando el foco de las creencias de un individuo, y, 

c) Influenciando el foco de los deseos del individuo. 

En el primer caso, el mecanismo opera en términos de si el nivel de desempleo entre conocidos y amigos 

es bajo, entonces la información sobre vacantes de empleo fluye y los cursos de acción pueden ser más abiertos, 

aumentando la predisposición a cambiarse de trabajo en el individuo. Si el nivel de desempleo entre conocidos y 

amigos es alto, entonces la información sobre puestos vacantes no alcanza a ser parte del foco individual. 

En el segundo caso, las probabilidades de emplearse se asocian con las creencias sobre los trabajos que los 

individuos pueden esperar obtener. Un ejemplo es el caso del individuo que, dado un alto nivel de desempleo, no 

busca trabajo debido a la creencia de que no encontrará ninguno. O el caso del individuo que espera encontrar un 

trabajo bien pagado, por lo que es capaz de invertir más tiempo y energía en encontrarlo que el individuo que no 

cree poder encontrar un trabajo de alta renta.  

El tercer caso es que esperamos que las interacciones basadas en deseos sean importantes en el contexto 

del desempleo. Es decir, dado que existe una fuerte normativa cultural general que indica la deseabilidad de 

“mantenerse uno mismo”, el curso de acción siempre está orientado a buscar empleo. 

 

La propuesta: Reivindicación de antiguos mecanismos… y búsqueda de nuevos mecanismos 

 

Pero siendo estos algunos mecanismos generales, ¿existen otros? Algunos de los mecanismos menos 

generales, más específicos y por cierto muy usados en la historia de la literatura sociológica, que podrían ser 

concebidos como relativamente consensuados, son: 

a) El teorema de la doble contingencia; b) Las formas de distribución Paretianas, de Lotka o similares; c) 

El efecto Matilda; d) El efecto Mateo; e) El teorema de Thomas; f) Las emergencias sistémicas o de bulto; y, g) La 

racionalidad limitada de Simon. 

El teorema de la doble contingencia, en su versión clásica, nos plantea que lo que ego pone a disposición 

de alter en expectativas es contingente para alter y viceversa, o sea, todo puede ser de otro modo o, no somos 

máquinas triviales (Parsons, 1970; Robles, 2002). Esto quiere decir que lo que conecta “socialmente” a dos 

personas son las expectativas mutuas, un lazo que se adapta bi-direccionalmente. 

Las formas de distribución paretiana, de Lotka o similares; que expresa el hecho de qué la sociedad se 

divide naturalmente entre los «pocos de mucho» y los «muchos de poco» (Pareto, 1945); y que se aplica a la renta, 

la productividad científica, el talento deportivo. Las causas del mecanismo pueden ser disimiles. A pesar que se 



Ontología social y el problema de los mecanismos | Jorge Gibert Galassi 
 
 

 

 

	
  
 

90 
E N E R O  

2 0 1 4  
 

tiende a conocer como el principio de 80-20, la verdad es que depende del caso empírico, pero lo interesante es que 

adopta formas similares a una S.  

El efecto Mateo; fenómeno de acumulación de riqueza, bienes o fama, conocido por la frase popular “el 

rico se hace más rico y el pobre se hace más pobre”. En divulgación o difusión científica, hace referencia a la 

«mayor popularidad» que adquieren los investigadores científicos eminentes, frente a otros investigadores menos 

conocidos, por contribuciones equivalentes. Asimismo, quienes han publicado anteriormente sus investigaciones, 

consiguen con mayor facilidad por una parte fondos económicos, y por otra que revistas científicas de primer orden 

publiquen sus trabajos (Merton, 1995). 

El efecto Matilda; en honor de Matilda J. Gage, activista del voto femenino, es un mecanismo que consiste 

en la represión sistemática y la negación de la contribución de las mujeres científicas en la investigación, cuyo 

trabajo es a menudo atribuida a sus colegas masculinos (Rossiter, 1993). Y podría generalizarse, pues rige para 

muchos otros ámbitos de la vida social.  

El teorema de Thomas, quien planteó que si las personas definen las situaciones como reales, éstas son 

reales en sus consecuencias. Mediante este teorema, Thomas hizo ver la capacidad del grupo para convertir en 

reales las situaciones sociales que suponen como tales, al adecuar su conducta a esa situación. El resultando resulta 

ser una profecía autocumplida (Thomas, 1928; Merton, 1995). 

Las emergencias sistémicas o de bulto; que también podrían verse como el resultado de un mecanismo de 

contagio a lo Polya o bajo la óptica de la difusión de propiedades en redes complejas. Por ejemplo, en física teórica 

se planteó la hipótesis de la “masa crítica”2 que luego se duplicó en estudios de la ciencia, a propósito de cuántos 

investigadores deben constituir un grupo para que éste no desaparezca si algún miembro se retira de él. En general, 

alude al fenómeno popularizado por Durkheim que el todo es más que la suma de las partes (Sawyer, 2008; Bunge, 

2004). 

La racionalidad limitada de Simon; que aborda críticamente la dimensión psicológica de la toma de 

decisiones bajo los supuestos de la economía neoclásica, rechazando el planteamiento de esa corriente que postula 

que los agentes tienden a maximizar los resultados de su comportamiento. Por el contrario, Simon plantea que la 

toma de decisiones es muy limitada. En la práctica ningún ser humano está continuamente buscando la solución 

óptima. Aunque deseara hacerlo, el coste de informarse sobre todas las alternativas y la incertidumbre sobre el 

futuro lo harían imposible. Las personas simplemente intentan buscar una mínima satisfacción, es decir, tratan de 

alcanzar ciertos niveles de éxito para después, poco a poco, ir ajustando esa solución (Simon, 1982).  

Cada uno de estos mecanismos probablemente posee un status distinto y su ámbito de aplicabilidad es 

también diferente. Sin embargo, también es plausible proponer que algunos de ellos pertenecen al mismo nivel y/o 

dimensión de la realidad social. 

 

 

                                                
2 La masa crítica es la cantidad mínima de material necesaria para que se mantenga una reacción nuclear en cadena. La masa crítica de una 
sustancia fisible depende de sus propiedades físicas (en particular su densidad) y nucleares (su enriquecimiento y sección eficaz de fisión), su 
geometría (su forma) y su pureza, además de si está rodeada o no por un reflector de neutrones. 



Jorge Gibert Galassi | Ontología social y el problema de los mecanismos  
 
 
 

 

	
  
 

91 
E N E R O  

2 0 1 4  

Conclusión 

 

Un realismo de entidades es importante en ciencia social, debido a que la mayor parte de lo que realmente 

hay es invisible u opaco: en especial, las oportunidades, las creencias y los deseos. Pero estas sólo pueden 

movilizarse mediante mecanismos, es decir, incorporándose en procesos sociales que permiten el funcionamiento 

de las reificaciones del mundo social, vale decir, los sistemas sociales. 

Así, una explicación social consiste en conocer el mecanismo que explica la relación entre la conducta 

individual y su contexto más amplio. Y en el mundo social, estos mecanismos son muchos y variados, por lo que 

vale la pena estudiarlos.  

 

Referencias 

 

Peter Bearman & Peter Hedström, The Oxford Handbook of analytical sociology, Oxford University Press, Oxford, 

UK., 2009. 

Raymond Boudon, The origins of values, New Brunswick & London, Transaction, 2001. 

Pierre Bourdieu, El sentido práctico, 1980, Taurus, Madrid, 1991. 

Mario Bunge, Emergencia y convergencia, 2003, Editorial Gedisa, Barcelona, 2004a.  

Mario Bunge, “How does it work? The Search for Explanatory Mechanisms”, Philosophy of the Social Sciences, 34 

(2): 182-210 (2004b) 

James Coleman, Foundations of social theory, The Belknap Press of Harvard University, Cambridge & London, 

1990. 

Pierre Demeulenaere (Editor), Analytical sociology and social mechanisms, Cambridge University Press, UK., 

2011.  

Jon Elster, Explaining social behavior. More nuts and bolts for the social sciences, Cambridge University Press, 

Cambridge, UK., 2007. 

Edward Fullbrook, Ontology and economics. Tony Lawson and his critics, Routledge, London, 2009. 

Jorge Gibert, Epistemología de las ciencias sociales. Una visión internalista, Ediciones Escaparate, Concepción, 

Cl., 2012. 

Erving Goffman, Frame analysis: Los marcos de la experiencia, 1974, Centro de investigaciones sociológicas, 

Madrid, 2006. 

Peter Hedström, Dissecting the social. On principles of analytical sociology, Cambridge University Press, 

Cambridge, UK., 2005. 

Bronislaw Malinowski, Una teoría científica de la cultura, 1944, Ed. Edhasa, Barcelona, 1981. 

Robert K. Merton, “The Thomas theorem and the Mathew effect”, Social forces 74 (2): 379-424 (1995). 

Robert K. Merton, Teoría y estructuras sociales, 1949, FCE, México, DF, 2002. 

Vilfredo Pareto, Manual de economía política, 1906, Ediciones Atalaya, Buenos Aires, 1945. 



Ontología social y el problema de los mecanismos | Jorge Gibert Galassi 
 
 

 

 

	
  
 

92 
E N E R O  

2 0 1 4  
 

Talcott Parsons (ed.), Apuntes sobre la teoría de la acción social, 1953, Amorrortu, Buenos Aires, 1970. 

Fernando Robles, “Sistemas de interacción, doble contingencia y autopoiesis indexical”, Revista electrónica Cinta 

de Moebio, 15: 339-372 (2002). 

Margaret Rossiter, “The Matilda effect in science”, Social studies of science, 23: 325-341 (1993). 

Richard Rudner, Philosophy of social science, Prentice-Hall, Inc., Englewood Cliffs, N.J., 1966. 

R. Keith Sawyer, Social emergence: Societies as complex systems, 2005, Cambridge University Press: New York, 

2008. 

Herbert Simon, Models of bounded rationality, Cambridge, MA, MIT Press, 1982. 

W. I. Thomas, The child in America: Behavior problems and programs, Knopf, New York, 1928. 

Thorstein Veblen, Teoría de la clase ociosa, 1899, FCE, México, DF, 1963. 



Hakan Gündoğdu | On Hartshorne’s Objections to Determinism and Compatibilism  

 
 
 

 

	
  
 

93 
E N E R O  

2 0 1 4  

On  Hartshorne’s  Objections  to  
Determinism  and  
Compatibilism  
Associate  Prof.  Dr.  Hakan  Gündoğdu,  
Gazi  University,  Turkey  
  

 

 

  
  
  
  
  
Resumen  
  
El  problema  del  determinismo  y  de  la  libertad  humana,  uno  
de   los   grandes  debates   filosóficos,   ha   sido  discutido  desde  
perspectivas   diferentes   productoras   de   resultados  
diferentes.   El   estadounidense   Charles   Hartshorne,   uno   de  
los   filósofos   del   proceso,   ha   hecho   una   contribución  
significativa   a   la   discusión   sobre   determinismo   y   libertad.  
Su   pensamiento   es   divisible   en   dos:   primero   está   la  
afirmación   de   que   en   el   universo   hay   un   relativo  
indeterminismo;  luego  encontramos  la  idea  según  la  cual  las  
posiciones   deterministas   y   compatibilistas   (en   sentido  
fuerte)   encuentran   serias   dificultades   teóricas   y   prácticas.  
Este  artículo  trata  sólo  de  este  último  punto.  Así,  en  primer  
lugar,  intento  describir  y  examinar  sus  objeciones  contra  los  
argumentos   que   pretenden   probar   el   determinismo   y   el  
compatibilismo,   y,   en   segundo   lugar,   examino   dos  
presuposiciones   fundamentales   de   sus   objeciones:   una   de  
ellas   es   la   falacia   de   la   carga   de   la   prueba,   y   la   otra   es   el  
error   consistente   en   recurrir   al   sentido   común  para   probar  
una  tesis  fáctica  o  metafísica.      
  
Palabras  clave  
  
Charles  Hartshorne   (1897-­‐‑2000),   causalidad,   determinismo,  
indeterminismo,  necesidad  y  compatibilismo.    
  

  
  
  
  
  
  
  
  
  
  
  
  
  
  
  
  
  
Abstract  
  
The  problem  of  determinism  and  human  freedom,  which  is  
one  of   the  great  debates   in  philosophy,  has  been  discussed  
many   times   by   philosophers   who   have   very   distinctive  
perspectives   and   thereby   different   results   related   to   the  
problem.   Charles   Hartshorne   as   an   American   process  
philosopher  has  significantly  contributed  to  the  debate  with  
his   own   thoughts   and   considerations.  His   thoughts   can   be  
divided  into  two  major  parts.  First  is  the  claim  that  there  is  a  
relative   indeterminism  within   the   universe.   Second   is   that  
(hard)  determinist  and  compatibilist  positions  have   serious  
theoretical  and  practical  difficulties.  This  paper  is  only  about  
second  part  of  his  thoughts  related  to  the  debate.  So,  in  this  
paper,  firstly,  I  attempt  to  depict  and  examine  his  objections  
to   the   arguments   for  determinism  and   compatibilism.  And  
then,   secondly,   I   try   to   interrogate   two   fundamental  
assumptions   behind   his   objections.   One   is   the   fallacy   of  
burden  of  proof  and  other  is  a  fallacy  based  on  the  appeal  to  
common  sense  in  order  to  prove  any  factual  or  metaphysical  
assertion.  
  
Keywords  
  
Charles   Hartshorne   (1897-­‐‑2000),   causality,   determinism,  
indeterminism,  necessity  and  compatibilism.  
    

  
  
                              
  

Fecha  de  entrada:  05-­‐‑10-­‐‑2013                                                  Fecha  de  aceptación:  21-­‐‑11-­‐‑2013  

 



	
  



Hakan Gündoğdu | On Hartshorne’s Objections to Determinism and Compatibilism  

 
 
 

 

	
  
 

95 
E N E R O  

2 0 1 4  

On  Hartshorne’s  Objections  to  Determinism  and  Compatibilism  
Associate  Prof.  Dr.  Hakan  Gündoğdu,  
Gazi  University,  Turkey  

  
 

Introduction 

 

Are we really free? Or have we been always determined by previous natural conditions? On the level of 

common sense, we generally think that we could have done something different from what we actually did. But is it 

true? Indeed, can we do something different from what we actually do? In other words, what do we mean in reality 

when we say we could have done otherwise in our daily life? All these questions are very important in trying to 

give an answer to another question of who we are or who we want to be. So, it must be obviously clear that the 

problem of determinism is not merely a theoretical problem which we can easily get rid of. True, it is a great 

theoretical debate in philosophy from the old ages to our time. But it has also an existential character in terms of its 

essence for persons who search for the meaning of their life. 

Charles Hartshorne, a well-known American process philosopher, should be included among such persons. 

His philosophy embodies not only decisive intellectual argumentation but also his passionate desires and hopes of 

freedom. Hence, he strongly refuses to accept the (hard) determinist thesis meaning that everything was fully 

determined by the prior causes, events or conditions. In positing himself as an indeterminist, he appears as a 

decided opponent of determinist and even compatibilist positions on philosophical circles.  

He has made two main assertions when he vigorously attacked both determinism and compatibilism in his 

writings. One is positive claim that there is a relative indeterminism throughout the entire universe because that the 

universe has a contingent quality in its nature. He holds that the idea of a contingent universe is something provable 

-or at least reasonable-  in the light of our present knowledge about the nature if we take into consideration new 

scientific theories in physics. Other is a negative claim that determinist and compatibilist positions have faced 

serious theoretical and practical difficulties in explaining both natural and human world in a coherent and 

significant way. 

In this paper first, I shall focus merely on his negative claim and try to describe what he has really said us 

about the weakness of determinism and compatibilism. Having done this, second, I will endeavor to evaluate some 

basic assumptions under his contrary arguments and main reasoning at the concluding section. As for his positive 

claim, I will not dwell on it much more than needed for general insight of his indeterministic concept of nature and 

man. For, it requires engaging in a panpsychic theory in all its details, and this leads us to discuss the pro and con 

arguments of panpsychism. And this is another issue going beyond the limits of this paper.  

Since Hartshorne believes that burden of proof primarily rests on the determinist or the compatibilist, he 

seems to think that best strategy in defense of freedom is to directly attack their arguments and to show that serious 

defects are found within them. To him, there are both theoretical and practical difficulties of determinist and 

compatibilist theses. 



On Hartshorne’s Objections to Determinism and Compatibilism | Hakan Gündoğdu 

 
 

 

 

	
  
 

96 
E N E R O  

2 0 1 4  
 

Some Theoretical Difficulties in Determinism 

 

Hartshorne is deeply confident that absolute determinism is false in its theoretical bases, and that its falsity 

can be easily shown to those people who are sincere in their desire to know the truth1. In order to do this, first, he 

directly challenges the notion that science suggests the existence of absolute laws throughout the universe in 

support of determinism. The main assumption of the determinism is that we have to find out strict laws used for 

explaining the nature if we will take science seriously. But practice of science, says Hartshorne, has ever not 

established the existence of strict laws which determinism assumes. Observation can not give us that kind of 

certitude about the laws.2 The idea of law in sciences is indeed not a deterministic but statistical one.3 

The claim that science demands us to think deterministically must be therefore rejected on the ground of 

the statistical character of the laws.4 At that point, we see that Hartshorne many times referred to both such 

scientists as Clerk Maxwell, Gibbs, Darwin, Mendel and Bolzman who have defended statistical notion of law and 

to such indeterminist philosophers as Epicurus, Peirce, Bergson and Whitehead who were seriously concerned with 

physics as well as philosophy.5 What all those persons did set out to show is that the certitude of basic laws has 

actually depended on the large number of similarities between happening events rather than on the precise causal 

determination of the events taken singly.6  

However, is such an argument which is built on base of similarity enough to falsify the claim of the 

determinism? For instance, Cassirer has seriously attacked this similarity thesis by maintaining that if strict laws are 

statistical and thus applicable to only collectives not to individual events, then statistical laws are uncompromised 

with determinism. Statistical laws can be compromise with determinism on account of that they are applicable to 

only collectives. Despite this, they are in fact incompatible with indeterminism. For, indeterminism in opposition to 

determinism means that there must be alternative laws in nature as well as there must be different ways in which an 

individual event can occur. But, says Hartshorne, Cassirer has made only a strategic and deceiving move that we 

have to choose either order provided by determinism or chaos produced by indeterminism. The temptation here is 

that he has improperly redefined determinism and indeterminism in order to be able to posit them in contrary 

absolute stands. And hence Hartshorne directs his attack against these redefinitions by reminding us both that 

determinism is to say merely that every event in all detail is determined by its prior conditions or causes and that 

indeterminism no needs to absolutely deny the notions of regularity and causality.7  

Still, according to him, it is possible that one may use the word determinism for the mere assertion that 

                                                
1 C. Hartshorne, The Zero Fallacy and Other Essays in Neoclassical Philosophy, 1997, (ed. Mohammad Valady), Chicago: Open Court, p. 195-
196; Charles Hartshorne, “Beyond Enlightened Self-interest: A Metaphysics of Ethics”, Ethics, vol. 84, n. 3, p. 211 (1974). 
2 C. Hartshorne, “Indeterministic Freedom as Universal Principle”, Journal of Social Philosophy, v.15, n. 3, p. 9, (1984); C. Hartshorne, 
“Freedom Requires Indeterminism and Universal Causality”, The Journal of Philosophy, v.55, n.19, p. 796 (1958). 
3 C. Hartshorne, Beyond Humanism: Essays in the New Philosophy of Nature, 1937, (Willett, Clark Company), Chicago-New York, p.143; C. 
Hartshorne, “Contingency and the New Era in Metaphysics (I)”, The Journal of Philosophy, v. 29, n. 16, p. 423 (1932).  
4 C. Hartshorne, The Logic of Perfection and Other Essays in Neoclassical Metaphysics, 1962, Open Court Publishing, Lasalle-Illinois, p. 167. 
5 C. Hartshorne, “Indeterministic Freedom as Universal Principle”, pp. 5-6; C. Hartshorne, “Freedom Requires Indeterminism and Universal 
Causality”, p. 797. 
6 C. Hartshorne, The Logic of Perfection and Other Essays in Neoclassical Metaphysics, p. 167. 
7 Ibid, p. 181. 



Hakan Gündoğdu | On Hartshorne’s Objections to Determinism and Compatibilism  

 
 
 

 

	
  
 

97 
E N E R O  

2 0 1 4  

every event has its cause or causes, and indeterminism to mean that at least some events have no causes, thus 

making the issue one between two absolutes by disregarding a triadic choice including a relativistic view. But if one 

does so, then this renders indeterminism a doctrine which no one defends.8 

Once this was recognized, contends Hartshorne, we might say that universal causality is not the same as 

determinism. The different among deterministic and indeterministic definitions of cause is not related to the idea of 

whether or not every event has a cause. Rather, it is about how causes are connected to their effects.9 An 

indeterminist agrees with a determinist that every event has a cause or causes although he disagrees with him or her 

that every event is absolutely determined by its previous causes.10 Because, the cause, for Hartshorne, means a 

necessary condition for the occurrence of an event. In other words, it is a condition without which any event can not 

happen. He has thus made a distinction between necessary and sufficient conditions of any phenomena. He writes: 

“‘Necessary’ is that without which the phenomenon will not occur, ‘sufficient’ that with which it certainly will 

occur”.11 That’s, in his opinion, the latter is not identical to the former. Instead, the former is only a part of the 

latter.  

From this distinction, he maintains that the fulfillment of all necessary conditions of any event does not 

show that the event will certainly happen. The sole thing be inferred from their fulfillment is that the event may 

happen because that the effects of necessary conditions are less tangible compared to what actually happens. 

Necessary conditions only draw the limits in which the indeterminacy of the event turns into the concreteness of 

what actually happens. Hartshorne’s indeterministic perspective is obviously clear: there are neither uncaused 

happenings nor fully determined happenings.12 The causes are not sufficient to guarantee what concretely happens 

later although they are necessary in the beginning of events.13 Every event has a proportional spontaneity.14 Put 

differently, all events are not wholly determined by previous cause or causes but only conditioned by them. 

Conditioning sets limits to the effects of causes without fully determining the effects in a very strict way.15 

Given this distinction of causing and conditioning, it may be asserted that he also rejected the parallelism 

of Hume as well as determinist thesis by following Peirce, Bergson and Whitehead. Indeed, he strongly criticizes 

some basic assumptions of parallelism: Its first assumption is that (1) all necessities, regardless of being logical or 

not, must always effect the events in their all details. Hartshorne takes this assumption a bias of classical physics 

considering merely the quantitative character of the events not their qualitative one. Yet, says Hartshorne, a new 

physics as quantum mechanics stresses the qualitative aspects of the events and thus makes it possible to think that 

necessities effect the events only in their certain limited aspects. Second assumption accepts (2) necessary causal 

connections must either logical necessities connecting events with following events in their full particularity or else 

                                                
8 C. Hartshorne, “Freedom Requires Indeterminism and Universal Causality”, p. 793. 
9 Ibid, p. 793. 
10 Ibid, p. 794. 
11 C. Hartshorne, “Causal Necessities: An Alternative to Hume”, The Philosophical Review, v. 63, n. 4, p. 497 (1954). 
12 C. Hartshorne, The Zero Fallacy and Other Essays in Neoclassical Philosophy, p. 195. 
13 Ibid, p.114. 
14 C. Hartshorne, “Freedom Requires Indeterminism and Universal Causality”, p. 806. 
15 C. Hartshorne, The Zero Fallacy and Other Essays in Neoclassical Philosophy, pp. 135-136. 



On Hartshorne’s Objections to Determinism and Compatibilism | Hakan Gündoğdu 

 
 

 

 

	
  
 

98 
E N E R O  

2 0 1 4  
 

not logical necessities at all16. But Hartshorne holds that this dilemma is illogical because its dichotomy is false: 

neither every particular event is contained in its previous cause or causes, nor the word necessity has a meaning 

without being logical. Moreover, causal necessities can be logical without fully connecting the events to each other 

in their particular natures.17  

How could such a thing be possible? The answer to this question is found in his indeterminist notion of 

cause in the sense that the causes of an event provide not its actuality but only its possibilities. Actuality is much 

more than mere possibility: it is an act of becoming which no belongs to the cause but to the event itself. Here, the 

role of cause is nothing but to determine the common nature of all possibilities as regards any event.18 Causal 

necessities logically indicate only possible results, not inevitable ones. With this contention, he has suggested that 

the ‘necessary’ always means what is common to all possibilities.19 Although causal order is necessary, the idea of 

‘necessity’ need not lead us to suppose that there exists an unchangeable and fixed form of regularity throughout 

the universe.20 

As a result of this, he objects the claim that universals entirely determine their particular instances by 

applying to the concept of mathematical universals. In fact, determinism is, to him, a result of the misunderstanding 

about the relation between mathematics and knowledge of reality.21 True, each number in mathematical system has 

absolute determinate relations to other numbers. But, this abstract inner relation of mathematical systems is very 

different from concrete external relation in real world of particularities. A mathematical system is composed of 

universals or ideas, whereas the real world is made of tangible individuals or events; that’s, the laws of mathematics 

are about the ideas not real things.22 Hence, if there are universals in real world, their relation to their particular 

instances must be non-deterministic relations. It seems that here Hartshorne takes the universals ‘determinable’ not 

‘determinate’ things.23 

In this case, there are naturally no absolute equals in real world: with a simple observation about nature, 

we can see that an event A can be equal to an event B, event B to event C, and event C to event D, but we can also 

see that event A and event D are not always equal to each other in spite of all these previous equalities.24 From this 

observation, he says that nature is in its observable character contingent rather than necessary. In other words, the 

world could be otherwise. But ordinary observation is not sole evidence showing us the contingency of the nature. 

In addition to that, quantum physics has a significant role in comprehending the contingency of nature because it 

discloses the contingent character of ultimate physical particulars like the indeterminacy of the motions of electrons 

at the sub-atomic world. Consequently, the relation of universals to their particular instances can not be taken as 

                                                
16 C. Hartshorne, “Freedom Requires Indeterminism and Universal Causality”, p. 802; C. Hartshorne, “Causal Necessities: An Alternative to 
Hume”, p. 480. 
17 C. Hartshorne, “Causal Necessities: An Alternative to Hume”, pp. 480-482. 
18 Ibid, p. 497. 
19 C. Hartshorne, “Freedom Requires Indeterminism and Universal Causality”, p. 802. 
20 C. Hartshorne, “Causal Necessities: An Alternative to Hume”, p. 498. 
21 C. Hartshorne, Beyond Humanism: Essays in the New Philosophy of Nature, p. 148. 
22 C. Hartshorne, Ibid, p. 133; C. Hartshorne, “Are There Absolutely Specific Universals?”, The Journal of Philosophy, v. 68, n. 3, p. 76 (1971). 
23 C. Hartshorne, Beyond Humanism: Essays in the New Philosophy of Nature, p. 134. 
24 C. Hartshorne, “Are There Absolutely Specific Universals?”, p. 76. 



Hakan Gündoğdu | On Hartshorne’s Objections to Determinism and Compatibilism  

 
 
 

 

	
  
 

99 
E N E R O  

2 0 1 4  

merely a relation of necessity in no way.25  

Otherwise, we could not succeed in explaining the concepts of possibility, purpose, time and becoming 

which we often use in our daily life. But, determinism makes all of them meaningless.  

First, let’s take up the concept of ‘possibility’. Possibility, says Hartshorne, is an element of indecision 

especially concerning with the events which will happen in future. It implies what might be or might not be in the 

future.26 But, determinism argues that what actually happens now or what will occur in future is the sole thing 

which can happen. And this means that there is but one possibility and indeed that there are no possibilities at all. 

For, to speak of possibilities is to speak of alternatives in any case. If there are really no alternatives, then there is 

nothing called possibility.27 The possibility is simply reduced to that of necessity by destructing the modal contrast 

on which the senses of the terms depend. And this makes the separation of necessity and possibility disappear.28 

Second, Hartshorne goes on to urge that determinism also causes to lose the meaning of the word 

‘purpose’. For, they are universals and so are somewhat indeterminate in his understanding. If they fully determine 

what actually happen, this means that the separation of intent and its actualization would be senseless. In other 

words, for him, determinism can not be compatible with the idea of teleology.29 The fault of those who tries to 

combine determinism and teleology is found in their unseeing that utterly controlling purpose would be the sole 

purpose. Whereas, if the case really was so, the other purposes could not be ever actualized. Even have supposed 

that there are only two purposes, their accordance within real world must have still been a matter of chance which 

no intended before.30 Or else, an idea of absolute purpose would deny the individuality, chance and teleology in any 

case.31 

Third, he argues that similarly determinism makes the concept of time meaningless. In deterministic 

stance, for him, the present absolutely determines the future in its all details. But, on this case, what distinguishes 

the future from the present and even the past is any more absent. Fundamental distinctions among them have been 

entirely annihilated by determinism. Whereas, our knowledge of the world is that of events happen in the time-

world. Time can therefore be a real and open thing if and only if determinism is false. If not, the words real and 

unreal would certainly lose their sense in common language32.  

Now there is no doubt at all that Hartshorne thinks of the asymmetric character of time as only true 

understanding of time in opposition to the determinist’s notion of symmetric time which considers causal order as 

applying equally to both retrospective and prospective relations. To admit a notion of symmetric time is essentially 

to assume that cause is equal to its effect. But, Hartshorne warms us that it is a deterministic bias which can be 

named the prejudice of symmetry. For him, symmetrical ideas are derivative, but ultimate relations like causality 

                                                
25 C. Hartshorne, “Contingency and the New Era in Metaphysics (II)”, The Journal of Philosophy, v. 29, n. 17, p. 459 (1932). 
26 C. Hartshorne, Beyond Humanism: Essays in the New Philosophy of Nature, p. 130. 
27 C. Hartshorne, “Causal Necessities: An Alternative to Hume”, p. 485. 
28 C. Hartshorne, “Indeterministic Freedom as Universal Principle”, p. 9; C. Hartshorne, Beyond Humanism: Essays in the New Philosophy of 
Nature, p. 139. 
29 C. Hartshorne, Ibid, p. 135. 
30 C. Hartshorne, The Logic of Perfection and Other Essays in Neoclassical Metaphysics, p. 214. 
31 Ibid, p. 206. 
32 C. Hartshorne, Beyond Humanism: Essays in the New Philosophy of Nature, p. 138. 



On Hartshorne’s Objections to Determinism and Compatibilism | Hakan Gündoğdu 

 
 

 

 

	
  
 

100 
E N E R O  

2 0 1 4  
 

must be non-derivative and thereby be asymmetric. Either the cause must be, for example, greater than the effect or 

vice versa. Which one is true? He writes:  

“The answer is again given by simple analysis of meanings. In a causal transaction in which, from the set 

of conditions C issues a result E, we have first C alone and then C and E. Thus the total result of causation is in 

every instance an enhancement of reality, the creation of a new whole. … Any denial of the creative aspect of 

process leads to antinomies. Thus, if it be said that when E is actual, C the cause has ceased to be, we face the 

contradiction of an alleged causal relation of E to C, although there is said to be no such thing as C to serve as term 

of this relation. And if it be said that from an ultimate or eternal point of view there is no such thing as ‘C alone,’ 

but only C as prior to E, or E as subsequent to C, then, since these two complexes are equivalent, one is defying the 

indications of logic that equality, a symmetrical relation, is derivative.”33  

What all these shows is that the problem of causality or determinism has always a dimension related to the 

problem of time and becoming. Although he has been against notion of time and principle of natural coherence 

admitted by Kant, Hartshorne has recognized that such philosophers as Kant did see the core of the issue but others 

like Spinoza, Leibniz and Hume failed to understand it.34 In other words, some things in the world are necessary, 

but some other things are contingent. Both necessity and contingency, for him, are ultimate traits of the world of 

becoming within time.35  

Having considered theoretical difficulties carefully, Hartshorne eventually draws a conclusion that 

deterministic arguments presented here are not persuasive for him, and then notices that we shouldn’t in theory 

identify determinism and causality if we sincerely want to believe that we are free in a causal world.  

 

Practical and Ethical Difficulties in Compatibilism 

 

Apart from these considerations against determinism, Hartshorne has also objected the compatibilist thesis 

which asserts both determinism and human freedom are true in real world. To compatibilists, if we can do what we 

want to do or rather if we can do it without any external coercion on our action, then it means that, whatever causal 

conditions are, we are free.36  By this claim, however, they have said that they wouldn’t mind if freedom was 

actually true or not. What they did instead is merely to redefine the freedom in a way which allows us to accept the 

notion that we could be considered free even on the condition that we were completely determined by previous 

causal conditions. He has made the point in general: “this is like telling us that we are not in chains in so far as we 

don’t mind or notice the chains”.37  

In fact, I think, he is certainly right at that point. For, they have tried to solve such a contingent issue as 

                                                
33 C. Hartshorne, “Freedom Requires Indeterminism and Universal Causality”, p. 807. 
34 C. Hartshorne, “Contingency and the New Era in Metaphysics (II)”, pp. 422-423. 
35 C. Hartshorne, The Logic of Perfection and Other Essays in Neoclassical Metaphysics, p. 19; C. Hartshorne, “Indeterministic Freedom as 
Universal Principle”, p. 8. 
36 C. Hartshorne, “Indeterministic Freedom as Universal Principle”, p. 7. 
37 C. Hartshorne, The Logic of Perfection and Other Essays in Neoclassical Metaphysics, p. 19; C. Hartshorne, “Beyond Enlightened Self-interest: 
A Metaphysics of Ethics”, p. 210. 



Hakan Gündoğdu | On Hartshorne’s Objections to Determinism and Compatibilism  

 
 
 

 

	
  
 

101 
E N E R O  

2 0 1 4  

human freedom only by a maneuver of arbitrarily redefining a crucial term. Accordingly, to rate as free, you have to 

be content with being determined. But, it is an arbitrarily chosen criterion and ultimately a matter of definition. The 

compatibilists are not maintaining to have made a real discovery about our relation to external world. They talk 

about not synthetic contingent propositions but only analytical propositions in which a crucial term are arbitrarily 

redefined somewhat contrary to its usual sense.  

Unlike this first objection, Hartshorne rejects, too, another argument of the compatibilists as regarding the 

indispensible role of motives in our processes of making a decision. Our decisions, to spokesperson of 

compatibilism, have been inevitably effected by the motives. Behind our decisions or actions, there are strong 

motives which cause us to do what we have done. Whenever we made a decision, says the compatibilist, it has been 

constantly determined by the strongest motive among others. Whereas, this is, for Hartshorne, unsound argument 

for compatibilist thesis. To see why this is so, we must consider whether or not motives are compared to each other 

in terms of establishing which of them is the strongest. He writes: “Motives cannot be measured comparatively in 

any way other than by seeing which ones do determine actions”.38  

In other words, we can establish the strongest motive only after it determines the action. But, if there is no 

way to know which motive is the strongest before the action, this requires us to accept that the argument of the 

compatibilist is nothing but a tautology. Again, a motive is indefinite thing in terms of its detailed results. If we talk 

about human beings, we should be aware of that a motive is always more or less general although that an act is in 

no way general but always particular.39 For instance, an intention to make a good impression is a general motive for 

behaving in a certain way anywhere it needs, but to speak effectively at a job interview is a particular act.  

Another unsound argument of the compatibilists is, for Hartshorne, that to accept the freedom to do 

otherwise entails to accept a new character instead of our present character. With this argument, they have assumed 

that our actions are ours only on condition that they are determined by our own character. Since we do what our 

character determines us to do, thus, our actions too are self-determined in any way. As for Hartshorne, he objects to 

this argument by showing there is an obvious contradiction here. After all, our actual self come into existence with 

the action, so it is not one of the previous causes of itself. In that case, how can it be really said that we have self-

determination?  Nonetheless, if it is said that what determines the action is our previous self not actual self, then 

what infers from this is nothing but that the action was already determined before the existence of new actual self. 

And again, this shows that we have not self-determination because that previous self cannot be exactly the same as 

actual self.40  

Indeed, not having succeeded in separating the sense and the reference of the word self, the compatibilists 

have, in my opinion, committed to the Masked Man Fallacy. For, the sense is the meaning, but the reference is the 

object to which the word refers. Since the actual self is the self after the action while previous self is the self before 

                                                
38 C. Hartshorne, “Indeterministic Freedom as Universal Principle”, p. 8. 
39 C. Hartshorne, “Freedom Requires Indeterminism and Universal Causality”, p. 799. 
40 Hartshorne, The Logic of Perfection and Other Essays in Neoclassical Metaphysics, p. 20; C. Hartshorne, Beyond Humanism: Essays in the 
New Philosophy of Nature, p. 155. 



On Hartshorne’s Objections to Determinism and Compatibilism | Hakan Gündoğdu 

 
 

 

 

	
  
 

102 
E N E R O  

2 0 1 4  
 

the action, their referents can not be the same in any case.41 We know the former under one description, but we 

know latter under another description.  

It seems to me, for Hartshorne, this is so due to that each action produces somewhat a new character 

although our characters are generally conveyed in our actions. In his understanding, the character is unsettled, and 

hence it is, within certain limits, open to the alternative actions or probabilities. Its relation to our actions is no 

longer absolute and necessitating one.42 To him, compatibilist’s argument depends on the doctrine that becoming is 

a result of being. But, quite the reverse is true. What misleads them is that they fail to understand the inevitable role 

of time throughout the world.43 Furthermore, says Hartshorne, our capacity to form general concepts as well entails 

that we cannot be entirely determined by a settled and irresistible character.44  

On the other hand, he also attacks the moral argument that determinism is not only compatible with but 

also necessary for ethical responsibility. To compatibilists, it is certainly vain to call our actions as good or bad 

unless they are determined by previous causes including character. Because, good or bad action is, for them, a 

consequence of good or bad character.45 But, says Hartshorne, “this reasoning consists in converting the need for a 

relative form of something into a need for the absolute form of that something.”46 It is true, for him, that we need 

the idea of causality even in ethics. Nonetheless, as mentioned before, this must not bring us to concede that 

determinism and causality are the same. Further, even if two were the same, we still could not accept the moral 

argument of the compatibilist. For, he definitely rejects to acknowledge that absolute determinism could hold of the 

idea of conscious beings.47  

Similarly, he thinks that it is wrong to also present the psychoanalysis as a supporting argument for 

compatibilist thesis. To the argument, even our most variable actions are traceable to the unconscious causes. But, 

from psychoanalysis, to say determinism must be true is merely to commit the same fallacy in making a 

deterministic inference from Newtonian laws. With the principle of uncertainty, we know that observation in the 

sub-atomic world changes the observed essentially. The same is true for psychoanalysis. All observation of 

subconscious causes changes those causes. Whenever we attempted to discover them, we would make them 

inaccessible.48  

In fact, the core of the argument is the assertion that our actions are determined by our own internal nature 

rather than by any sort of external coercion upon it. From this, the compatibilists openly utter that what is crucial in 

ethics is not whether our actions are inevitable or not, but whether they belong to us or not. But, as put in the 

previous paragraphs, this claim too is another instance of the maneuver of arbitrarily redefining the word freedom. 

                                                
41 For ‘Masked Man Fallacy’, see Antony Flew, How to Think Straight: An Introduction to Critical Reasoning, 1998, Prometheus Books, New 
York, p. 31.  
42 C. Hartshorne, “Beyond Enlightened Self-interest: A Metaphysics of Ethics”, p. 211. 
43 C. Hartshorne, Beyond Humanism: Essays in the New Philosophy of Nature, p. 152. 
44 C. Hartshorne, “Freedom Requires Indeterminism and Universal Causality”, p. 800. 
45 C. Hartshorne, Ibid, p. 793; C. Hartshorne, “Indeterministic Freedom as Universal Principle”, p. 8; C. Hartshorne, “Beyond Enlightened Self-
interest: A Metaphysics of Ethics”, p. 210. 
46 C. Hartshorne, Beyond Humanism: Essays in the New Philosophy of Nature, p. 157. 
47 C. Hartshorne, “Beyond Enlightened Self-interest: A Metaphysics of Ethics”, p. 210. 
48 C. Hartshorne, Beyond Humanism: Essays in the New Philosophy of Nature, p. 151. 



Hakan Gündoğdu | On Hartshorne’s Objections to Determinism and Compatibilism  

 
 
 

 

	
  
 

103 
E N E R O  

2 0 1 4  

Consequently, Hartshorne recapitulates the same objection made by James49: If we think that we couldn’t act 

differently from what we did when all conditions remained the same, then it follows necessarily that the our 

judgments of remorse or regret would lose their actual meanings in language.50  

Where this leads us is nothing but pessimism. To avoid the pessimism, therefore, we should keep ourselves 

away from determinism. Because of that, he notices, some psychiatrists have insisted upon that it is important for a 

patient to know that behavior is not totally determined by subconscious causes.51 Perhaps, to tell a patient that he is 

not free may make him feel better because it eliminates the risks and responsibilities of deciding what to do. But 

there are two unacceptable results of it: After all, this is to ultimately render human beings as less conscious being 

just like lower animals. And next, this also means to reduce the opportunities of the life as well as the risks of the 

life to triviality. Whereas, such a conclusion is, for Hartshorne, never desirable in itself.52  

His another objection related with this is that to foreknow the decisions in future, whether or not they 

results from subconscious causes or other causes, deprives them of meaning in any case. Suppose, for instance, that 

we always predict what will happen in future. Then this means to renounce the right to decide in future and thereby 

to leave all decision into the hands of our self in present. But, says Hartshorne, this is indeed not a rational and 

meaningful life. To predict the future in itself can not be the end of life. Rather, it must be to increase the good 

opportunities of future so that we can actually live our lives in future. We do not live to know before what is to 

happen but live to enjoy the present and to make wise decisions about future. Therefore, the genuine task of 

psychiatry or psychology should be to increase our freedom in the face of compulsions or constraints which limit us 

to do or not to do. Finally, unlimited predictability is in no way desirable once more again.53 Moreover, if it was 

certainly true that everything else in the universe as well as our decisions was the inescapable result of the past, 

then the universe would remain entirely unexplainable.54 

  

Conclusion 

 

As we have seen so far, Hartshorne has tried to disprove the arguments for (hard) determinism and 

compatibilism. Although there are, as I will mention a little later, some problematic assumptions in his objections, 

nonetheless, I think, he is certainly right about at least one point: problems regarding real facts of actual world can 

never be solved by only playing with language, or more clearly speaking, by merely redefining the crucial terms. 

For, such a thing leads us to talk about that which can not be said. But that is nothing but what determinist and 

compatibilist did while talking about freedom. In regard to the definitions of such words as cause, determinism, 

indeterminism, possibility, purpose, time, becoming, necessity and etc, we have seen the other instances for this 

                                                
49 William James, Will to Believe and Other Essays in Popular Philosophy, 2006, Cosimı Inc, New York, p. 163. 
50 C. Hartshorne, Beyond Humanism: Essays in the New Philosophy of Nature, pp. 154-155. 
51 C. Hartshorne, “Indeterministic Freedom as Universal Principle”, p. 9. 
52 Ibid, p. 11. 
53 Ibid, p. 10; C. Hartshorne, “Freedom Requires Indeterminism and Universal Causality”, pp. 801-802. 
54 Charles Hartshorne, “Meaning of Freedom (Letters to the Editor)”, Bulletin of the Atomic Scientists: A Magazine of Science and Public 
Affairs, v. 16, n. 10, pp. 374 and 423 (1960). 



On Hartshorne’s Objections to Determinism and Compatibilism | Hakan Gündoğdu 

 
 

 

 

	
  
 

104 
E N E R O  

2 0 1 4  
 

maneuver of arbitrarily redefining the crucial terms in a discussion.  

Notwithstanding that I agree with Hartshorne on this point, yet, I must notice that there are two 

troublesome assumptions behind Hartshorne’s objections to determinism and compatibilism. First, lets the most 

noticeable of two, which we may call the fallacy of burden of proof. The burden of proof is in principle on the 

person who makes a claim or an assertion. But if you put the burden of proof on the person who rejects the claim or 

assertion, then you commit to the fallacy of burden of proof. The main idea behind this is that any claim is to be 

taken as true unless it is proved otherwise. Almost whenever Hartshorne says, from this idea, that the arguments for 

determinist or compatibilist are invalid or unsound, it seems to me, he immediately concede that his free-will thesis 

are proven as true. But, at that point, it is important to remember that no other grounds are offered for why free-will 

should be accepted as true. And this by itself is enough to see that there is something wrong in his approach. In 

other words, absent of the sound arguments for the determinist or compatibilist thesis can not be in itself an 

argument for the free-will thesis.  

One of the best examples for this fallacious reasoning could be clearly seen when he referred to the 

quantum mechanics in order to support the indeterminism. But the interpretation of the quantum mechanics is a 

disputable issue among physicists. For instance, Riggs argues that “absence of causality is not necessitated by the 

formalism of quantum mechanics. The denial of causality was a deliberate choice made in the formulation of 

Orthodox Quantum Theory.”55 The sole thing that we could infer from the data of quantum mechanics is that as if 

there is indeterminacy in subatomic world observed by us, but we do not know whether or not there is such 

indeterminacy in actual world.56  

As for his second assumption or let’s say his tactical move, it is about the appeals to common sense 

judgements in order to refuse determinist or compatibilist arguments. If we accept determinist or compatibilist 

claims, for Hartshorne, our common sense judgements -and thereby such crucial words as possibility, purpose, time 

and becoming, real or unreal etc- will definitely lose their meanings in common sense. But to appeal to common 

sense in that way is one of the informal logical fallacies. Certainly, common sense judgements neither can be used 

to establish whether or not something is true nor can they be used to dismiss another thing out of hand. For, a 

statement can not be true just because everyone knows it true. To appeal to common sense in order to prove a claim 

is, therefore, nothing but to beg the question.  

For that reason, it seems to me, the problem of determinism and free-will is not that which can be smoothly 

solved by reference to neither common sense nor who has the burden of proof. Nonetheless, as I have expressed 

elsewhere57, our sense of being free is so powerful that we can’t easily set aside our hope that we are somewhat free 

even in a causal world. By saying ‘a causal world’, as Hartshorne indicated in his writings, I mean a world which 

                                                
55 Peter J. Riggs, Quantum Causality: Conceptual Issues in the Causal Theory of Quantum Mechanics (Studies in History and Philosophy of 
Science 23), 2009, Springer Publications, New York, p. 182. 
56 John Searle, “The Freedom of the Will”, in Philosophy: History and Problems by Samuel Enoch Stumpt, 1994, McGraw-Hill, USA, pp. 767-
768; Robert C. Bishop, “Chaos, Indeterminism and Free Will”, The Oxford Handbook of Free Will, 2003 (ed. Robert Kane), Oxford University 
Press, Oxford, pp. 117-118. 
57 Hakan Gündoğdu, “Corliss Lamont’ta Seçme Özgürlüğü ve Belirlenimcilik Problemi” (The Problem of Determinism and Freedom of Choice 
in Corliss Lamont), Kaygı: Uludag University Faculty of Arts and Sciences Journal of Philosophy, n.8, p. 150, (2007). 



Hakan Gündoğdu | On Hartshorne’s Objections to Determinism and Compatibilism  

 
 
 

 

	
  
 

105 
E N E R O  

2 0 1 4  

are caused or conditioned but not completely determined by previous causes. In fact, that is exactly what 

Hartshorne has tried to show us. To put this another way, he has attempted to simultaneously solve the problems of 

randomness and freedom when he argued both that universal causality is not the same as determinism and that an 

(relative) indeterminist may agree with a determinist that every event has a cause or causes.  

 

Bibliography 

 

Antony Flew, How to Think Straight: An Introduction to Critical Reasoning, 1998, Prometheus Books, New York. 

Charles Hartshorne, The Logic of Perfection and Other Essays in Neoclassical Metaphysics, 1962, Open Court 

Publishing, Lasalle-Illinois. 

Charles Hartshorne, Beyond Humanism: Essays in the New Philosophy of Nature, 1937 (Willett, Clark Company), 

Chicago-New York. 

Charles Hartshorne, The Zero Fallacy and Other Essays in Neoclassical Philosophy, 1997 (ed. Mohammad 

Valady), Chicago: Open Court. 

Charles Hartshorne, “Are There Absolutely Specific Universals?”, The Journal of Philosophy, v. 68, n. 3, pp. 76-78 

(1971). 

Charles Hartshorne, “Causal Necessities: An Alternative to Hume”, The Philosophical Review, v. 63, n. 4, pp. 479-

499 (1954). 

Charles Hartshorne, “Contingency and the New Era in Metaphysics (I)”, The Journal of Philosophy, v. 29, n. 16, pp. 421-

431 (1932). 

Charles Hartshorne, “Contingency and the New Era in Metaphysics (II)”, The Journal of Philosophy, v. 29, n. 17, pp. 457-

469 (1932). 

Charles Hartshorne, “Freedom Requires Indeterminism and Universal Causality”, The Journal of Philosophy, v.55, 

n.19, pp. 793-811 (1958). 

Charles Hartshorne, “Indeterministic Freedom as Universal Principle”, Journal of Social Philosophy, v.15, n. 3, pp. 

5-11 (1984). 

Charles Hartshorne, “Meaning of Freedom (Letters to the Editor)”, Bulletin of the Atomic Scientists: A Magazine of 

Science and Public Affairs, v. 16, n. 10, p. 374 and 423 (1960). 

Charles Hartshorne, “Beyond Enlightened Self-interest: A Metaphysics of Ethics”, Ethics, vol. 84, n. 3, pp. 201-216 

(1974). 

Hakan Gündoğdu, “Corliss Lamont’ta Seçme Özgürlüğü ve Belirlenimcilik Problemi” (The Problem of 

Determinism and Freedom of Choice in Corliss Lamont), Kaygı:Uludag University Faculty of Arts and 

Sciences Journal of Philosophy, n.8, pp. 128-152 (2007). 

John Searle, “The Freedom of the Will”, in Philosophy: History and Problems by Samuel Enoch Stumpt, 1994, 

McGraw-Hill, USA, pp. 766-774. 

Peter J. Riggs, Quantum Causality: Conceptual Issues in the Causal Theory of Quantum Mechanics, (Studies in 



On Hartshorne’s Objections to Determinism and Compatibilism | Hakan Gündoğdu 

 
 

 

 

	
  
 

106 
E N E R O  

2 0 1 4  
 

History and Philosophy of Science 23), 2009, Springer Publications, New York. 

Robert C. Bishop, “Chaos, Indeterminism and Free Will”, The Oxford Handbook of Free Will, 2003, (ed. Robert 

Kane), Oxford University Press, Oxford-New York, pp. 111-127. 

William James, Will to Believe and Other Essays in Popular Philosophy, 2006, Cosimı Inc, New York. 



Alex Ibarra Peña | La legalidad de la naturaleza, un problema para la autonomía de la inducción: el planteamiento filosófico de Desiderio Papp  

 
 
 

 

	
  
 

107 
E N E R O  

2 0 1 4  

La  legalidad  de  la  naturaleza,  
un  problema  para  la  
autonomía  de  la  inducción:  el  
planteamiento  filosófico  de  
Desiderio  Papp  
Natural  laws,  a  problem  for  the  autonomy  of  
induction:  Desiderio  Papp’s  philosophical  
approach  
Alex  Ibarra  Peña  
Fundación  Millas,  Universidad  Adolfo  
Ibáñez  

 

 

  
  
  
  
  
Resumen  
  
En   lo   que   viene   pretendemos   desarrollar   el   análisis   que   el  
autor   hace   sobre   la   vuelta   a   la   visión   euclideana   de   la  
ciencia.   Esta   cuestión   dará   lugar   a   la   centralidad   de   la  
geometría  en  el  desarrollo  de  las  ciencias  básicas  a  partir  de  
la   distinción   entre   leyes   constantes   y   leyes   necesarias.  
Considerando   estas   últimas   leyes   como   la   esencia   de   la  
investigación  científica.  Esta  operación  será  entendida  como  
la   geometrización   del   mundo.   Pues   dicha   operación   de  
geometrización   se   coloca   en   oposición   a   la   tendencia  
positivista  que  otorga  valor  a   la   inducción.  Papp  aparecerá  
como   un   opositor   a   la   autonomía   de   la   inducción,  
entendiéndola   siempre   como   una   forma   de   la   deducción.  
Por   último,   me   interesará   dar   algunas   luces   en   relación   a  
que  este  espíritu  científico  de  Papp  no  se  relaciona  con  una  
visión  empirista  de  la  naturaleza,  sin  embargo  tampoco  se  le  
puede   rotular   de   idealista,   la   alternativa   que   nos   queda   es  
clasificarlo   de   realista.   Esto   ayudaría   a   despejar   su  
compromiso  metafísico.    
  
Palabras  Clave  
  
Inducción,   leyes   naturales,   empirismo,   geometría  
euclideana,  geometría,  Desiderio  Papp.  
  

  
  
  
  
  
  
  
  
  
  
  
  
  
  
  
  
  
  
  
  
  
  
  
  
Abstract  
  
The  aims  of  this  paper  it  to  develop  the  analysis  undertaken  
by   Desiderio   Papp   concerning   the   return   to   the   Euclidean  
view   of   science.   This   issue   points   to   the   central   place  
occupied  by  geometry  in  the  development  of  basic  sciences  
beginning   with   the   distinction   between   constant   and  
necessary   laws,   and   necessary   laws   are   thought   to   be  
essential   elements   for   scientific   research.   This   operation   is  
understood   as   the   geometric   vision   of   the   world,   a   thesis  
opposed  to  positivistic  philosophies  which  value  induction.  
Papp   does   not   believe   in   the   autonomy   of   induction,   a  
procedure   he   always   considered   as   a   form   of   deduction.  
Finally,   I   point   out   that  Papp’s   scientific   outlook   is   neither  
empiricist  nor   idealist:   it   remains   the  possibility  of   ranging  
him  among   realists  —   this  helps   clear  up  his  metaphysical  
commitment.  
  
Keywords  
  
Induction,   Natural   laws,   Empiricism,   Euclidean   geometry,  
Desiderio  Papp.  
    

  
  
                              
  

Fecha  de  entrada:  05-­‐‑10-­‐‑2013                                                  Fecha  de  aceptación:  21-­‐‑11-­‐‑2013  

 



	
  



Alex Ibarra Peña | La legalidad de la naturaleza, un problema para la autonomía de la inducción: el planteamiento filosófico de Desiderio Papp  

 
 
 

 

	
  
 

109 
E N E R O  

2 0 1 4  

La  legalidad  de  la  naturaleza,  un  problema  para  la  autonomía  de  la  
inducción:  el  planteamiento  filosófico  de  Desiderio  Papp  
Natural  laws,  a  problem  for  the  autonomy  of  induction:  Desiderio  Papp’s  philosophical  approach  
Alex  Ibarra  Peña  
Fundación  Millas,  Universidad  Adolfo  Ibáñez  
  

  
  
  
  
Introducción 

 

Este autor de origen austro-húngaro puede ser considerado como uno de los filósofos con más vasta 

presencia en nuestro continente, en el cual desarrolló su quehacer intelectual en universidades como la 

Universidad Nacional de Tucumán (1945-1946), Universidad La República en Montevideo (1947-1962), 

Universidad de Buenos Aires (1951-1960), Universidad de Concepción (1958-1960), Universidad de Caracas, 

Universidad de Mérida y Universidad de Maracaibo (1960), Universidad Nacional Autónoma de México 

(1961), Universidad de Chile (1961). Sus aportes teóricos han sido reconocidos en Argentina y Chile países en 

los cuales fue galardonado con merecidos reconocimientos públicos por distintas instituciones académicas y 

científicas. Su principal línea de investigación y su práctica docente estuvo relacionada a la historia y filosofía 

de las ciencias.1 

Sin duda que nunca abandonó en su escritura una orientación metodológica apegada a la visión 

histórica de la ciencia. La escritura de Papp es prolífica, esta producción es una de las más abarcadoras de 

filósofos que hayan realizado su actividad en Chile. Si bien no toda su obra es producida en Chile, hay parte de 

ella que se produce en nuestro país2.  

Se puede inferir ya desde el título que, en Filosofía de las leyes naturales (FLN), interesa la legalidad de la 

naturaleza, pues es ésta la que se presentará como un problema filosófico. Este texto es entero sobre problemas 

filosóficos. Es un texto coherente desde el inicio hasta el final, aquí no quedan dudas de un Papp filósofo. Las 

                                                
1 Los datos biográficos los extraigo del sitio oficial sobre la vida y obra de Desiderio Papp, el cual ha sido implementado por su esposa Mona 
Papp. Se puede acceder a este sitio en el enlace http://membres.lycos.fr/monapapp/dp.html 
2 Los textos de Papp son: Los mundos habitados (Viena, 1928. Reediciones en Barcelona, Milán, Budapest), A dónde va el género humano 
(Viena, 1931. Reediciones en Londres, Milán, París, Nueva York, Buenos Aires, México), La doble faz del mundo físico (Buenos Aires, 1944. 
Reedición en Milán), El legado de Henri Poincaré al siglo XX (Buenos Aires, 1944), Röntgen, el descubridor de los rayos x (Buenos Aires, 
1945), Más allá del sol. La estructura del universo (Buenos Aires, 1944. Reediciones en Madrid y Milán), Historia de la física (Buenos Aires y 
Madrid, 1945), Filosofía de las leyes naturales (Buenos Aires, 1945), El problema del origen de los mundos. Historia de la cosmología (Buenos 
Aires, 1950. Reedición, Madrid y Milán), Historia de los principios fundamentales de la química (Buenos Aires, 1950), Historia de la ciencia 
(Buenos Aires, Nueva York, Madrid, Río de Janeiro, México, 1951), Panorama general de la historia de la ciencia (En colaboración con Aldo 
Mieli y José Babini. Buenos Aires y Madrid, 1952-1961), A L’aube de la Methode experimentale, La loi de la chute libre et la circulation du 
sang (París, 1954), Claude Bernard (Buenos Aires, 1968), Harvey: motu cordis (Buenos Aires, 1970), Sinopsis del conocimiento científico 
desde los griegos hasta la ciencia contemporánea (Barcelona. 1972-1975), Einstein. Historia de un espíritu (Madrid, 1979), Ideas 
revolucionarias en la ciencia (Santiago, 1979), Descubridores y descubrimientos (Santiago, 1982), Darwin. La aventura de un espíritu (Madrid, 
1983), Historia de la ciencia en el siglo XX (Santiago, 1983), Historia de los autómatas. Desde la antigüedad hasta nuestra era de la 
computación (Santiago, 1988), Breve historia de la ciencia (Buenos Aires, 1988. Reedición en Santiago), Teorías sobre la vida (Colaboración 
de Jorge Estrella. Santiago, 1989), De Galileo a Einstein (Colaboración de Jorge Estrella. Santiago, 1989), Breve historia de la medicina 
(Colaboración de A. Agüero. Buenos Aires, 1990). 



La legalidad de la naturaleza, un problema para la autonomía de la inducción: el planteamiento filosófico de Desiderio Papp | Alex Ibarra Peña 

 
 

 

 

	
  
 

110 
E N E R O  

2 0 1 4  
 

referencias que utilizará serán contemporáneas a su época y también ligadas a autores que hicieran del 

conocimiento científico su preocupación filosófica3. También habría que resaltar la erudición que muestra en física, 

geometría, biología, química y matemáticas4.  

 

La centralidad de la geometría en las ciencias básicas 

 

Una campanada decisiva y solemne sonó en la historia del Espíritu cuando los 

griegos lograron crear la geometría. 

 

Con esta cita que colocamos de epígrafe comienza el primer capítulo de FLN. La idea del autor es 

señalar la centralidad de la geometría en la historia del Espíritu, podríamos decir, en la historia del 

conocimiento. No de cualquier geometría, sino que de la griega, entiéndase, si se quiere, de la geometría 

euclideana. La legalidad de la naturaleza sólo se entenderá en función de la geometría, de aquí que Papp 

comience su texto con una cita a Schrödinger en donde éste señala que: “Las leyes científicas que encontramos, 

son funciones de la geometría que empleamos”5. Esta irrupción de la geometría será importante, en cuanto a que 

dará lugar a la distinción entre leyes naturales y leyes de la naturaleza.  

Recordemos el título del libro, Filosofía de las leyes naturales, la discusión epistemológica entonces, 

estará centrada en las leyes naturales y no en las leyes de la naturaleza. El acceso epistémico para Papp, sólo 

será posible en este ámbito. Podríamos establecer que las leyes naturales tienen que ver más con el pensamiento 

que con la naturaleza, de aquí la centralidad de la geometría. Tomará importancia en esta teoría aquello que 

conocemos como demostración lógica. En cuanto a la discusión que podría establecerse entre geometrías 

euclideanas y no-euclideanas, cuestión que no desconocerá Papp, se hará una defensa a las primeras, sostiene el 

autor: “Jamás la ciencia —a pesar de lo que dicen los manuales sobre las bases empíricas y los métodos 

inductivos de la física galileana y por consiguiente de la física actual—, jamás la ciencia olvidó sus orígenes 

euclideanos, jamás su espíritu se volvió fundamentalmente infiel a la ascendencia geométrica” (Papp, 1945. 18). 

Este establecimiento de la importancia de la geometría euclideana lo llevará a la distinción entre las 

relaciones constantes y relaciones necesarias. Pues las relaciones constantes estarían relacionadas al empirismo 

a partir de la inducción, serían a posteriori; y las relaciones necesarias estarían relacionadas a la abstracción a 

partir de la deducción, serían a priori:  

 

                                                
3 Por ejemplo Bachelard (El nuevo espíritu científico de 1937) que nuevamente ocupará un lugar periférico en la discusión del autor; Meyerson 
(Ensayos de 1936); otros autores más cercanos al Círculo de Viena ocuparán un lugar central, tales como Reichenbach (Filosofía de la doctrina 
del espacio y el tiempo de 1928) y Russell (Los principios de las matemáticas de 1903, Los problemas de la filosofía de 1928, La perspectiva 
científica de 1931), por último también destacamos la referencia a Schlick (Espacio y tiempo en la física del presente de 1923) miembro del 
Círculo de Viena3. Central será la figura de Kant en este texto. 
4 Aquí encontramos autores tales como: los matemáticos y geómetras Euler, D’Alembert, Lagrange, Lobachevsky, Gauss, Bartels, Clifford y 
Riemann; los químicos Dalton, Pasteur, Kekulé, Van T’hoff, Le Bel, Langmuir, Berthelot, Witte, Henri Victor; los biólogos Goldschmidt, 
Leininger, Hunt Morgan, Kerner-Marilaun, Cuvier, Bertanlanfy, etc. 
5 Papp no señala la referencia del texto al cual pertenece el fragmento citado. 



Alex Ibarra Peña | La legalidad de la naturaleza, un problema para la autonomía de la inducción: el planteamiento filosófico de Desiderio Papp  

 
 
 

 

	
  
 

111 
E N E R O  

2 0 1 4  

El espíritu humano no se contenta sólo con leyes empíricas; en su búsqueda de lazos legales entre los 

fenómenos, el espíritu desea encontrar no sólo relaciones constantes —leyes empíricas— sino, sobre 

todo, relaciones necesarias que se impongan forzosamente al intelecto, dándole la suprema satisfacción 

de la evidencia (Papp, 1945, 18). 

 

Interesante es el uso del concepto de evidencia que emplea Papp, sin duda es una noción opuesta a la de 

hecho empírico. En esto se puede ver una cierta oposición al positivismo lógico, en el cual encontraremos una 

noción de evidencia relacionada al significado empírico6. Para los neopositivistas será de carácter fundamental 

la evidencia en lo empírico, lo cual otorgaría importancia a la inducción. Respecto de la autonomía de la 

inferencia inductiva será fundamental el aporte del pensamiento de Russell. Podemos ver la oposición a esta 

valoración empírica en el criterio fundamental de lo científico, cuando Papp añade: “Por supuesto, la 

observación, con sus tanteos y esfuerzos, es indispensable, pero no hace más que preparar la fase superior de la 

teoría, la de las leyes necesarias, el único y verdadero fin del conocimiento científico” (Papp, 1945, 18). Y es 

más claro cuando se refiere directamente a la inducción negando su autonomía: 

 

Veremos que las ciencias llamadas inductivas son en alto grado deductivas, que las construcciones 

intuitivas del espíritu son los puntos de partida de sus razonamientos decisivos; son las deducciones las 

que conducen a las leyes más trascendentales. La experiencia no interviene más que para permitir el 

examen, la comprobación de las deducciones obtenidas de las construcciones intuitivas. Aunque sus 

servicios de control, de confirmación, sean naturalmente indispensables, la experiencia está relegada a 

la segunda fase de la marcha del espíritu investigador, que procede, a partir de intuiciones, 

geométricamente, por deducciones. En realidad, la experiencia sigue al descubrimiento de las leyes, no 

las precede. (Papp, 1945, 52-53). 

 

Para Papp la primacía de la ley por sobre la experiencia dará la importancia de la filosofía dentro de las 

ciencias. De esta manera vemos presente en el autor la idea de una filosofía primera que va más allá de la labor 

científica. Ese ir más allá es el ideal metafísico. Es ese el ánimo al cual se opondrá el Círculo de Viena, ya que 

justamente no propone una filosofía primera sino que de carácter secundario en beneficio de la autonomía del 

conocimiento científico. Como lo plantea Schlick en un artículo de 1930 titulado “El viraje de la filosofía”: 

 

De esta manera queda determinada la verdad (o falsedad) de todo enunciado, de la vida diaria o la 

ciencia. No hay, pues, otra prueba y confirmación de las verdades que no sea la observación y la 

ciencia empírica. Toda ciencia (en cuanto referimos esta palabra al contenido y no a los dispositivos 

                                                
6 Carnap en su artículo de 1932 titulado “La superación de la metafísica mediante el análisis lógico del lenguaje”, escribe: “El metafísico nos 
dice que no pueden especificarse condiciones empíricas de verdad, si a ello se agrega que a pesar de todo quiere “significar” algo con ellas, 
sabremos entonces que no se trata en ese caso sino de una mera alusión a imágenes y sentimientos asociados a las mismas, lo que sin embargo 
no les otorga significado”. Confrontar la compilación de Alfred Ayer, El positivismo lógico, FCE, México, 1965, p. 73. 



La legalidad de la naturaleza, un problema para la autonomía de la inducción: el planteamiento filosófico de Desiderio Papp | Alex Ibarra Peña 

 
 

 

 

	
  
 

112 
E N E R O  

2 0 1 4  
 

humanos para llegar a él) es un sistema de conocimientos, esto es, de proposiciones empíricas 

verdaderas. (Ayer, 1965, 62). 

 

La crítica a la autonomía de la inducción 

 

Para Papp la investigación científica se puede realizar mediante dos métodos que son la deducción y la 

inducción. Este doble método de la investigación científica no considera una igualdad en los métodos, ya que 

coloca a la inducción en un lugar menos relevante: “Sería falso concluir de esta dualidad la equivalencia de 

ambos métodos; su importancia en la actividad legisladora del pensamiento científico está lejos de ser igual. El 

primado recae sobre el proceder hipotético deductivo” (Papp, 1945, 101). Para esta afirmación colocará las 

autoridades de Aristóteles, Descartes, Leibniz y Kant, y nos advertirá que es Russell el principal adversario de 

este método. Como ya hemos señalado en el texto es Russell uno de los principales defensores de la autonomía 

de la inducción. Sin embargo, Papp recurre al Russell de Los principios matemáticos y señala que en este texto 

la inducción sería: “un “simple método para formular conjeturas plausibles”, y agrega que, “en la forma final de 

una ciencia perfecta parece que todo debería ser deductivo” (Papp, 1945, 102). Esta prioridad que le otorga a la 

deducción será congruente con la importancia que le otorga a la geometría: “En el primer capítulo de este libro 

hemos insistido detenidamente sobre la tendencia propia al razonamiento científico, de adoptar los 

procedimientos de la geometría” (Papp, 1945, 102). 

La crítica a la inducción será clara y precisa, y se fundamentará en que el estudio parcial de casos no 

constituye necesidad; la necesidad será un criterio. Además de la necesidad será importante la novedad que 

aporta el conocimiento, y el conocimiento que depende de experiencias pasadas no aportaría novedad: “En 

efecto, un hecho empírico generalizado inductivamente, no puede imponerse al intelecto, y jamás posee el 

criterio de necesidad. Si la inducción se contenta con resumir la suma de la experiencia, nada de nuevo nos 

enseña; le faltará la generalidad, y será incapaz de formular la ley” (Papp, 1945, 102).  

Una crítica a la inducción hoy nos puede parecer, casi por sentido común, descaminada, sin embargo en 

textos contemporáneos podemos encontrar una crítica similar a la realizada por Papp, aunque esto sea planteado 

para una discusión totalmente distinta, sólo lo consigno, por ejemplo Dan Sperber y Deirdre Wilson en un texto 

de 1986 titulado Relevancia: comunicación y cognición asumen una defensa a favor de la deducción: 

 

Mantenemos, por el contrario, que la formación de suposiciones por deducción, que es esencialmente 

un proceso espontáneo e inconsciente, es un proceso clave en la inferencia no demostrativa. Más 

generalmente, la capacidad de realizar deducciones provee a la mente con un medio adaptado de 

manera singular para extraer más información de la que ya posee anteriormente, de derivar el máximo 

beneficio cognitivo de la información nueva, y de comprobar la consistencia mutua de sus 

suposiciones. (Valdés, 2000, 689). 

 



Alex Ibarra Peña | La legalidad de la naturaleza, un problema para la autonomía de la inducción: el planteamiento filosófico de Desiderio Papp  

 
 
 

 

	
  
 

113 
E N E R O  

2 0 1 4  

Según la cita, la deducción cumpliría con la aportación de novedad y además le otorgaría consistencia a 

las suposiciones. Para esta identificación tendríamos que aceptar que las deducciones juegan una función en la 

inferencia no demostrativa.  

Volvamos a Papp, éste establece que un hecho empírico a pesar de su generalidad no encuentra el 

fundamento que lo convierta en ley al no cumplir el criterio de la necesidad y el de la novedad. Pero, se podría 

contra argumentar pragmáticamente a partir del éxito de la inducción para establecer la predicción de la 

experiencia futura. Ante este argumento Papp nos dará también una respuesta, por una parte desde la lógica y 

por otra desde la historia: “Y bien, podría objetarse, es el éxito el que legitima la generalización operada por la 

inducción. Este argumento, al predecir basándose en éxitos pretéritos comprobados, éxitos futuros no 

comprobados, es el mismo una inducción y por consiguiente no podría —per petitio principii—legitimar la 

inducción” (Papp, 1945, 102); y agrega: “En realidad, el valor del argumento “éxito” está contradicho por la 

historia. Ocurre, el caso no es demasiado raro, que una ley empírica bien establecida, verificada innumerables 

veces, falla súbitamente” (Papp, 1945, 102). 

Este asunto sobre el fallo del éxito de la predicción en Russell está presente7, nos avisa de que para el 

pollo aunque en toda su vida el acercamiento de tal persona le significaba comida le hubiera sido útil un criterio 

más afinado respecto a la uniformidad de la naturaleza, lo cual tal vez le habría evitado la tirada de cuello. 

Señala Russell: “El simple hecho de que algo haya sucedido cierto número de veces da lugar a que hombres y 

animales esperen de que vuelva a suceder de nuevo” (Russell, 1973, 1095). En este sentido la inducción puede 

dotarnos de creencias que se encuentran justificadas a partir de la repetición de un número de casos: “Por lo 

tanto, hemos de distinguir el hecho de que uniformidades pasadas causan expectaciones relacionadas con el 

futuro, de la cuestión de sí existe algún fundamento razonable para dar peso a tales expectaciones después de 

haberse suscitado la cuestión de la validez” (Russell, 1973, 1095). Así se instala una pregunta más fundamental. 

Es esa pregunta más fundamental la que Papp también intentará responder. Ese fundamento razonable por el 

cual se pregunta Russell es lo que daría la justificación para creer que hay una uniformidad en la naturaleza, y 

de ser así, pues, damos cabida a la noción de leyes naturales.  

Russell nos llevará a la distinción entre creencias del sentido común que se caracterizarán en que 

admiten excepciones, y las verdades científicas que no aceptarían la excepción: “Pero la ciencia supone 

habitualmente, al menos como hipótesis de trabajo, que las reglas generales que tienen excepciones pueden ser 

remplazadas por reglas generales que no tengan excepciones” (Russell, 1973, 1095). La uniformidad de la 

naturaleza, sólo puede encontrar fundamento en la ciencia, importante será entonces la noción que se tenga de 

ciencia. En el caso de Russell la noción de ciencia estará en relación a la experiencia no así en el caso de Papp: 

“Misión de la ciencia es hallar uniformidades, tales como las leyes del movimiento y la ley de la gravitación, las 

cuales, hasta donde alcanza nuestra experiencia, no tienen excepciones. En esta búsqueda, la ciencia ha sido 

notablemente afortunada, y puede concederse que tales uniformidades se han mantenido hasta la fecha” 
                                                
7 Utilizo el texto Los problemas de la filosofía, ya que es el texto con el cual más discute Papp, de este libro me centro en el capítulo “Sobre la 
inducción”, pero también resultan útiles los capítulos “Conocimiento por familiaridad y conocimiento por descripción” y “Sobre nuestro 
conocimiento de los principios generales”. 



La legalidad de la naturaleza, un problema para la autonomía de la inducción: el planteamiento filosófico de Desiderio Papp | Alex Ibarra Peña 

 
 

 

 

	
  
 

114 
E N E R O  

2 0 1 4  
 

(Russell, 1973, 1096). Si bien en Russell la uniformidad de la naturaleza cumple una función esencial, cuando 

piensa en ella no le otorga relevancia ontológica. Creo que en esto Papp discrepa. La valoración de Papp a la 

geometría le compromete metafísicamente, para Russell bastará la probabilidad en cambio Papp no renuncia a la 

búsqueda de certeza, señala Russell: “Ha de observarse que tales expectaciones sólo son probables; de modo 

que no tenemos que buscar una prueba de que deben ser cumplidas, sino solamente alguna razón de la opinión 

de que es verosímil que se cumplan” (Russell, 1975, 1094). Esto puede verse en que uno acepta el principio 

inductivo y el otro no lo acepta. 

Papp, no está en absoluta oposición a la inducción. ¿Cómo se entiende esto? Pues, en la distinción que 

hace entre inducción completa e inducción parcial, es la primera la que no acepta. Entonces, podría decirse que 

por una parte los científicos aceptarían la inducción completa, en cambio los lógicos sólo aceptarían una 

inducción parcial. El asunto para Papp, va más allá de la propia distinción que acabamos de establecer: 

 

¿Por qué la ciencia no es ni una inmensa tautología, como debería serlo en el caso de la inducción 

completa, ni sus leyes —al menos las más fundamentales— están marcadas por la inseguridad 

hereditaria de la inducción incompleta? La solución es simple. La ciencia no está fundada sobre el 

principio empírico inductivo: las grandes leyes que están en su base fueron encontradas (partiendo de 

razonamientos intuitivos o de postulados lógicos) gracias al método hipotético deductivo. Tal es el 

camino real que conduce a la ley. La experiencia, aunque indispensable, está relegada a segundo plano, 

no sirve más que de control, no hace más que confirmar a posteriori la ley ya encontrada. La historia 

de la ciencia autoriza plenamente a hacer esta distinción jerárquica entre los dos procedimientos de la 

investigación. (Papp, 1945, 104) 

 

En consecuencia se puede afirmar que la crítica de Papp no es al método investigativo de la inducción, 

sino que no acepta que se le tome a ésta como fundamento de la investigación científica, ya que sería más 

fundamental la deducción, pues ésta cumple con el criterio de la necesidad: “Puesto que las leyes definidoras 

implican relaciones entre hechos empíricos, habrá siempre un contacto entre aquellas construcciones mentales 

que son nuestras leyes fundamentales y los procesos empírico-reales del mundo físico” (Papp, 1945, 113). Esta 

primacía de la construcción mental por sobre el hecho empírico para la constitución de la ley será sostenida a 

partir de la lectura de la historia de la ciencia. Nos dirá Papp, que tanto las leyes del movimiento como el 

principio de conservación de la energía surgen a partir de hipótesis sin intervención previa de la experiencia, de 

esta manera quedarían fundadas en la investigación hipotética deductiva. Esto es lo que habitualmente hemos 

conocido como axioma (Papp, 1945, 126). Entonces, la inducción ocupa un lugar central en el pensamiento 

científico, pero no se aceptará al empirismo como fundamento de la ciencia, esa es la discusión crítica que está 

estableciendo Papp: 

 

 



Alex Ibarra Peña | La legalidad de la naturaleza, un problema para la autonomía de la inducción: el planteamiento filosófico de Desiderio Papp  

 
 
 

 

	
  
 

115 
E N E R O  

2 0 1 4  

Rehusar al empirismo inductivo la parte decisiva en la creación de las grandes leyes fundamentales, no 

equivale a desconocer su debido lugar en la marcha del pensamiento científico. En la experiencia 

buscamos, de un modo u otro, la realización de las leyes. Si es verdad que no es la fuente de nuestras 

leyes más generales, es verdad también, que la gran mayoría de las leyes son reglas empíricas, gestadas 

gracias a la inducción, a partir de la experiencia. El incontestable éxito de las leyes empíricas hizo 

relegar, en el curso del siglo XIX, la debilidad epistemológica de sus cimientos y aun en el presente 

hace olvidar que las previsiones de las leyes inductivas, aunque puedan aproximarse indefinidamente a 

la certidumbre, no pueden jamás alcanzarla. (Papp, 1945, 138-139). 

 

Diremos que Papp asume cierta perspectiva cartesiana, a partir de la crítica que le hace al empirismo, 

en cuanto al lugar que éste puede ocupar como doctrina fundamental de la ciencia. La crítica a la inducción es 

un asunto metafísico. Más que la inducción misma importan entonces las consecuencias que tendría el aceptar el 

principio de la inducción.  

 

El compromiso realista 

 

La cuestión metafísica será abordada, a mi entender, principalmente en el capítulo II titulado “Las leyes 

naturales, ¿son leyes de naturaleza?”. Es sugerente el título en cuanto a qué instala la pregunta sobre si las leyes 

naturales efectivamente nos hablan de la naturaleza. Entiendo que esto puede ser visto como la clásica distinción 

general sobre el concepto de realidad. En términos más contemporáneos podríamos preguntar ¿aquello que 

llamamos la realidad se encuentra fuera o dentro de la cabeza? Sin duda aquí se juegan enfoques epistémicos 

distintos, marcadamente presentes en las discusiones actuales sobre epistemología, pero, sin duda también 

podríamos aventurar que aquí se juega una metafísica. De momento seguiremos el asunto metafísico. La razón 

de esta opción está en que Papp claramente coloca la discusión en esos términos, incluso elabora un reclamo 

hacia el positivismo lógico, cuando éste se separa de lo metafísico: 

 

A primera vista, parece como si nuestra afirmación de que la ciencia admite cual inevitable premisa la 

realidad del mundo, fuera desmentida por la doctrina de una poderosa escuela epistemológica, que 

tiene su escudo de nobleza en la autoridad de Ernesto Mach, y cuyo domicilio filosófico fijase en el 

“Círculo Vienés”, gozando del apoyo de Heisenberg, Born, Jordan y otros ilustres representantes de la 

“física de lo observable”. Esta escuela —en tanto que se puede hablar, vistas las múltiples 

ramificaciones de una escuela— gusta llamarse positivista, pero en realidad, vaporiza todo lo positivo 

en una apariencia sin realidad, hace de la naturaleza visible y palpable un mero tejido de nuestras 

representaciones, desplaza la noción de verdadero —si hay verdadero—, en la de útil, y sobre todo 

renueva la famosa ecuación de Berkeley: Esse = percipii, reduciendo el ser al complejo de nuestras 

percepciones, lo real físico al contenido psíquico de nuestra conciencia. Demarca la tarea de la física en 



La legalidad de la naturaleza, un problema para la autonomía de la inducción: el planteamiento filosófico de Desiderio Papp | Alex Ibarra Peña 

 
 

 

 

	
  
 

116 
E N E R O  

2 0 1 4  
 

la descripción de símbolos del orden observado de los fenómenos y rechaza todo lo que no admita una 

referencia directa a la experiencia sensorial. (…) En una palabra, atribuye única realidad a las 

subjetivas perturbaciones de las células cerebrales que se llaman sensaciones. (Papp, 1945, 64) 

 

En esta crítica es interesante ver como Papp va estableciendo algunas de las problemáticas que el 

positivismo lógico no alcanzará a superar en el breve periodo de su existencia. Me parece que hay que destacar 

la definición de escuela epistemológica que le otorga a este positivismo, quiero ver aquí que con ese rótulo lo 

que pretende es remarcar una separación con lo metafísico. Creo que Papp no estaba en condiciones de dar 

cuenta de las visiones epistemológicas que abordan el asunto metafísico sin mayor conflicto. Me refiero a 

aquellas teorías epistemológicas que hoy no se escudan de la metafísica.  

Otro aspecto que me parece interesante resaltar es lo que llamaré la visión antipragmatista que nos 

entrega Papp, en la cita le incómoda el término útil, no permite un reemplazo de lo verdadero por lo útil, 

cuestión que en el desarrollo de la epistemología se irá agudizando. Aquella teoría que no pueda ser respaldada 

epistémicamente desde lo verdadero, puede encontrar plausibilidad si es que ésta funciona, esta plausibilidad se 

irá convirtiendo poco a poco en criterio de evaluación. Entiendo que se carece, en este periodo en el cual escribe 

Papp, de las lecturas más acabadas al pragmatismo peirceano. 

Según Papp a diferencia de lo que pasa en filosofía, seguramente en alusión al Círculo de Viena, en 

ciencia no se puede establecer una renuncia a lo metafísico. Sostiene que el establecimiento de las leyes 

científicas se sustentan en tres hipótesis metafísicas: La primera sería aquella que parte de la aceptación de la 

realidad del mundo exterior (creo que esto podría entenderse como una forma del sentido común); la segunda 

que en la naturaleza se esconden leyes (creo que esto podría entenderse como una forma de realismo); y tercero 

que las leyes son racionales y se pueden conocer (creo que esto podría entenderse como una posibilidad de 

epistemología). Sobre la correlación entre sentido común y ciencia admitirá que estos tienen un rasgo común, el 

cual sería generar una ontología relacionada a la existencia indemostrable de la realidad exterior, sin embargo 

no comparte totalmente la correlación: “La teoría formulada por el sentido común es, forzosamente, más 

ingenua y rudimentaria, pero ambas radican en la tendencia irresistible de buscar una causa exterior a nuestras 

sensaciones, de liberarlas de la estrecha prisión del yo, de hipostasiarlas en una realidad externa” (Papp, 1945, 

63). No hay más referencias al sentido común en FLN. Lo conclusivo para establecer la diferencia entre sentido 

común y conocimiento científico, estaría en que uno posee carácter cualitativo y la otra posee carácter 

cuantitativo, la realidad para la ciencia sería de esencia métrica. El desarrollo del texto será exclusivamente 

dedicado al conocimiento científico. Acudiendo a su siempre presente erudición científica dará una panorámica 

de cómo los físicos han eludido una eliminación de la metafísica, para esto acudirá principalmente a Einstein, 

Planck y Eddington. A partir de estas referencias aludirá críticamente a la idea antimetafísica del Círculo de 

Viena: 

 



Alex Ibarra Peña | La legalidad de la naturaleza, un problema para la autonomía de la inducción: el planteamiento filosófico de Desiderio Papp  

 
 
 

 

	
  
 

117 
E N E R O  

2 0 1 4  

Si esta doctrina fuera practicada en su forma radical, cosa que aun los físicos más positivistas cuídanse 

de hacer, debería conducir a la angustiosa soledad del solipsismo, del “yo” encerrado por siempre en la 

estrecha prisión de su propias percepciones, impotente de conocer cosa alguna del mundo que nos 

rodea. Tal esterilidad sería el precio pagado por haber eliminado de la ciencia toda hipótesis, toda 

construcción mental no susceptible de observación, la fatal recompensa por haber expulsado la 

metafísica. (Papp, 1945, 64-65). 

 

Irá estableciendo la necesidad de aceptar lo que hemos considerado como primera hipótesis metafísica, 

dirá en tono trágico que sería funesto rechazar esta creencia. El reclamo kantiano en relación a no tener mayor 

condición epistémica para la posesión de la realidad a partir de una mera creencia sería menos dañino: “La 

realidad de un objeto la hace su independencia de nuestras sensaciones, el hecho de que existe y permanece tal 

cual, lo percibamos o no” (Papp, 1945, 66). Esta sería la apuesta que hemos llamado realista en este autor. 

Nos podemos preguntar ahora sobre nuestra posibilidad para conocer esas leyes naturales, se instala la 

pregunta escéptica sobre si el conocimiento entrega información sobre la legalidad de la naturaleza. Aquí la 

crítica será principalmente al conocimiento de los físicos, dirá Papp: “Varias leyes de la física son meras 

definiciones, más o menos disfrazadas de estos conceptos antropomórficos” (Papp, 1945, 78). No se tendría el 

derecho para suponer que las leyes provenientes de la ciencia gobiernan los fenómenos, pero debería aceptarse 

que hay algo en los fenómenos que corresponde con las leyes de la ciencia, por ejemplo, el poder de predicción 

de la ciencia se explicaría a partir de esta cierta correspondencia parcial entre fenómenos y leyes de la ciencia. 

Con esto pretende que mediante la matematización de la ciencia es que accedemos a esa parte de la realidad. 

Tenemos un acceso cuantitativo y no cualitativo a la realidad: “De este real nuestras leyes no captan más que un 

solo aspecto: la relación mensurable, numérica” (Papp, 1945, 80). Llegamos así finalmente a la centralidad de la 

geometría en las ciencias básicas, éste es el ideal de la matematización de la ciencia. La característica científica 

de esta medición aceptaría la falibilidad, ya que habría distancia entre las leyes y lo real, la ley sólo puede 

acceder a una parte de lo real. Es decir no se aceptaría la pretensión de universalidad de la ley: “La ley pretende 

validez universal. Si es valedera aquí y ahora, debe serlo siempre y en todas partes. Esta exigencia se aplica a las 

leyes de la naturaleza que suponemos inmutables, pero a nuestras leyes científicas, que son sus reflejos y cuyo 

carácter provisorio no es desconocido” (Papp, 1945, 97). 

 

 

Bibliografía 

 

Ayer, A., Lenguaje, verdad y lógica, Planeta-De Agostini, Barcelona, 1986.  

— Positivismo lógico, FCE, México, 1993. 

Bacon, F., Novum organum, Losada, Buenos Aires, 2004. 

Dancy, J., Introducción a la epistemología contemporánea, Tecnos, Madrid, 1993. 



La legalidad de la naturaleza, un problema para la autonomía de la inducción: el planteamiento filosófico de Desiderio Papp | Alex Ibarra Peña 

 
 

 

 

	
  
 

118 
E N E R O  

2 0 1 4  
 

Estrella, J., Ciencia y filosofía, Universitaria, Santiago, 1982. 

Kant, I., Crítica de la razón pura, Alfaguara, Madrid, 1998. 

Kuhn, T., La estructura de las revoluciones científicas, FCE, México, 1971. 

Papp, D., Historia de la ciencia en el siglo XX, Universitaria, Santiago, 1983. 

— Filosofía de las leyes naturales, Espasa-Calpe, Buenos Aires, 1945. 

— La doble faz del mundo físico, Espasa-Calpe, Buenos Aires, 1944. 

Stahl, G., Elementos de la metalógica y metamatemática, Universitaria, Santiago, 1964. 

— Elementos de metamática, Universitaria, Santiago, 1973. 

— Introducción a la lógica simbólica, Universitaria, Santiago, 1968. 

Torretti, R., El paraíso de Cantor: la tradición conjuntista en la filosofía matemática, Universitaria, Santiago, 

1998. 

Valdés, L., La búsqueda del significado, Tecnos, Madrid, 2000. 

 



Martín López Corredoira | El ocaso de la era científica  

 
 

	
  
 

119 
E N E R O  

2 0 1 4  

El  ocaso  de  la  era  científica  
The  twilight  of  the  scientific  age  
(versiones  en  español  y  en  inglés;  Spanish  
and  English  version)  
Martín  López  Corredoira  
Instituto  de  Astrofísica  de  Canarias,  
Universidad  de  La  Laguna  

 

  
  
  
  
  
Resumen  
  
Este   breve   artículo   presenta   la   introducción   y   bosquejo   de  
ideas  fundamentales  desarrolladas  extensamente  en  el  libro  
del   mismo   título   en   inglés,   que   ofrece   un   punto   de   vista  
desafiante   sobre   la   ciencia  y   su  historia/filosofía/sociología.  
La  ciencia  está  en  decadencia.  Tras  siglos  de  grandes  logros,  
el  agotamiento  de  nuevas  formas  y  la  fatiga  han  alcanzado  a  
nuestra   cultura   en   todas   sus  manifestaciones   incluyendo   a  
las   ciencias   puras.   Nuestra   sociedad   está   saturada   de  
conocimientos   que   no   ofrecen   a   la   gente   ningún   sentido  
para   sus   vidas.   Se   pierden   los   ideales   de   búsqueda   de  
grandes  verdades  y   se   tiende   cada  vez  más   a  una  anodina  
industria  especializada.    
  
Palabras  clave  
  
Historia  de  la  ciencia,  filosofía  de  la  ciencia,  sociología  de  la  
ciencia,  decadencia,  Spengler.  
        

  
  
  
  
  
  
  
  
  
  
  
  
  
  
  
Abstract  
  
This  brief   article  presents   the   introduction  and  draft  of   the  
fundamental   ideas   developed   at   length   in   the   book   of   the  
same   title,   which   gives   a   challenging   point   of   view   about  
science   and   its   history/philosophy/sociology.   Science   is   in  
decline.   After   centuries   of   great   achievements,   the  
exhaustion   of   new   forms   and   fatigue   have   reached   our  
culture   in   all   of   its   manifestations   including   the   pure  
sciences.   Our   society   is   saturated   with   knowledge   which  
does  not  offer  people  any  sense  in  their  lives.  There  is  a  loss  
of  ideals  in  the  search  for  great  truths  and  a  shift  towards  an  
anodyne  specialized  industry.  
  
Keywords  
  
History   of   science,   philosophy   of   science,   sociology   of  
science,  decline,  Spengler.  

  
  
                              
  

Fecha  de  entrada:  05-­‐‑10-­‐‑2013                                                  Fecha  de  aceptación:  21-­‐‑11-­‐‑2013  

 



	
  



Martín López Corredoira | El ocaso de la era científica  

 
 

	
  
 

121 
E N E R O  

2 0 1 4  

El  ocaso  de  la  era  científica  
The  twilight  of  the  scientific  age  
(versiones  en  español  y  en  inglés;  Spanish  and  English  version)  
Martín  López  Corredoira  
Instituto  de  Astrofísica  de  Canarias,  Universidad  de  La  Laguna  

  
  

  
Sí, sí, lo veo; una enorme actividad social, una poderosa civilización, mucha ciencia, 

mucho arte, mucha industria, mucha moral, y luego, cuando hayamos llenado el mundo 

de maravillas industriales, de grandes fábricas, de caminos, de museos, de bibliotecas, 

caeremos agotados al pie de todo esto, y quedará ¿para quién? ¿Se hizo el hombre para la 

ciencia o se hizo la ciencia para el hombre? 

Miguel de Unamuno, Del sentimiento trágico de la vida 

 

Esta cita refleja con bastante exactitud el tema principal del que se hablará a continuación. Léase despacio, 

dos o tres veces, piénsese acerca de la misma por unos minutos, y seguidamente comiéncese la lectura de las 

siguientes páginas tal cual pieza musical cuyo leitmotiv es esta cita de Unamuno. Sólo unos pocos minutos, o 

incluso segundos, pueden ser suficientes para que el lector se dé cuenta del mensaje más importante que quiero 

desarrollar, y su conexión con el libro de título en inglés The Twilight of the Scientific Age (El crepúsculo de la era 

científica, literalmente, aunque por su sentido mejor traducirlo como El ocaso de la era científica) (López 

Corredoira, 2013). La idea es sencilla: nuestra era de la ciencia está en decadencia porque nuestra sociedad se está 

saturando con conocimientos que no ofrecen a la gente sentido alguno a sus vidas. Sin embargo, a pesar de la 

sencillez de esta idea, se puede articular su significado en un modo mucho más rico que una frase, igual que una 

música puede desarrollar variaciones sobre una melodía popular.  

Hay varias razones para escribir sobre este tema. Primero, porque siento que las cosas no son lo que 

parecen, y el éxito aparente de la investigación científica en nuestras sociedades, anunciado con bombo y platillo 

por los medios de comunicación, no refleja el estado real de las cosas. También, porque los pocos individuos que 

hablan del final de la ciencia lo hacen desde puntos de vista relativistas o anticientíficos, sin creer que la ciencia nos 

hable de la realidad, o relacionan el ocaso científico con los límites del conocimiento. Sin embargo, escasean los 

trabajos que cuestionen el sentido mismo de la búsqueda de la verdad entre los pensadores actuales. Por supuesto, 

hay muchos enfoques humanistas que simplemente ignoran la ciencia, pero ignorar no es lo mismo que considerar 

si tiene o no sentido. Hay muchos científicos o periodistas bien preparados que se mueven en el mundo de la 

ciencia y la consideran en sus interacciones con el resto de la sociedad, pero por lo general se centran demasiado en 

detalles científicos y técnicos y no profundizan suficientemente en enfoques existencialistas o subjetivos. Una 

visión más amplia de ambos mundos, de las humanidades y las ciencias, es necesaria para abordar la tarea. Siento 

que puedo ofrecer algo de este tipo, dada mi experiencia como científico y filósofo. No es una cuestión de 

virtuosismo en el conocimiento científico o en otras áreas sino de ser capaz de integrar una visión global del destino 



El ocaso de la era científica | Martín López Corredoira 

 

 

	
  
 

122 
E N E R O  

2 0 1 4  
 

de nuestras sociedades. Normalmente los especialistas están demasiado centrados en sus visiones estrechas o 

sesgadas para ofrecer un análisis y percepción sensible global. 

Cuando hablamos sobre el sentido de algo, no podemos emprender un puro análisis en términos objetivos 

como si fuese un estudio científico. Las actividades en el oficio de quienes se dedican a las ciencias naturales o 

sociales pasan por alto usualmente el hecho de que, después de todo, los seres humanos no nos movemos por 

razones sino por sentimientos. Tal y como proclama el psicoanálisis, los impulsos inconscientes determinan la 

mayoría de nuestras acciones. Y la ciencia no es una excepción: está hecha por hombres cuyas motivaciones se 

derivan de factores diferentes a la mera búsqueda del conocimiento. No somos máquinas, no somos dioses; sólo 

somos animales, unos animales muy peculiares y muy inteligentes y curiosos, pero animales al fin, y nuestras 

empresas científicas están sujetas a múltiples condiciones internas y externas. 

Las sociedades como un todo también son sensibles a la motivación. De hecho, no todas las sociedades 

desarrollan ciencia. Y, como se sabe, incluso las civilizaciones que desarrollaron esa visión del mundo y la 

metodología científica de observar fenómenos pueden entrar en decadencia al respecto y perder su interés por 

continuar la actividad científica. Eso sucedió en la Edad Media en los países cristianos occidentales. ¿Fue ésta una 

época oscura? Posiblemente, desde algunos puntos de vista intelectuales, pero no supuso el fin de la civilización. 

Fue una era con gran cantidad de recursos para crear cosas magníficas, tales como las catedrales. Hubo medios para 

llevar a cabo grandes avances en muchas áreas. La cristiandad no estaba subdesarrollada intelectualmente con 

respecto a los países musulmanes, y el conocimiento básico de la ciencia griega clásica también estaba presente; sin 

embargo, quitando unas pocas excepciones, no hubo un gran desarrollo de las ciencias en la Europa cristiana 

durante cerca de diez siglos en la Edad Media. ¿Por qué? Quizá porque sus gentes no estaban lo suficientemente 

motivadas para pensar sobre la Naturaleza. Seguramente el contexto religioso tuvo algo que ver con esto, y la 

filosofía asociada con la religión que seguía un orden por el cual se imponía seguir la fe por encima de todo. Pero 

posiblemente no resida en esto toda la explicación: el gran resurgimiento de la ciencia en el Renacimiento tuvo 

lugar con credos religiosos similares; tampoco la religión musulmana era tan diferente de la cristiana, y permitió 

durante la Edad Media un mayor desarrollo de las ciencias, decayendo posteriormente, cuando la ciencia en los 

países cristianos comenzó a dominar. 

  En nuestra era, las condiciones son muy diferentes a las de la Edad Media. Sin embargo, en un futuro no 

muy lejano, las sociedades envueltas en un montón de problemas de supervivencia (superpoblación, falta de fuentes 

de energía, crisis económicas, calentamiento global y otros desastres ecológicos, guerras, plagas, etc.) pueden 

empezar a ver la investigación como una actividad que no es lo suficientemente rentable, y pueden abandonar la 

pura investigación científica. Al comienzo, se confiará en los científicos para resolver los problemas, como sucede 

en la actualidad, pero la sociedad se dará cuenta de que la ciencia no puede satisfacer todas su expectativas, y que 

los retornos de las inversiones hipermillonarias son cada vez menores. Las naciones reducirán cada vez más los 

titánicos esfuerzos económicos necesarios para producir algunos avances insignificantes en la ciencia, hasta que se 

llegue a un punto en que los científicos proclamen que no pueden continuar su actividad con presupuestos tan 

pequeños; consecuentemente, los centros de investigación comenzarán a cerrar uno tras otro. ¿Es ésta la profecía 



Martín López Corredoira | El ocaso de la era científica  

 
 

	
  
 

123 
E N E R O  

2 0 1 4  

que quiero desarrollar? No, no quiero hablar sobre profecías. El futuro es incierto y lo que he descrito es sólo una 

posibilidad entre otras. Deseo hablar sobre nuestra sociedad actual, y las tendencias que se pueden observar 

actualmente. 

 Normalmente, a lo largo de la Historia, los pensamientos se anticipan a los actos. Lo que observamos a 

nuestro alrededor ahora son los efectos de una ideología que estuvo en algunas mentes hace muchas décadas o 

siglos. Hay una inercia lenta en las sociedades que las hace moverse al ritmo de impulsos que se generaron en 

generaciones pretéritas. Los genios van adelantados con respecto a su tiempo; lo que es famoso en un momento 

dado es representativo de una tradición de ideas viejas y desgastadas. Las religiones ganaron su máximo poder e 

influencia largo tiempo después de que fueran desarrolladas: los papas y sacerdotes en el Renacimiento, inmersos 

en corrupción y malas prácticas, con mucho menos idealismo que el de quienes concibieron ideas religiosas, fueron 

dominantes en una época en la que los más importantes creadores estaban apuntando a otras direcciones. Hoy, la 

ciencia y algunos de sus sacerdotes ocupan un status importante en nuestra sociedad, y cantidades desorbitadas de 

dinero los soportan. Una visión superficial puede llevarnos a creer que vivimos en una época dorada de la ciencia 

pero lo cierto es que los resultados actuales de la ciencia son mediocres en su mayor parte, de poca importancia, o 

simples aplicaciones técnicas de ideas concebidas en el pasado. La ciencia vive hoy de rentas. 

  Mi interés es correr las cortinas detrás del escenario de la ciencia, y ver lo que ocurre en la sala de 

máquinas. Si queremos averiguar cuál será la próxima representación en escena es mejor observar la organización 

desde dentro en vez de conformarse con asistir al show. En cualquier caso, insisto, no soy un profeta y no es mi 

misión decir cómo será el futuro. Tampoco es misión dar un informe de todas las tendencias e ideas que pululan en 

el mundo de la ciencia. Lo que ofreceré es mi visión personal, que no necesariamente refleja las visiones de todos 

los pensadores conformistas y no conformistas de la actualidad. 

 El leitmotiv es una melodía sencilla. Su armonización con otras melodías y ritmos y la orquestación que 

integra todas las voces es algo más complejo. Tal y como sucede en las óperas de Wagner, se persigue una melodía 

infinita: un flujo continuo donde la melodía principal se pierde entre las voces instrumentales y humanas. La 

pregunta sobre el sentido o no de la empresa humana llamada ciencia debe tener en cuenta muchas circunstancias. 

El agotamiento de ideas importantes que explorar, los límites del conocimiento, son parte de la materia; el exceso 

de información es otra parte; pero hay más cuestiones a tratar. La pregunta sobre el sentido de todo esto se deriva de 

distintas fuentes, como un río que recoge agua de sus afluentes, y también de la necesidad de una reflexión 

introspectiva. De vez en cuando, se hace necesario salirse del río y contemplarlo desde la orilla. ¿A dónde se dirige? 

Hacia el mar, respondemos. ¿Y para qué? ¿Para alcanzar la Verdad? ¿Para dominar la Naturaleza? ¿Para qué? ¿Para 

quién? ¿Se hizo el hombre para la ciencia o se hizo la ciencia para el hombre? 

 Pensar acerca del rol de la ciencia en la sociedad actual es pensar sobre el pasado y el futuro de la 

humanidad. Los seres humanos deben cuestionarse de vez en cuando todos sus principios y sus modos usuales de 

vida. No hay nada sagrado e intocable. Las misiones que la ciencia tenía en el pasado se han cumplido totalmente, o 

casi. Ahora es tiempo de reflexionar de nuevo sobre nuestra sociedad en el futuro, no sólo en ciencia sino también 

de muchas otras actividades o conceptos: arte, religiones/sectas, Historia, universidades, sistemas económicos, 



El ocaso de la era científica | Martín López Corredoira 

 

 

	
  
 

124 
E N E R O  

2 0 1 4  
 

sistemas políticos, derechos humanos, etc. Muy pocas cosas son permanentes, y las que lo son tienen una base 

biológica: ingerir alimentos y agua, dormir, tener sexo, etc. Todo lo cultural está sujeto a cambios, no hay nada 

eterno en tal. Desde un punto de vista antropológico, todas las características de nuestra civilización son simples 

rasgos de la especie humana en un periodo de tiempo y localización geográfica dados. Ciertamente, el éxito de la 

cultura occidental, y la consiguiente aniquilación de otras culturas, ha expandido la localización geográfica de 

nuestra civilización a todo el planeta, y esto nos podría llevar a pensar que nuestros conceptos, tales como los 

denominados derechos humanos, son absolutos y universales. ¡Un espejismo, una ilusión! Tan sólo vivimos nuestro 

momento de gloria, semejante al de muchos imperios que han absorbido grandes extensiones territoriales. El 

imperio romano y la civilización del antiguo Egipto fueron más grandes que lo que nosotros somos; duraron 

períodos de tiempo más largos, dominando territorios relativamente extensos para aquella época. Estaban quizá tan 

orgullosos como nosotros lo estamos de nuestra cultura occidental, pero terminaron cayendo. En la actualidad, no 

tiene sentido enterrar y embalsamar a los faraones bajo pirámides. Posiblemente, futuras civilizaciones no 

encontrarán sentido alguno en construir aceleradores de partículas o telescopios gigantescos. 

 Podemos pensar que los faraones estaban equivocados en sus creencias de que podían conservar la vida 

después de la muerte, y que nosotros estamos en lo cierto en nuestras verdades científicas. Estoy de acuerdo. No 

soy un relativista cultural: por supuesto, los átomos existen y están constituidos por partículas subatómicas; por 

supuesto, las galaxias y las estrellas existen. Pero la cuestión no es acerca de la veracidad de las afirmaciones 

científicas sino sobre el lugar que éstas ocupan en nuestras vidas como seres humanos. Tanto en la civilización del 

antiguo Egipto como en la nuestra, los hombres se han movido por sus creencias sobre lo que son los altos valores 

de sus vidas. Los faraones creían que los grandes esfuerzos arquitectónicos de su pueblo eran valiosos porque les 

permitirían estar más cerca de la eternidad después de muertos, y mostrar también su status al mundo. Los 

científicos creen que dedicando sus vidas a escrutar las leyes de la naturaleza y haciendo un catálogo completo de 

todas las formas existentes de la materia, ya sea viva o inerte, nos llevará más cerca de algo eterno: la verdad; y 

también les sirve para obtener beneficios sobre la Tierra, también… Entonces surge una pregunta como la de 

Unamuno: “cuando hayamos llenado el mundo de maravillas industriales, de grandes fábricas, de caminos, de 

museos, de bibliotecas, caeremos agotados al pie de todo esto, y quedará ¿para quién?” ¿No esto como el niño en el 

cuento de “El traje nuevo del emperador” que nos despierta de nuestros sueños? 

Detrás de la búsqueda de algo permanente en nuestras vidas, algo eterno, algo absoluto, reside casi siempre 

el temor a la muerte. La muerte es un tema inevitable si vamos a hablar sobre el sentido de algunas actividades en 

nuestras vidas, del sentido de la vida mismo, precisamente porque la certeza de la finitud de nuestras vidas, y muy 

corta en comparación con nuestras aspiraciones, aguijonea nuestra necesidad de buscar un sentido. Perdemos el 

tiempo: nunca encontraremos ningún sentido en términos de eternidad, pero la cultura se alimenta mayormente de 

estas aspiraciones, así que creer en ello no es tan malo después de todo. En realidad, la cultura podría entenderse 

como los intentos de una civilización por aliviar la tensión de la incertidumbre que produce nuestra certeza de que 

nos vamos a morir. Desde un punto de vista psicológico, la ciencia es solamente una de las múltiples posibilidades 

de representación de esta tensión en un escenario. 



Martín López Corredoira | El ocaso de la era científica  

 
 

	
  
 

125 
E N E R O  

2 0 1 4  

La historia nos muestra muchos amaneceres y muchos ocasos en las diferentes facetas de los seres 

humanos. Mirando al pasado podemos poner fecha y entender las razones para el nacimiento de la ciencia. No 

sabemos cuándo ocurrirá su ocaso, pero las razones para ello están en el aire: después de un verano muy caliente 

siempre llega la estación de la caída de las hojas. 

 

Algunos momentos estelares en la historia de las ciencias naturales 

 

Si queremos entender por qué la ciencia está en decadencia, debemos primero entender cómo llegó a ser 

tan importante. Debemos observar sus avances para darnos cuenta de cuán importante ha sido para nuestra cultura; 

de lo contrario, cualquier intento de hablar del ocaso de la era científica suena como una posición anticientífica, y 

no es tal mi propósito. 

Hay algunos ejemplos en que la ciencia llega a ser muy importante, afectando no sólo a temas específicos 

sino también visiones generales del mundo que cambian nuestra filosofía, creencias religiosas, etc. Éste es el caso 

de la revolución copernicana. Que una criatura sobre la Tierra sea capaz de entender la posición y los movimientos 

del planeta, a pesar de que las apariencias indiquen lo contrario, puede llamarse propiamente “inteligencia”. La 

búsqueda de la verdad en la ciencia es una empresa heroica y cuanto más grande es su dificultad más valor posee. 

En la revolución que lleva su nombre, Nicolás Copérnico fue el gran héroe, aunque no el único a juzgar por el 

número de individuos antes y después de él que llegaron a la misma idea.  

Ha habido muchos fenómenos a nuestro alrededor cuya lógica no se entendía y, en la era del racionalismo 

y posterior siglo de la Ilustración, la ciencia ofrecería explicaciones positivas a los mismos, distintas de las 

especulaciones metafísicas. Entender la mecánica de la naturaleza fue un sueño perseguido por la razón humana 

durante muchos siglos y, con el sistema de Newton, se alcanzó el gran triunfo de la física moderna:1 un conjunto de 

principios y leyes que nos permitían entender y calcular el movimiento en términos de principios cinemáticos y 

fuerzas conocidas; un triunfo también en el entendimiento de la gravedad así como de la mecánica celeste.  

La contribución más importante a la comprensión de la mecánica de la Naturaleza y sus fuerzas después de 

Newton tuvo lugar con otra síntesis del conocimiento, esta vez sobre el tema del electromagnetismo, producida por 

James Clerk Maxwell, que conseguiría la unificación de la electricidad, el magnetismo y la óptica. Entender la 

mecánica de la naturaleza significaría entender cómo funcionaba la naturaleza en todos sus aspectos. Ése fue el 

mayor propósito de la ciencia, un sueño largamente perseguido. Esta visión, tal y como la vería Huxley (1895) y 

muchos otros a finales del s. XIX, se llama “reduccionismo”. La mayoría de los filósofos profesionales actuales 

están en contra del reduccionismo. Lo ven como una amenaza importante a la especulación metafísica, y prefieren 

adoptar o bien una posición anti-naturalista o bien proclamar una misteriosa emergencia de propiedades irreducibles 

en la naturaleza. Sin embargo, la mayoría de los científicos actuales, ni siquiera mencionan el reduccionismo pues 

lo ven como un hecho innegable. 

El desarrollo de la teoría atómica es un logro científico muy importante y es uno de los símbolos del 

                                                
1 El término física  se utilizaría generalmente después de 1850, en vez de filosofía natural. 



El ocaso de la era científica | Martín López Corredoira 

 

 

	
  
 

126 
E N E R O  

2 0 1 4  
 

conocimiento sólido. Y, dado que todo en la naturaleza es materia constituida por átomos, la comprensión de este 

hecho es de capital importancia. Prácticamente todas las ciencias se alimentan de la teoría atómica. En las últimas 

décadas, los físicos de partículas han hecho grandes esfuerzos para aprender más sobre la estructura de la materia, 

pero con resultados menos espectaculares; lo único impresionante en la física de partículas hoy en día es la inmensa 

cantidad de dinero que es capaz de consumir en poco tiempo. 

 En mi opinión, la más importante de todas las revoluciones científicas es la teoría de la evolución. ¿Por 

qué? Porque esta revolución afecta no solamente a nuestro concepto de naturaleza, o nuestro concepto de la materia, 

sino también a nuestra comprensión de nosotros mismos. Es la respuesta a preguntas tales como: ¿quiénes somos?, 

¿de dónde venimos? Su importancia sobrepasa los límites de la ciencia o el puro conocimiento. Y, por supuesto, el 

debate sobre las creencias religiosas fue y es aún importante, pero la teoría de la evolución es más que eso. Es quizá 

la teoría científica con la relación más estrecha con las humanidades en general, la filosofía, antropología, historia 

(prehistoria), etc. Es una cumbre en la sabiduría humana, quizá la más alta. Junto con la teoría de la evolución y la 

genética, otras grandes piezas del puzzle para entender la naturaleza de la vida son la bioquímica y la biología 

molecular, que hicieron sus mayores desarrollos durante el s. XX. Su propósito, explicar la vida en términos de 

física y química, es una gran empresa reduccionista. 

 Estos ejemplos de momentos estelares de la ciencia del pasado son suficientes para reconocer el importante 

rol de las ciencias naturales en nuestro mundo. Y, sin embargo, los recursos consumidos por la investigación hasta 

hace un siglo eran despreciables en comparación con los recursos dedicados a la ciencia hoy en día. Es un dato a 

tener en cuenta en nuestra reflexión sobre el sentido de promover investigación en ciencias puras: gastos crecientes 

con retornos decrecientes. 

 Podemos preguntarnos por qué la ciencia en el pasado era tan barata, o por qué ahora es tan cara. Hay tres 

razones: 

1) El número de científicos en proporción a la población era más bajo antes que ahora. Actualmente hay 

5,8 millones de científicos e ingenieros dedicados al I+D (datos de la OCDE, 2006, excluyendo la India); esto es, en 

promedio, uno de cada mil habitantes del planeta. En los países desarrollados la proporción es mucho mayor: por 

ejemplo, en EE.UU. es alrededor de uno de cada doscientos. En todo el s. XIX, el número de individuos en todo el 

mundo que publicaron al menos un artículo en una revista científica, ya sea de ciencias puras o aplicadas, fue 

aproximadamente de 115.000 (Gascoigne, 1992), aunque la mayoría de estos sólo publicaron un artículo y no 

dedicaron su vida a la ciencia. El número de individuos que vivieron a lo largo de los cien años del s. XIX fue 

alrededor de 3 mil millones; de ese censo se deriva que la proporción entre científicos y el total de la población era 

de ~4×10-5, incluyendo a autores que sólo había escrito un artículo. Es una proporción más baja que la actual. El 

número de científicos en el s. XVII es unas diez veces más bajo que en el s. XIX (del análisis por Gascoigne, 1992, 

de científicos que aparecen en el Historical Catalogue of Scientists and Scientific Books) mientras que la población 

era alrededor de la mitad que en el s. XIX, con lo que la proporción de científicos con respecto a la población total 

en el s. XVII era estimativamente de 10-5 o inferior. 



Martín López Corredoira | El ocaso de la era científica  

 
 

	
  
 

127 
E N E R O  

2 0 1 4  

  2) Los instrumentos que han necesitado los científicos experimentales en el pasado eran mucho más 

rudimentarios y fáciles de construir, y consecuentemente más baratos. Que los gastos en instrumentación son ahora 

mucho más elevados que en el pasado es bastante obvio. Ciertamente, el telescopio que construyó Galileo fue 

mucho más barato que el telescopio de 39 m E-ELT que planea construirá la ESO (European Southern 

Observatory) en Chile con un coste planeado de unos mil millones de euros; y los telescopios espaciales son 

todavía más caros.  

3) La mayoría de los científicos en el pasado no recibieron un salario por sus investigaciones. En la 

mayoría de los casos incluso se pagaban esos gastos, y no tenían tantas vacaciones pagadas con la excusa de ir a 

“conferencias” como hoy en día. La financiación de la ciencia ha cambiado mucho hoy en día con respecto al 

pasado. La profesionalización de la investigación es realmente algo muy reciente. 

 

Institucionalización de la ciencia y sus nuevas condiciones socioeconómicas 

 

La ciencia ha ganado reconocimiento de la sociedad, y es hoy en día uno de los centros de poder que toca 

los resortes de nuestra sociedad. Es una nueva Iglesia. Muchas veces, los filósofos han comparado la ciencia con la 

religión. No creo que esa comparación sea apropiada. La ciencia es una actividad muy diferente de la religión, y sus 

conceptos tienen una base empírica que va mucha más allá de los credos religiosos. Sin embargo, desde un punto 

sociológico, prestando atención sólo a la organización social, hay algunas similitudes. 

Los investigadores principales de un proyecto son los líderes de un grupo que comprende varios 

estudiantes de doctorados, investigadores postdoctorales y, quizá, algunos científicos senior de menor status. Este 

investigador principal es usualmente una especie de manager comercial. Comienzan sus carreras como científicos, 

pero terminan convirtiéndose en administradores o políticos de la ciencia. La situación está bien descrita por Gillies 

(2008, cap. 8): “Los académicos comienzan a investigar usualmente con gran entusiasmo, pero, después de un 

número de años haciendo investigación, suelen aburrirse de ella. Puede que se les acaben las ideas. Pueden llegar a 

darse cuenta de que sus esperanzas juveniles de convertirse en el próximo Einstein eran una ilusión, mientras que la 

realidad es que hay un buen número de investigadores jóvenes que lo hacen mejor que ellos. En estas 

circunstancias, el paso sensato es hacia la administración y la gestión, donde una tentadora escalera de ascensos en 

su carrera se extiende ante ellos.”  

El efecto bola de nieve, también llamado efecto san Mateo2 (Merton, 1968), está presente en cierta medida 

en la dinámica social de la ciencia, especialmente en las áreas más especulativas. Es un bucle que se retroalimenta: 

cuanto más exitosa es una línea de investigación, más dinero y más científicos habrá dedicados a trabajar en la 

misma, y mayor por tanto el número de experimentos y observaciones que pueden ser explicados ad hoc, tal cual 

astronomía geocéntrica ptolomaica, lo que lleva a la teoría a hacerse más exitosa.  

                                                
2 Merton (1968) dio el nombre de “efecto san Mateo” por la idea contenida en el evangelio de S. Mateo (25:29) que dice: “porque a cualquiera 
que tiene, le será dado, y tendrá más; pero al que no tiene, aún lo que tiene le será quitado”. 



El ocaso de la era científica | Martín López Corredoira 

 

 

	
  
 

128 
E N E R O  

2 0 1 4  
 

En algunos casos, el sistema apoya puntos de vista conservadores, pero hay también algunos casos de 

líneas de investigación especulativa que se han convertido en grandes empresas. Por ejemplo, dentro de la física 

teórica, la teoría de cuerdas ha absorbido gran cantidad de individuos y fondo, al tiempo que se han marginado y 

desaprobado otros enfoques a los mismos problemas (Luminet, 2008). Smolin (2006) piensa que la teoría de 

cuerdas no sólo es especulativa sino que sus conclusiones son circulares, los conceptos son arbitrarios y la 

estructura jerárquica de esta comunidad científica es bastante extravagante. El premio Nobel de física Sheldon 

Glashow se pregunta si la teoría de cuerdas no sería más apropiadas para un Instituto de Matemáticas o incluso una 

Facultad de Teología que para un Instituto de Física (Unzicker 2010, cap. 14). Unzicker (2010, cap. 14) considera 

que los físicos trabajando en esa teoría son como una secta o mafia. Otro caso es el de la búsqueda de partículas 

supersimétricas en la materia oscura, que ocupa a más de un millar de investigadores en el CERN. ¿Y qué pasa 

cuando, después de un largo periodo de búsqueda, cuando se han gastado inmensas cantidades de dinero, los 

experimentos u observaciones no encuentran ninguna evidencia a favor de estas teorías? Entonces los grupos de 

investigación proclaman que se deben explorar más altas energías, y piden más dinero. 

  Como es bien sabido, el control de las comunicaciones y la práctica del poder están estrechamente 

relacionados. Por lo cual, el sistema, lejos de permitir la libre publicación de resultados entre profesionales, está 

unido a la censura. Teóricamente, se presenta este control como un filtro de calidad pero sus funciones se extienden 

frecuentemente hacia el control del poder. Aquellos investigadores que quieren publicar en revistas científicas están 

sujetos a los dictados del árbitro (referee) escogido y los editores de la revista, que dirán si se acepta el artículo o 

no: éste es el sistema de revisión por los pares (peer review). Hay muchas evidencias de sesgo en favor de artículos 

confirmando los puntos de vista usualmente aceptados y en favor de investigadores establecidos (Armstrong, 1997). 

El nepotismo (redes de favoritismo entre amigos) es también común (Wenneras & Wold, 1997; Thurner & Hanel, 

2010). Sin embargo, realmente, el problema principal no es la misma censura directa, sino la acción de 

apantallamiento de la superproducción masiva de artículos, con millones de científicos produciendo millones de 

artículos cada año, que ni los más afanados lectores podrían leer. Esto significa que, una vez se pasa el obstáculo de 

la censura, el investigador que intenta abordar nuevas ideas tendrá que luchar con la censura indirecta: la 

superproducción de artículos que oculta lo que no es de interés para el sistema. La propaganda es el elemento clave 

para que un artículo se haga conocido. Para esto, los especialistas líderes tienen de nuevo la ventaja, porque 

controlan la mayoría de los hilos que mueven la maquinaria publicitaria; tienen los contactos apropiados, escriben 

artículos de revisión (reviews; resúmenes de descubrimientos científicos dentro de un campo), organizan congresos 

y dan charlas como conferenciantes invitados. Además, la reproducción de ideas estándar tiene mayor aceptación 

porque hay más individuos interesados en ellas, mientras que la difusión de nuevas ideas es de interés sólo para sus 

creadores.  

Nada de esto es nuevo, ha ocurrido a lo largo de la historia. Lo nuevo es la institucionalización y 

burocratización de este proceso. 

 

La decadencia de la ciencia 



Martín López Corredoira | El ocaso de la era científica  

 
 

	
  
 

129 
E N E R O  

2 0 1 4  

 

Algunas de las circunstancias de la ciencia actualmente que constituyen síntomas de un proceso de 

decadencia cultural son:  

1. Nuestra sociedad se ahoga entre inmensas cantidades de conocimientos, la mayoría de ellos sobre cosas de 

poca importancia para nuestra visión del cosmos, o sin producir avances en los fundamentos básicos de las ciencias 

puras, sólo aplicaciones técnicas o detalles secundarios. 

2. En los pocos campos donde surgen algunos aspectos importantes de cuestiones sin resolver, grupos 

poderosos controlan los flujos de información y empujan hacia verdades consensuadas en vez de haber discusiones 

objetivas dentro de una metodología científica, lo que da pocas garantías de que estemos obteniendo nuevas 

verdades sólidas sobre la naturaleza. 

3. La creatividad individual está condenada a desaparecer en favor de las grandes corporaciones de 

administradores y políticos de la ciencia especializados en buscar formas de obtener fondos del Estado en 

megaproyectos con costes crecientes y retornos decrecientes. 

 

Podemos usar un adjetivo para describir el estado de la ciencia en el presente y el futuro cercano: 

decadente. Es sólo una percepción subjetiva. Posiblemente otros pensarán lo opuesto, que vivimos en la edad 

dorada de la ciencia. Hay abundantes razones que dar a favor de lo primero (ver en López Corredoira, 2013, 

abundantes ejemplos de prácticas nefastas), pero no es sólo una cuestión de pura argumentación, sino también de 

sensibilidad, de ser capaz de percibir el sentido o el sinsentido de las mayores empresas hoy en día a las que se 

denominan ciencia desde un punto de vista humano. La cantidad de publicaciones, la cantidad de grandes 

instrumentos y la tecnología creada, el número de puestos de trabajo en la investigación, el control preciso de 

nuestra ciencia en comparación con tiempos pasados, etc. podrían ser argumentos para mostrar que la ciencia vive 

en el presente una época maravillosa. Sin embargo, habría que contestar a tales argumentos que estamos perdiendo 

el espíritu de la ciencia. ¿Y cómo medir la cantidad de espíritu? No, no es una cantidad cuantificable, olvidémonos 

de crear algún nuevo método de cienciométrico para determinar la cantidad de espíritu científico. Es una cuestión 

de sensibilidad: basta mirar a nuestro alrededor, hablar con algunos de los líderes científicos y observar sus vidas, 

sus trabajos. La tecnocracia está substituyendo el goce de la creatividad científica. 

Lo mismo podría decirse acerca de la poesía: ¿se puede pensar que vivimos una época dorada de la poesía 

porque encontramos un número inmenso de poemas en Internet, porque hay muchísimos premios de poesía con 

cientos de participantes, o porque hay muchos clubs de poesía? No, el espíritu de la poesía no es nada de eso. ¿Qué 

es entonces? Quien no pueda encontrar la respuesta es porque no es suficientemente sensible a la misma. Algo 

similar sucede con las ciencias. Es necesaria esa sensibilidad al pensamiento científico para apreciar su auge o 

decadencia. 

El hecho de que la ciencia se haya convertido en una gran empresa, consumiendo enormes cantidades de 

fondos financiadas por los Estados, la ha hecho más vulnerable de ser politizada y sujeta a los valores sociales de 

las masas en más que a los valores de una élite pensante. No sólo están los científicos al servicio de programas 



El ocaso de la era científica | Martín López Corredoira 

 

 

	
  
 

130 
E N E R O  

2 0 1 4  
 

mediocres de investigación concebidos por científicos mediocres que dedican más tiempo a la burocracia y a 

conseguir fondos que a pensar sobre la ciencia, sino que hemos incluso alcanzado la increíble situación de que se le 

pide al más común de los mortales sin mucha idea sobre ciencia que proponga temas para la futura dirección de la 

ciencia. El argumento es que los ciudadanos pagan sus impuestos y los científicos usan parte de tales para hacer su 

ciencia, con lo cual tienen derecho a elegir en qué proyectos se debe invertir dinero. Ver, por ejemplo, la página 

web http://www.reto2030.eu/, donde los ciudadanos de un país pueden votar cuáles han de ser los proyectos 

científicos que deben ser financiados antes del año 2030. No sólo eligen los científicos mediocres, ahora los no-

científicos también eligen.  

El problema para las instituciones científicas vendrá probablemente cuando su influencia sobre la sociedad 

se vea reducida y cuando los recursos económicos que la ciencia consume empiecen a disminuir. Una posible razón 

para detener el crecimiento de la inversión científica y causar su colapso es que los gastos de la ciencia alcancen lo 

máximo que una sociedad se puede costear. Las instituciones científicas siguen la estructura del capitalismo, así que 

deben crecer continuamente. La ciencia experimental es cada vez más cara, y la ciencia ha optado por esta vía de no 

retorno, yendo siempre hacia un incremento de los fondos necesarios. Cuando se alcance el límite a partir del cual 

la inversión en ciencia no puede crecer más, inevitablemente llegará la crisis. Actualmente, los países más ricos 

invierten cerca de un 3% de su PIB en investigación y desarrollo, de lo cual un 20% es para las ciencias puras. Es 

un gasto mucho mayor que en el pasado, tanto en términos absolutos como relativos, y ha estado creciendo 

continuamente en las últimas décadas, con algunas pequeñas fluctuaciones. Posiblemente esté ya próximo al límite 

asintótico en términos de la cantidad de dinero que una sociedad puede costear, por lo que tal crisis puede no estar 

muy lejos. Esta crisis dependerá de las circunstancias en la sociedad: si el PIB de los países desarrollados crece más 

allá de la inflación, incluso un porcentaje constante de inversión en ciencia dará un incremento en términos 

absolutos; no se puede sostener el rápido crecimiento exponencial de las últimas décadas pero al menos un 

crecimiento moderado puede retrasar la muerte de la ciencia. El efecto no será inmediato. Posiblemente, muchos 

centros continuarán sus actividades varias décadas con un presupuesto decreciente, pero con el tiempo reconocerán 

que no se puede avanzar con pocos fondos; incluso menos de los escasos resultados obtenidos con los enormes 

presupuestos de que disponen hoy en día. Por consiguiente, los centros de investigación comenzarán a cerrar uno 

tras otro. 

Una crisis en el negocio de la ciencia, una crisis sin retorno, puede suceder, y ello dará lugar a una era 

oscura en el avance de conocimiento científico. Esto no ha de suceder muy rápidamente sino en un lento proceso, 

posiblemente extendido a lo largo de varias generaciones, y esta decadencia no sólo afectará a la ciencia sino que el 

hundimiento de la ciencia irá de la mano con el hundimiento de muchos otros aspectos de nuestra civilización. En 

realidad, los distintos aspectos de una cultura se alimentan mutuamente. La ciencia es una de las características más 

significativas de la civilización occidental, y de su modo de pensamiento. Por consiguiente, el fin de la ciencia 

significará el fin de la cultura europea moderna, el ocaso de un era iniciada en Europa alrededor del s. XV y que se 

extiende hoy en día a todo el planeta: la era científica. 

 



Martín López Corredoira | El ocaso de la era científica  

 
 

	
  
 

131 
E N E R O  

2 0 1 4  

Spengler y la decadencia de occidente 

 

 Los filósofos profesionales realizan muy pocos intentos de entender los problemas de la ciencia 

actualmente, aunque hay algunas excepciones raras y valiosas. En la mayoría de los casos, estos problemas se 

mencionan solamente para desacreditar a la ciencia en general. ¿Por qué el tipo de análisis en el presente artículo (o 

la versión completa en el libro del mismo título) es tan infrecuente en los trabajos de los filósofos profesionales? 

Pienso que hay dos razones principalmente: 1) La mayoría de los filósofos no conocen la ciencia de cerca sino sólo 

a través de la lectura de libros, que no reflejan los problemas reales; incluso en los pocos casos de filósofos con 

educación en ciencia al nivel de un científico, no dedican su tiempo a investigar así que sólo conocen sus problemas 

actuales de oídas. 2) No están interesados en revelar las miserias de otra profesión porque ellos mismos comparten 

los mismos problemas en incluso mayor magnitud. En este panorama, ¿qué tiene que decir el filósofo de oficina 

acerca de la ciencia? Nada diferente de lo que sucede en su propia casa. Actualmente, la filosofía institucional 

profesionalizada tiene tantos problemas como la ciencia institucional, y leer filosofía de la ciencia escrita por 

filósofos contemporáneos trabajando en una universidad es mayormente una pérdida de tiempo. Por consiguiente, 

no es de extrañar que haya silencio acerca de las cuestiones criticadas en este artículo. Y estos problemas de la 

ciencia no van a desaparecer ni ser resueltos por un filósofo a sueldo (o un sociólogo, o un grupo de 

administradores de la cultura pagados por el Estado). Estas cuestiones han de ser discutidas por los propios 

científicos desde una perspectiva interna. 

Sin embargo, los auténticos “filósofos”, en todo el sentido de la palabra, incluso aunque no se especialicen 

en cuestiones científicas, pueden ofrecernos perspectivas interesantes sobre muchas cuestiones relacionadas directa 

o indirectamente con la actividad de la investigación científica. Consideremos por ejemplo el caso de Spengler y su 

obra La decadencia de occidente, una obra maestra en muchos sentidos, con muchísimas ideas lúcidas y una 

admirable visión de conjunto; un gigante, un pensador osado con un carácter fuerte y algo interesante que 

contarnos, en contraste con los aburridos tratados llenos de trivialidades y frases diplomáticas tan comunes entre 

nuestros filósofos-enanos. 

Las conclusiones principales de la obra de Spengler son dos:  

1) Hay tres posibles modos en los que una civilización se puede desarrollar: dentro de las concepciones del 

mundo mágica, apolínea o fáustica. Las concepciones mágicas están asociadas con las culturas primitivas 

dominadas por el animismo, religiones y otras supersticiones, los cuales han dejado sus residuos aun en las 

sociedades actuales. El espíritu apolíneo es característico de la razón y la lógica, de la cuantificación de la 

naturaleza, típico de la mayoría de las actividades científicas. El espíritu fáustico se caracteriza por la voluntad, la 

sensación de dirección hacia un fin, la conciencia de la historia. 

2) La segunda conclusión es que se puede comparar la historia de nuestra cultura con la de otras 

civilizaciones y sus desarrollos, y al hacer tal comparación se puede observar que la cultura occidental está en 

decadencia, está alcanzando el final de sus posibilidades. Se ha acabado la era del arte, y ahora sólo se produce 



El ocaso de la era científica | Martín López Corredoira 

 

 

	
  
 

132 
E N E R O  

2 0 1 4  
 

basura, como una ilusión de que se mantiene el espíritu del arte vivo. La filosofía ha llegado a su fin. Y la ciencia 

ha acabado sus días también.  

 

La muerte de la ciencia consiste en que ya nadie llegue a vivirla. Pero doscientos años de orgías científicas 

terminan por hartar. No es el individuo, sino el espíritu de la cultura, el que ya está harto. Y esto se pone de 

manifiesto con la llegada al mundo de investigadores cada vez más pequeños, mezquinos, estrechos e 

infecundos. (Oswald Spengler, La decadencia de occidente) 

 

 Para Spengler, se ha acabado la era de las matemáticas, y lo que ahora queda es trabajo de conservación, 

refinado, pulido y selección. La física está cerca del límite de sus posibilidades, lo que queda ahora de ella es una 

producción industrial de hipótesis. Todavía en los años 10 y 20 del s. XX, cuando Spengler escribía esto, se estaban 

haciendo importantes descubrimientos en física. Sin embargo, pienso que Spengler estaba en lo cierto en su 

predicción sobre la decadencia del mundo científico, así como de la cultura en general, una tendencia que puede 

durar varias décadas o siglos. En mi opinión, Spengler estuvo por delante de su tiempo, y vio venir los problemas 

del futuro de un modo profético. Debemos tener en cuenta que la decadencia del imperio romano duró casi tres 

siglos, después de la muerte de Marco Aurelio, con ciertas fluctuaciones pero siguiendo una tendencia promedio 

general hacia la decadencia (Gibbon, 1776-1789). Lo mismo puede acontecerle a la decadencia de la cultura 

actualmente: hemos estado cayendo todo a lo largo del s. XX, y se continuará en ello durante el s. XXI.  

 

Conclusiones 

 

 La ciencia se está convirtiendo en un sinsentido para la humanidad. Durante el último siglo, la ciencia ha 

avanzado más y más en detalles técnicos, más y más en su inversión en experimentos carísimos, en la cantidad de 

información que genera, pero ha ido hacia atrás en cuanto a su motivación. Las fuerzas que empujaron a la 

humanidad a caminar hacia el conocimiento, la ilustración y la razón empujan ahora muy débilmente. La ciencia 

continúa funcionando por su inercia pero está sujeta a la fricción debida a su erosión. Nuestra ciencia está cansada, 

agotada. Camina entrelazada con las fuerzas económicas en vez de con los sueños humanos. La ciencia ha perdido 

su atractivo prístino y sólo quedan en ella simples operaciones técnicas. 

Nuestra ciencia se ha convertido en un animal sin alma o, mejor dicho, una colonia de animales, un grupo 

de organismos que devoran los esfuerzos humanos y no ofrecen más que un medrar por el medrar mismo. Las 

organizaciones científicas se comportan como una colonia de bacterias que se reproducen mientras haya suficiente 

alimento/dinero. Cuanto más se los alimenta más crecen: más estudiantes de doctorado, más investigadores 

postdoctorales, investigadores de plantilla, superordenadores, telescopios, aceleradores de partículas, artículos, etc. 

Y, si se cierra el grifo del dinero, los investigadores dedicados a la ciencia y sus subproductos son 

proporcionalmente reducidos. Ésta no es la ciencia de Galileo, Darwin, o Einstein, que produjeron sus ideas cuando 

sintieron la necesidad “espiritual” de expresarlas, independientemente de si eran pagados por ello o no; ciertamente 



Martín López Corredoira | El ocaso de la era científica  

 
 

	
  
 

133 
E N E R O  

2 0 1 4  

por el prestigio, y por el orgullo de revelar nuevas verdades. Actualmente hay muy poco que expresar; casi todo en 

la ciencia se reduce a encontrar un pequeño feudo de la naturaleza que analizar —si hay cuestiones fundamentales 

que resolver en este análisis no importa—, y publicar artículos sobre ello y conseguir citas de los colegas con el 

propósito que conseguir puestos de trabajo y dinero extra para los gastos. Conseguir dinero para emplear a más 

estudiantes de doctorado, investigadores postdoctorales… y, cuando éstos crezcan, que llegue a convertirse en 

nuevos investigadores senior que piden más dinero, y así ad infinitum. El sentido de esta industria es el de la vida 

primitiva: una mera lucha por la supervivencia y por la difusión de los genes (intelectuales). 

¿Por qué tendría que sobrevivir la ciencia? Fue importante para entender la naturaleza en el pasado, pero 

no lo es tanto hoy en día. Nuestra filosofía de la naturaleza no cambia, nuestra Weltanschauung (visión del mundo) 

no cambia con los últimos descubrimientos; sólo se avanza en sutilizas. ¿Beneficia a los individuos de la 

humanidad tener tantos detalles sobre la naturaleza? Y si no producimos para nosotros, “quedará ¿para quién?” 

(Unamuno).  

El rol que las ciencias puras (dejemos aparte las aplicaciones tecnológicas) ocuparán en la cultura de la 

humanidad en el futuro es desconocido. Esperemos que retengan nuestra tradición de comprensión de cómo 

funciona la naturaleza, pero en un modo diferente al que hemos conocido hasta ahora. Esperemos y veremos si las 

futuras generaciones mantienen lo mejor de la ciencia. 

 

 

  



El ocaso de la era científica | Martín López Corredoira 

 

 

	
  
 

134 
E N E R O  

2 0 1 4  
 

ENGLISH VERSION: 

 

 

Yes, yes, I see it; a huge social activity, a powerful civilization, a lot of science, a lot of art, a 

lot of industry, a lot of morality, and then, when we have filled the world with industrial 

wonders, with large factories, with paths, with museums, with libraries, we will fall down 

exhausted near all this, and it will be, for whom? Was man made for science or science made 

for man? 

 

Miguel de Unamuno, Tragic Sense of Life in Men and in Peoples 

 

This quotation reflects quite accurately the main theme of the present pages. Read it carefully, twice or 

thrice, think about it for some minutes, and then begin to read the following pages as a musical piece whose 

leitmotiv is Unamuno’s assertion. Just a few minutes, or even seconds, may be enough for the reader to realize the 

most important message that I want to develop, and its connection with the book of title The Twilight of the 

Scientific Age (López Corredoira 2013). The idea is simple: our era of science is declining because our society is 

becoming saturated with knowledge which does not offer people any sense of their lives. Nevertheless, in spite of 

the simplicity of this idea, its meaning can be articulated in a much richer way than through one sentence, as in the 

case of a music which develops variations on a folk melody. 

There are several reasons to write about this topic. First of all, because I feel that things are not as they 

seem, and the apparent success of scientific research in our societies, announced with a lot of ballyhoo by the mass 

media, does not reflect the real state of things. Also, because the few individuals who talk about the end of science, 

do so from relativistic or antiscientific points of view, not believing that science really talks about reality, or they 

relate the scientific twilight to the limits of knowledge. However, there is a lack of works which question the sense 

itself of the pursuit of the truth among present-day thinkers. Of course, there are many humanistic approaches 

which simply ignore science, but ignoring is not the same as considering its sense or lack of sense. There are many 

well-prepared scientists or journalists who move in the world of science and consider it in their interactions with 

the rest of society, but usually they focus too much on the scientific and technical details and do not go deeply 

enough into existentialist or subjective approaches. A wider vision of both worlds, those of the humanities and 

science, is necessary to undertake the task. I feel I am able to offer something of this sort, given my experience as 

both scientist and philosopher. It is not a matter of virtuosity in either scientific knowledge or other areas but a 

matter of being able to integrate a global view of the fate of our societies. Normally specialists are too focused in 

their narrow or biased views to offer a global analysis and feeling. 

When we talk about the sense of something, we cannot undertake a pure analysis in objective terms as in a 

scientific study. The professional activities on those who dedicate their lives to natural or social sciences usually 

overlook the fact that, after all, human beings do not move because of reasons but because of emotions. As 



Martín López Corredoira | El ocaso de la era científica  

 
 

	
  
 

135 
E N E R O  

2 0 1 4  

psychoanalysis claims, most of our actions are determined by unconscious impulses. And science itself is not an 

exception: It is made by men whose motivations stem from factors other than a mere pursuit of knowledge. We are 

not machines, we are not gods; we are just animals, very peculiar animals and very intelligent and curious, that 

make scientific enterprises work, but subject to multiple internal and external conditions.  

Societies as a whole are also sensitive to motivation. As a matter of fact, not all societies developed 

science. And, as it is known, even civilizations which developed that world-view and that methodology of observing 

phenomena can decline and lose their interest for continuing the scientific activity. That happened in Western 

Christian countries in the Middle Ages. Were the Middle Ages a dark age? Possibly, from some intellectual points 

of view, but it was not the end of civilization. It was an era with plenty of resources to create magnificent things, 

such as cathedrals. There were means to carry out great advances in many areas. Christianity was not 

intellectually underdeveloped with respect to Muslim countries, and basic knowledge of Greek science was also 

present; however, with very few significant exceptions, there was not a great development of sciences in Christian 

Europe during nearly the ten centuries of the Middle Ages. Why? Maybe because people were not motivated 

enough to think about nature. Surely, religious context had something to do with this, and the philosophy associated 

with religion which was ordered to follow faith above all. But possibly this is not the full explanation: The great 

revival of science in the Renaissance took place within similar religious creeds; also, the Muslim religion was not 

so different to Christianity and allowed in the Middle Ages a higher development of sciences, declining later when 

science in Christian countries began to dominate.   

In our era, the conditions are very different to the Middle Ages. Nonetheless, in a not very far future, 

societies embroiled in a lot of survival problems (overpopulation, lack of energy resources, economical crises, 

global warming and other ecological disasters, wars, plagues, etc.) may begin to see research as an activity that is 

not profitable enough and may abandon pure science research. At the beginning, people will trust scientists to solve 

all their problems, as it happens now, but they will realize that science cannot satisfy all those expectations, and 

that the returns of hyper-millionaire investments are smaller and smaller, nations will reduce more and more the 

titanic economic efforts necessary to produce some tiny advances in our sciences, to a point where scientists will 

say that they cannot continue their activity with such small budgets; consequently, the research centres will begin 

to close, one after another. Is this the prophecy I want to develop? No, I do not want to talk about prophecies. The 

future is uncertain and what I have described is only one possibility among many others. I want to speak about our 

present society, and the trends that can be observed now.  

Normally, throughout History, thoughts occur in advance of acts. What we are observing around us now 

are the effects of an ideology which was in some minds many decades or centuries ago. There is a slow inertia in 

societies which makes them move at the rhythm of impulses that originated some generations back. Geniuses are in 

advance of their time; what is famous at any moment is representative of a tradition of old, worn-out ideas. 

Religions gained their maximum power and influence a long time after they were developed: Popes and priests in 

the Renaissance, embedded in corruption and malpractice, with much less idealism than the conceivers of the 

religious ideas, were dominant in a time in which the most important creators were pointing to other directions. 



El ocaso de la era científica | Martín López Corredoira 

 

 

	
  
 

136 
E N E R O  

2 0 1 4  
 

Today, science and some of its priests occupy an important status in our society, and gargantuan amounts of money 

support them. A superficial view may lead us to think that we live in the golden age of science but the fact is that the 

present-day results of science are mostly mean, unimportant, or just technical applications of ideas conceived in the 

past. Science is living on its private income.  

My interest is to lift the curtains behind the stage of science, and see what is going on in the engine room. 

If we want to ascertain which will be the next performance on the stage, it is better to see the organization from 

inside rather than just assisting with the show. In any case, I insist, I am not a prophet and it is not my mission to 

say how the future will be. Also, it is not my mission to give a report of all the observed trends and ideas around the 

world of science. What I will offer is my personal view, not necessarily reflecting the views of all conformist and 

non-conformist present-day thinkers. 

The leitmotiv is a simple melody. Its harmonization with other melodies and rhythms and the orchestration 

which integrates all the voices is a more complex thing. As in Wagner’s operas, we pursue an infinite melody: A 

continuous flow where the main melody gets lost among instrumental and human voices. The question of the sense 

or non-sense of the human endeavour called science must take into account many circumstances. The exhausting of 

important ideas to explore, the limit of knowledge, is part of the matter. The excess of information is another part. 

But there are more questions to tackle. The question about the sense of all this stems from those different sources, 

like a river that takes water from its tributaries, and also from the need for introspective reflection. From time to 

time, it becomes necessary to go away from the river and contemplate it from the shore. Where does the river go? 

To the sea, we shall answer. And what for? Is it to achieve Truth? Is it to dominate Nature? What for? For whom? 

Was man made for science or science made for man? 

Thinking about the role of science in present-day society is thinking about the past and the future of 

humanity. Human beings must question from time to time all their principles and their usual ways of life. There is 

nothing sacred and untouchable. The missions that science had in the past have been totally accomplished, or 

almost totally. Now, it is time to reflect anew on our society for the future, not only science but also many other 

activities or concepts: Art, religions/sects, History, universities, economic systems, political systems, human rights, 

etc. Very few things are permanent, and all of them are biological, such as taking food and water, sleeping, having 

sex, etc. All cultural things are subject to change; there is nothing eternal in them. From an anthropological point 

of view, all the characteristics of our civilization are simple features of the human specie in a given period of time 

and a given geographical localization. Certainly, the success of Western culture, with the subsequent annihilation 

of other cultures, has expanded the geographical location of our civilization to the whole planet, and this might 

lead us to think that our concepts, such as the so-called human rights, are absolute and universal. A mirage, an 

illusion! We just live our moment of glory, such as those of many empires which have absorbed great portions of 

land. The Roman Empire and the Egyptian civilization were greater than us; they lasted longer periods of time, 

dominating relatively large portions of land for that era. They were perhaps as proud as we are of our Western 

culture but they eventually declined. Now, it makes no sense to us to bury and embalm the pharaohs under 

pyramids. Possibly, future civilizations will not see any sense in building huge particle accelerators or telescopes.  



Martín López Corredoira | El ocaso de la era científica  

 
 

	
  
 

137 
E N E R O  

2 0 1 4  

You may think that the pharaohs were wrong in their belief that they could preserve life after death, 

whereas we are right in our scientific truths. I agree. I am not a cultural relativist: Of course, atoms exist and they 

are constituted by subatomic particles; of course, galaxies and stars exist. But the question is not about the truth of 

scientific assertions but about the place these truths occupy in our lives as human beings. In the Egyptian 

civilization or in our civilization, we are moved by our beliefs about what are the high values for our lives. The 

pharaohs believed that the great architectonic efforts of their people were worth it because that would allow them 

to be closer to eternity after death, and to show their status on earth too. Scientists believe that dedicating their 

lives to scrutinizing the laws of nature and making a complete catalogue of all the existing forms of matter, either 

inert or alive, will bring them closer to something eternal: truth; and make some profit on earth too... But then a 

question like that of Unamuno arises: “when we have filled the world with industrial wonders, with large factories, 

with paths, with museums, with libraries, we will fall down exhausted near all this, and it will be, for whom?” Is not 

it like the child of the tale “The Emperor’s New Clothes” that wakes us up from our dreams? 

Behind the search for something permanent in our lives, something eternal, something absolute, there is 

most likely some fear of death. Death is an unavoidable topic if we are going to talk about the sense of some 

activity for our lives, or the sense of life itself, because precisely our certainty of the finiteness—and indeed very 

short compared to our aspirations—of our lives pricks our need to search for a sense. We waste our time: we will 

never find any sense in terms of eternity, but culture is fed mostly because of these aspirations, so the belief is not a 

bad business at all. Indeed, culture might be understood as the attempts of a civilization to alleviate the tension of 

the uncertainty which produces our certainty that we are going to die. From this psychological point of view, 

science is just one of the performances of this tension on stage among many possibilities.  

History shows us many dawns and twilights in the different facets of human beings. Looking at the past we 

can date and understand the reasons for the birth of science. We do not know when its twilight will occur, but the 

reasons for it are already in the air: after a very hot summer always come the season for the drop of leaves.  

 

Some Highlights in the History of Natural Sciences 

 

If we want to understand why science is declining, we must first understand how it became so important. 

We must look at some of its advances to realize how important science has been for our culture, otherwise any 

attempt to talk about the twilight of the scientific era sounds like an anti-scientific complaint, and that is not my 

purpose.  

There are some instances when science becomes very important, affecting not only specific subjects but 

also general world views which change our philosophy, religious beliefs, etc. This is the case with the Copernican 

revolution. That a creature on the earth is able to understand the position and motions of the planet, despite the 

appearances to the contrary, may be called properly “intelligence”. The search for truth in science is a heroic 

enterprise, and the greater the difficulty in reaching it, the more value it has. In the revolution which bears his 

name, Nicolaus Copernicus was the great hero, although not the only one, to judging from the number of people 



El ocaso de la era científica | Martín López Corredoira 

 

 

	
  
 

138 
E N E R O  

2 0 1 4  
 

before and after him who worked on the same idea.  

There have been many phenomena around us whose logic was not understood and, in the era of 

rationalism and the subsequent century of enlightenment, science would offer explanations about them in a positive 

way, distinct from metaphysical speculations. Understanding the mechanics of nature was a dream pursued by 

human reason during many centuries and, with Newton’s system, the great triumph of modern physics was 

reached:3 a set of principles and laws which allow us to understand and to calculate motion in terms of kinematical 

principles and known forces, a triumph also in the understanding of gravitation as well as of celestial mechanics.  

The most important contribution to the understanding of the mechanics of nature and its forces after 

Newton involved another synthesis of knowledge, this time on the subject of electromagnetism, produced by James 

Clerk Maxwell, achieving the unification of electricity, magnetism and optics. Understanding the mechanics of 

nature would mean understanding how nature worked in all its aspects. That was the major aim of science, a dream 

pursued for a long time. This view, as seen by Huxley (1895) and many others at the end of the nineteenth century, 

is called “reductionism”. Most present-day professional philosophers are against reductionism. They see it as a 

major threat to metaphysical speculation, and they prefer to adopt either a non-naturalist position or claim a 

mysterious emergence of irreducible properties in nature. Most present-day scientist however do not even talk 

about reductionism but take it as an undeniable fact. 

The development of atomic theory is one very important achievement of science and it is one of the 

symbols of solid knowledge. And, since everything in nature is matter constituted by atoms, the understanding of 

this fact is of capital importance. Practically, all sciences are fed by atomic theory. In the last decades, particle 

physicists have made great efforts to learn more about the structure of matter, but with less spectacular results; the 

only impressive thing about particle physics nowadays is the gargantuan amount of money which it is able to 

consume in a short time.  

In my opinion, the most important of all scientific revolutions is the theory of evolution. Why? Because this 

revolution affects not only our concept of nature, or our concept of matter, but also our understanding of ourselves. 

It is the answer to questions such as: Who are we? Where do we come from? Its importance surpasses the limits of 

science or pure knowledge. Of course, the debate about religious beliefs was and is still important, but it is more 

than that. It is perhaps the scientific theory with the greatest relationship to the humanities in general, philosophy, 

anthropology, history (prehistory), etc. It is a pinnacle in human wisdom, perhaps the highest. Along with the 

theory of evolution and genetics, the other great pieces in the puzzle to understand the nature of life were 

biochemistry and molecular biology, which made their greatest developments during the twentieth century. Their 

purpose, to explain life in terms of physics and chemistry, is a great reductionist enterprise.  

These examples of scientific highlights are enough to recognize the important role of natural sciences in 

the past for our world. And, however, the resources dedicated to research until a century ago are negligible in 

comparison with the resources devoted to it in our own society now. It is a datum to take into account in our 

reflection about the sense of promoting fundamental research: increasing expenses with diminishing returns.  

                                                
3 The term physics is generally used after 1850, instead of natural philosophy. 



Martín López Corredoira | El ocaso de la era científica  

 
 

	
  
 

139 
E N E R O  

2 0 1 4  

We may wonder why science in the past was so cheap, or why it is now so expensive. There are three 

reasons:  

1) The ratio of scientists to general population in the past was lower than now. The number of scientists 

and engineers dedicated to R&D in the present day is 5.8 million (OECD data, 2006, excluding India); that is, on 

average, around a thousandth part of the world population. In developed countries the ratio is much higher: for 

instance, in U.S. it is around one in two hundred. In the whole of the nineteenth century, the number of persons 

around the world who published at least one paper in a scientific journal, either pure or applied science, was 

approximately 115,000 (Gascoigne, 1992), although most of them only published one paper and did not dedicate 

their lives to science. The number of people who lived through the hundred years of the nineteenth century was 

around 3 billion, so a ratio of scientists to general population of ~4×10-5 stems from that census, even including 

people who only produced one paper, is lower than the current one. The number of scientists in the seventeenth 

century is roughly ten times lower than in the nineteenth century (from the analysis by Gascoigne, 1992, of 

scientists who appear in the Historical Catalogue of Scientists and Scientific Books) while the population was 

roughly half that of the nineteenth century, so the ratio in the seventeenth century would be circa 10-5. 

2) The instruments needed by empirical scientists in the past were much more rudimentary and easy to 

build, and consequently cheaper. That expense for instruments are much higher now than in the past is quite 

obvious. Certainly, the telescope which Galileo built was much cheaper than the 39m E-ELT telescope to be built 

by European Southern Observatory (ESO) in Chile with a planned cost of one billion Euros; and space telescopes 

are even more expensive. 

3) Most of the scientists in the past did not receive a salary for their research. In most cases they even paid 

their own research expenses, and they did not have as many paid vacations disguised as “conferences” as they do 

now. The funding of science has changed a lot nowadays with respect to the past. The professionalization of 

research is actually a very recent thing.  

 

Institutionalization of Science and its New Socioeconomic Conditions 

 

Science has gained recognition from society, and it is nowadays one of the centres of power which pulls 

the strings of our society. It is a new church. Many times, philosophers have compared science with religion. I do 

not think that comparison is appropriate. Science is an activity very different from religion, and its concepts have 

an empirical basis which is far beyond the beliefs of religion. Nevertheless, from a sociological point of view, just 

looking at the social organization, there are certainly some similarities.  

The project’s main researchers are leaders of a group comprising several Ph.D. students, several postdocs 

and, perhaps, some senior scientists of lower status. This main researcher is usually a kind of commercial manager. 

They begin their careers as scientists, but they become administrators or politicians of science. The situation is well 

described by Gillies (2008, ch. 8): “Academics typically start with great enthusiasm for research, but, after a 

number of years working at research, they often become rather bored with it. They may have run out of ideas. They 



El ocaso de la era científica | Martín López Corredoira 

 

 

	
  
 

140 
E N E R O  

2 0 1 4  
 

may have come to realise that their youthful hopes of becoming the next Einstein were an illusion, while the reality 

is that there are quite a number of young researchers doing better than they are. In these circumstances the 

sensible move is into administration and management where a tempting career ladder stretches before them”. 

The snowball effect, also called the Matthew4 effect (Merton, 1968), is present to a certain extent in the 

social dynamics of science, especially in the most speculative areas. It is a feedback loop: the more successful a 

line of research is, the more money and scientists are dedicated to working on it, and the greater the number of 

experiments on observations that can be explained ad hoc, such as in Ptolemaic geocentric astronomy; this leads to 

the theory being considered more successful.  

In some cases, the system supports conservative views, but there are also cases of speculative lines of 

research that have been converted into large enterprises. For instance, in theoretical physics, string theory has 

absorbed a lot of people and funds, as well as marginalising and deprecating other approaches to the same 

problems (Luminet, 2008). Smolin (2006) thinks that string theory is not only speculative but the conclusions are 

circular, the concepts are arbitrary and the hierarchical structure of this scientific community is quite outlandish. 

The Nobel Prize winner in Physics, Sheldon Glashow, wonders whether string theory is not more appropriate for 

an Institute of Mathematics or even a Faculty of Theology rather than to an Institute of Physics (Unzicker 2010, ch. 

14). Unzicker (2010, ch. 14) considers physicists working in that theory as being like a sect or mafia. Another case 

is the search for supersymmetric particles in dark matter, which occupies more than thousand people at CERN. 

And what happens when, after a long period of search, when huge amounts of money have been consumed, the 

experiments or observations do not find any evidence in favour of these theories? Then the groups claim that we 

must carry out exploration at higher energies and they ask more money 

  As is well known, control of communications and practice of power are closely related. Thus the system, 

far from allowing free publication of results among professionals, works hand in hand with censorship. 

Theoretically, this control is presented as a quality filter but its functions are frequently extended to the control of 

power. Those researchers who want to publish in scientific journals are subject to the dictates of the chosen referee 

and the journal editors, who will say whether the paper is accepted or not: this is the peer review system. There is 

plenty of evidence of bias in support of papers confirming the currently accepted viewpoint and in favour of 

established researchers (Armstrong, 1997). Nepotism (friendship networks) is also common (Wenneras & Wold, 

1997; Thurner & Hanel, 2010). Nonetheless, actually, the main problem is not direct censorship itself, but the 

screening action of the massive overproduction of papers, with millions of scientists producing millions of papers 

every year, the reading of which cannot be undertaken by even the most hardworking of readers. This means that, 

once the obstacle of direct censorship in the journals is removed, the researcher who tries out new ideas will have 

to fight with indirect censorship: the super-production of papers that conceal what is not of interest to the system. 

Propaganda is the key element in a paper becoming known. For this, the leading specialists again have the 

advantage, because they control most of the strings which move the publicity machinery; they have the appropriate 

                                                
4 Merton (1968) gave it the name “Matthew effect” from the Gospel of Matthew (25:29) which says: “For everyone who has will be given more 
and he will have abundance. Whoever does not have, even what he has will be taken from him”. 



Martín López Corredoira | El ocaso de la era científica  

 
 

	
  
 

141 
E N E R O  

2 0 1 4  

contacts, they write reviews (summaries of scientific discoveries within a field), they organize congresses and give 

talks as invited speakers. Moreover, the reproduction of standard ideas is more acceptable because many people 

are interested in them, whereas the diffusion of new ideas is of interest only to their creators.  

This is not something new, it has happened all throughout history. The new thing is the institutionalization 

and bureaucratization of this process. 

 

The Decline of Science 

 

Some of the problems of science nowadays, which constitute some symptoms of the decline of our culture, 

are: 

  

1. Society is drowned in huge amounts of knowledge, most of it being about things of little importance for our 

cosmic vision, or producing no advances in the basic fundamentals of pure science, only technical 

applications or secondary details. 

2. In the few fields where some important aspects of unsolved questions have arisen, powerful groups control 

the flow of information and push toward consensus truths rather than having objective discussions within 

a scientific methodology; it gives few guarantees that we are obtaining solid new truths about nature.  

3. Individual creativity is condemned to disappear in favour of big corporations of administrators and 

politicians of science specialized in searching ways to get money from States in megaprojects with 

increasing costs and diminishing returns. 

 

We can use one adjective to describe the status of science at present and in the near-future: decadent. It is 

only a subjective perception. Possibly other people will think the opposite thing, that we live in a golden age of 

science. There are plenty of reasons in favour of the first thing (see in López Corredoira 2013 many examples of 

malpractices). Rather than a question of pure argument, it is a also question of sensitivity, of being able to perceive 

the sense or nonsense of the major enterprises which are nowadays called science from a human point of view. The 

quantity of publications, the quantity of big instruments and the technology created, the number of jobs created in 

research, the accurate control of our science in comparison with past times, etc. might be arguments to show that 

science is presently living in a wonderful epoch. However, I would reply, the spirit of science is being lost. And how 

do you measure the quantity of spirit? No, it is not a measurable quantity; forget about creating a new 

scientometric method to determine the amount of scientific spirit. It is a question of sensitivity: just look around; 

just talk with some leading scientists and observe their lives, their work. Technocracy is replacing the joy of 

scientific creativity.  

The same thing could be said about poetry: Do you think we live in a golden age of poetry now because a 

huge number of poems can be found on the internet, there are a lot of poetry competitions with hundreds of 

participants, and there are many poetry clubs, etc.? No, the spirit of poetry is nothing to do with that. What then is? 



El ocaso de la era científica | Martín López Corredoira 

 

 

	
  
 

142 
E N E R O  

2 0 1 4  
 

If you cannot find an answer yourself, it is because you are not sensitive enough to poetry. Something similar 

happens with sciences. It is necessary to be sensitive to scientific thought in order to appreciate its boom or 

decadence. 

The fact that science has become a big enterprise, consuming huge amounts of state funding has made it 

more vulnerable to becoming politicized and subject to the social values of the masses rather than the values of a 

thinking elite. Not only are scientists at the service of mediocre programs of research devised by mediocre scientists 

who dedicate more time to bureaucracy and getting funds than to thinking about science; we have even reached the 

incredible situation that ordinary people without much idea about science are being asked to propose topics for the 

future direction of science. The argument is that people pay their taxes and scientists use part of these taxes to do 

their science, so people have the right to choose which projects the public money is invested in. See, for instance, 

the web page http://www.reto2030.eu/, where people may vote for which scientific projects should be financed 

before the year 2030. Not only mediocre scientists choose, now non-scientists also choose.  

The problem for scientific institutions will probably come when its influence over society is reduced and 

when the resources that science consumes begin to diminish. One possible reason for stopping the expansion of 

scientific investment and causing its collapse is that science will reach the maximum expense that a society can 

afford. Scientific institutions follow the structure of capitalism, so they must continuously grow. Experimental 

science becomes more and more expensive with time, and science has opted for this way of no return, going always 

for an increase in funds. When a limit is reached at which the investment in science can grow no more, a crisis will 

become unavoidable. Nowadays, the richest countries invest around 3% of GDP in research and development, from 

which 20% is for pure sciences, a ratio much higher than in the past, both in absolute and relative terms, and that 

has grown continuously in the last few decades, with some small fluctuations. Possibly this is already close to the 

asymptotic limit in terms of the relative ratio of money that a society can afford, so a crisis may be not very far 

away. The crisis will also depend on circumstances in society: if the GDP of developed countries grows through 

inflation, even at a constant ratio it will result in an increase of investment in science; the exponential fast growth 

of the last few decades cannot be sustained but at least a slow growth may delay the death of science. The effect 

will not be immediate. Possibly, many centres will continue for some decades with a decreasing budget, but 

eventually they will recognize that no advances can be made with small budgets; even less than the few ones 

obtained with the huge budgets they have got nowadays. Therefore, research centres will begin to close, one after 

another.  

A crisis in the business of science, a crisis of no return, may happen, and a dark age in the advance of 

scientific knowledge might arise. This will not happen very fast but will be a slow process, possibly lasting several 

generations, and this decline will not only affect science but the sinking of science will run parallel to the sinking of 

many other aspects of our civilization. Indeed, they will most likely feed off each other. Science is a major 

characteristic of our western culture, and our way of thinking. Therefore, the end of science will mean the end of 

modern European culture, the twilight of an era initiated in Europe around the fifteenth century and which is 

extended nowadays throughout the world: the scientific age. 



Martín López Corredoira | El ocaso de la era científica  

 
 

	
  
 

143 
E N E R O  

2 0 1 4  

 

 

Spengler and the Decline of the West 

 

Professional philosophers make very few attempts to understand the present-day problems of science, 

though there are some valuable rare exceptions. In most cases, these problems are only mentioned in order to 

discredit science in general. Why is the kind of analysis in the present article (or the full version in the book of the 

same title) so infrequent among the works of professional philosophers? I think there are two main reasons: 1) 

Most of them do not have knowledge of science at close quarters but only through reading books, which do not 

reflect the real problems; even in the few cases of philosophers with an education in science to the level of a 

scientist, they do not dedicate their time to research so they only know about present-day problems by hearsay. 2) 

They are not interested in revealing the miseries of another profession because they themselves share the same 

problems in even greater magnitude. In this panorama, what has the “office-philosopher” to say about science? 

Nothing different from what happens in his or her own house. At present, professional institutional philosophy has 

as many problems as institutional science, and reading philosophy of science written by contemporary philosophers 

working in a university is mostly a waste of time. Therefore, it is not strange that there should be silence about the 

things criticized along this article. And these problems of science are not going to go away, nor are they to be 

resolved by any paid philosopher (or sociologist or any group of administrators of culture paid for by the state). 

These questions are things to be discussed by scientists themselves, and from the inside looking out. 

Nonetheless, true “philosophers”, in the full sense of the word, even if they do not specialize in scientific 

questions, may offer us interesting insights about many questions related directly or indirectly with the activity of 

scientific research. Let us consider for instance the case of Spengler and his work The Decline of the West, a 

masterpiece in many ways, with plenty of lucid ideas and admirable global vision; a giant, a brave thinker with a 

strong character and something interesting to tell, rather than a boring treatise of trivialities and diplomatic 

sentences of the kind so common among our dwarf-philosophers.  

Spengler’s major conclusions are twofold:  

1) There are three possible ways of a civilization developing: within magical, Apollonian or Faustian 

conceptions of the world. Magical conceptions are associated with primitive cultures dominated by animism, 

religions and other superstitions, of which there are still some remnants in present-day societies. The Apollonian 

spirit is the characteristic of reason and logics, of the quantification of nature, typical of most scientific activities. 

The Faustian spirit is characterized by the will, the feeling of a direction towards an end, the consciousness of 

history.  

2) The second conclusion is that the history of our culture can be compared with the history of other 

civilizations and their developments, and in making that comparison it can be observed that western culture is 

declining, it is reaching the end of its possibilities. The epoch of the arts is over, and now only rubbish is being 



El ocaso de la era científica | Martín López Corredoira 

 

 

	
  
 

144 
E N E R O  

2 0 1 4  
 

produced, as an illusion of art, keeping it alive. The epoch of philosophy is over. And the epoch of science is over 

too. 

 

Death of science consists of the existence of nobody able to live it. But 200 years of scientific orgies get 

fed up in the end. It is not the individual but the spirit of a culture who gets fed up. And this is manifest by 

sending to the historical world of nowadays researchers who are more and more small, mean, narrow and 

infecund. (Oswald Spengler, The Decline of the West). 

 

For Spengler, the epoch of mathematics is over, and there now remains only the work of conservation, 

refining, polishing, and selection. Physics is also near its limit. What remains now is an industrial production of 

hypotheses. Still, in the 1910s and 1920s, when Spengler wrote about this, there were important discoveries being 

made in physics. Nonetheless, I think Spengler is right in his prediction about the decline of the scientific world, as 

well as the decline of culture in general, a trend which may last many decades or centuries. In my opinion, he was 

ahead of his time, and he saw the problems of the future in our civilization in a prophetic way. We must bear in 

mind that the decadence of the Roman Empire lasted almost three centuries, after the death of Marcus Aurelius, 

with certain fluctuations but following a general average trend of decline (Gibbon, 1776-1789). The same thing 

may occur with the decline of our culture now: We have been declining all through the twentieth century, and we 

will continue to do it during the twenty-first century.  

 

Conclusions 

 

Science is becoming a nonsense for humanity. During the last century, science has advanced more and 

more in technical terms, more and more in its investment in very expensive experiments, in the amount of 

information it generates, but it has gone backwards with regard to its motivation. The force which pushed humanity 

to walk towards knowledge, enlightenment and reason is now pushing very weakly. Now, science continues to work 

because of its inertia but is subject to some friction because to its erosion. Our science is tired, exhausted. It walks 

entangled with economic forces rather than with human dreams. Science has lost its first attractiveness; only 

simple technical operations remain.  

Our science has become an animal without a soul, or it might be better to say, a colony of animals, a 

group of organisms which devour human efforts and do not offer anything but growth for the sake of growth. 

Scientific organizations behave like a colony of bacteria which reproduce as far as the available food/money allow. 

The more you feed them, the more they grow: more Ph.D. students, postdocs, staff researchers, supercomputers, 

telescopes, particle accelerators, papers, etc. And, if the money tap is closed, the people dedicated to science and 

their by-products are proportionally reduced. This is not the science of Galileo, Darwin, or Einstein, who produced 

their ideas when they felt the “spiritual” necessity to express them, independently of whether they were paid for 

that or not; certainly for prestige, and for the pride in revealing new truths. Nowadays, there are very few things to 



Martín López Corredoira | El ocaso de la era científica  

 
 

	
  
 

145 
E N E R O  

2 0 1 4  

express; almost everything in science is reduced to find a small fiefdom of nature to analyse—whether there is any 

fundamental question to solve in this analysis does not matter—, and publishing papers on it and getting citations 

from colleagues with the aim of getting jobs and extra money for expenses. Getting money to employ more Ph.D. 

students, postdocs … and when these students and postdocs grow up, they become new senior researchers who ask 

more money, and so on. The sense of all this industry is one of primitive life: just a struggle for survival and 

spreading (intellectual) genes. 

Why should science survive? It was important for our understanding of nature in the past, but it is not so 

much now. Our philosophy of nature does not change, our Weltanschauung (world view) does not change with the 

latest discoveries; only subtle details are now produced. Is it good for the individuals of the mankind to know so 

many details about nature? And if it is not produced for each of us, “it will be, for whom?” (Unamuno).  

The role that pure sciences (apart from technological applications) will occupy in the culture of the 

humanity in the future is unknown now. Let us hope it will retain our tradition of understanding how nature 

behaves, but in a different way from what we have known up until now. Let us wait and see if future generations 

keep the best of it.  

 

Referencias / References 

 

J. S. Armstrong, “Peer review for journals: evidence on quality control, fairness, and innovation”, Science and 

Engineering Ethics, 3, 63-84 (1997). 

R. Gascoigne, “The Historical Demography of the Scientific Community, 1450-1900”, Social Studies of Science, 

22(3), 545-573 (1992).  

E. Gibbon, The History of the Decline and Fall of the Roman Empire, 1776-1789, Strahan & Cadell, London. 

D. Gillies, How Should Research be Organised?, 2008, College Publications, London. 

T. H. Huxley, “The Scientific Aspects of Positivism”, Lay Sermons, Addresses and Reviews, 1895, London 

M. López Corredoira, The Twilight of the Scientific Age, 2013, BrownWalker Press, Boca Raton (FL, EE.UU.). 

J.-P. Luminet., “Is Science Nearing Its Limits? Summarizing Dialogue”, http://arxiv.org/abs/0804.1504 (2008). 

R. K. Merton, “The Matthew Effect in Science”, Science, 159(3810), 56-63 (1968). 

L. Smolin, The Trouble with Physics: The Rise of String Theory, The Fall of a Science, and What Comes Next, 

2006, Houghton Mifflin Hartcourt, Boston (Massachusets, EE.UU.). 

O. Spengler, Der Untergang des Abendlandes (2nd ed.), 1923. Traducción al español en: La decadencia de 

occidente, 1998, Espasa Calpe, Madrid.   

S. Thurner, R. Hanel, “Peer-review in a world with rational scientists: Toward selection of the average”, 

http://arxiv.org/abs/1008.4324 (2010). 

M. de Unamuno, Del sentimiento trágico de la vida, 1913. Reedición: 1999, Espasa Calpe, Madrid.  

A. Unzicker, Vom Urknall zum Durchknall. Die absurde Jagd nach der Weltformel, 2010, Springer, Berlin. 

C. Wenneras, A. Wold, “Nepotism and sexism in peer review”, Nature, 387, 341-343 (1997).  



	
  



Edmundo Moure Rojas | La poesía como medio de conocimiento de la naturaleza  

 
 

 

 

	
  
 

147 
E N E R O  

2 0 1 4  

La  poesía  como  medio  de  
conocimiento  de  la  naturaleza  
Poetry  as  a  way  of  knowing  nature  
Edmundo  Moure  Rojas  

 

  
  
  
  
  
Resumen  
  
En   nuestra   cultura   occidental   se   da   por   entendido   que   el  
conocimiento   tiene   su   origen   en   la   percepción   sensorial,  
para   acceder   al   entendimiento,   cuyos   procesos   se   alojan   y  
actúan  en  el  cerebro,  donde  se   lleva  a  cabo  el  análisis  de   la  
razón,   para   completar   el   proceso   cognoscitivo   de  
aprehensión  de  la  realidad.  El  ser  humano,  sin  duda,  posee  
otros   atributos   fuera   de   la   razón   especulativa.   Dentro   de  
ellos   está   el   ámbito   del   arte,   con   su   proceso   creativo   y   su  
visión   simbólica   y   representativa,   que   deviene   en   lo   que  
llamamos   “conocimiento   artístico”   (poiesis),   que   se  
desenvuelve   a   través   de   las   diversas   expresiones,   entre   las  
que   se   encuentra   la   poesía,   no   como   mero   ejercicio   de  
versificación  ni   conjunto  de   recursos   semántico-­‐‑expresivos,  
sino   como   auténtica   clave   de   acceso   a   aspectos   de   la  
realidad  que  otras  esferas  del  conocimientos  no  abordan  ni  
develan.   Apoyados   en   este   aserto,   que   desarrollaremos  
como   breve   ensayo,   elaborado   desde   nuestra   propia  
experiencia   en   el   campo   de   la   literatura,   ejemplificado   a  
través   de   autores   y   textos   que   estimamos   esenciales,  
esperamos   llevar   a   cabo   este   propósito,   dentro   del   amplio  
marco  de  la  Filosofía  de  la  Naturaleza.  
  
Palabras  clave  
  
Conocimiento,   poesía,   mito,   metáfora,   entendimiento,  
aprehensión,   simbolización,   representación,   intuición,  
imagen,  fenómeno,  fenomenología,  espíritu.  
  

  
  
  
  
  
  
  
  
  
  
  
  
  
Abstract  
  
In   our   Western   society   it   is   taken   for   granted   that  
knowledge   has   its   origin   in   perception,   and   so   the   brain  
would  do  properly  the  entire  process  consisting  in  catching  
what  we  usually  call  reality.  No  doubt,  human  beings  have  
other  attributes   than  speculative   reason,  and,  among   them,  
there   is   art,  with   its   creative   process   and   its   symbolic   and  
representative   vision   which   become   what   we   call   “artistic  
knowledge”  (poiesis).  This  develops  in  many  different  ways  
of  art  expressions  among  which  we  find  poetry,  not   just  as  
mere  versification  nor  as  a  set  of  semantic-­‐‑expressive  means,  
but   as   an   authentic   key   to   open   some   aspects   of   reality  
known  just  through  this  poiesis  and  not  through  other  kinds  
of   knowledge.   To   illustrate   this   idea,   particularly   within  
Natural   Philosophy,   I   appeal   to  my  own   experience   in   the  
field  of  literature  and  give  some  examples  from  authors  and  
texts  selected  to  this  task.  
  
Key  Words  
  
Knowledge,   poetry,   myth,   metaphor,   understanding,  
apprehension,   signs,   representation,   intuition,   images,  
phenomenon,  phenomenology,  spirit.  

  
  
                              
  

Fecha  de  entrada:  05-­‐‑10-­‐‑2013                                                  Fecha  de  aceptación:  21-­‐‑11-­‐‑2013  

 



	
  



Edmundo Moure Rojas | La poesía como medio de conocimiento de la naturaleza  

 
 

 

 

	
  
 

149 
E N E R O  

2 0 1 4  

La  poesía  como  medio  de  conocimiento  de  la  naturaleza  
Poetry  as  a  way  of  knowing  nature  
Edmundo  Moure  Rojas  

  
  
  

La poesía es conocimiento, salvación, poder, abandono. Operación capaz de cambiar al mundo, la 
actividad poética es revolucionaria por naturaleza; ejercicio espiritual, es un método de liberación 
interior. La poesía revela este mundo; crea otro.  

Octavio Paz  

 

Hay dos maneras de conocer, que los místicos llaman Meditación y Contemplación. La 

Meditación es aquel enlace de razonamiento por donde se llega a una verdad, y la Contemplación 

es la misma verdad deducida cuando se hace substancia nuestra, olvidado el camino que enlaza 

razones, y pensamientos con pensamientos. La Contemplación es una manera absoluta de 

conocer, una intuición amable, deleitosa y quieta, por donde el alma goza la belleza del mundo, 

privada del discurso y en divina tiniebla. 

 Ramón del Valle-Inclán 

 

La pasión del conocimiento está ínsita en el artista completo… Fuente de amor; fuente de 

conocimiento; fuente de iluminación; fuente de descubrimiento; fuente de consuelo; fuente de 

verdad… Si alguna vez la poesía no es eso, no es nada.  

Vicente Aleixandre 

 

El conocimiento; alcances del concepto 

 

El conocimiento es un conjunto de información almacenada mediante la experiencia o el aprendizaje, o a 

través de la introspección. En el sentido más amplio del término, se trata de la posesión de múltiples datos 

interrelacionados que, al ser tomados por sí solos, poseen un menor valor cualitativo. Sus relaciones analógicas le 

otorgan mayor o menor coherencia y profundidad. 

El conocimiento tiene su origen en la percepción sensorial, después llega al entendimiento y concluye, 

finalmente, en la razón. Se dice que el conocimiento es una relación entre un sujeto y un objeto. El proceso del 

conocimiento involucra cuatro elementos: sujeto, objeto, operación y representación interna (proceso 

cognoscitivo)1. 

La ciencia considera que, para alcanzar el conocimiento, es necesario seguir un método. El conocimiento 

científico no sólo debe ser válido y consistente desde el punto de vista lógico, sino que también debe ser probado 

mediante el método científico o experimental. Su valor, en consecuencia, adquiere dimensión universal. 

                                                
1 José Ferrater Mora, Diccionario de la Filosofía, Ercilla, Santiago de Chile, 1963. 



La poesía como medio de conocimiento de la naturaleza | Edmundo Moure Rojas 

 
 
 

 

	
  
 

150 
E N E R O  

2 0 1 4  
 

La forma sistemática de generar conocimiento tiene dos etapas: la investigación básica, donde se avanza en 

la teoría; y la investigación aplicada, donde se ratifica in situ la información (desarrollo empírico). 

Cuando el conocimiento puede ser transmitido de un sujeto a otro mediante una comunicación formal, se 

habla de conocimiento explícito. En cambio, si el conocimiento es difícil de comunicar y se relaciona a 

experiencias personales o modelos mentales prefigurados, se trata de conocimiento implícito. 

Para el fenomenólogo Gastón Bachelard, que nos interesa particularmente, porque aúna su calidad de 

fenomenólogo con la de poeta, habiendo desarrollado notables trabajos sobre la génesis y proyección de los factores 

naturales que inciden en la creación estética, a través de los elementos esenciales: agua, fuego, aire, tierra, 

especialmente por medio de su fenomenología del espacio, hay dos tipos de conocimiento: 

1) El conocimiento común u ordinario. Bachelard considera que el conocimiento común es el producto del 

empirismo, es decir, de la observación de los fenómenos del entorno por medio de nuestros sentidos, sin el tamiz 

del espíritu crítico del científico, pero con un carácter pragmático que será avalado por el sentido común, esa suerte 

de axiología colectiva que se sostiene en lo consuetudinario. 

2) El conocimiento científico. Es un saber estructurado, con alto nivel de abstracción, que describe los 

fenómenos de la Naturaleza. Este tipo de conocimiento científico ha logrado distanciarse enormemente del 

conocimiento ordinario, formando una verdadera ruptura epistemológica. Si una persona común escucha la 

conversación de dos ingenieros informáticos, por ejemplo, lo más probable es que no comprenda casi nada de lo 

que hablan. Estaremos en presencia de un saber especializado que se expresa en una jerga predefinida, lo que 

caracteriza a las cada vez más diversificadas profesiones. 

Gastón Bachelard plantea que los avances de las ciencias no se dan por una acumulación de nociones, sino 

sobre todo, por el cambio radical del conocimiento antiguo a un nuevo discernimiento, que corrige y “rompe” 

radicalmente con el conocimiento anterior, construyendo nuevos conceptos y nuevos métodos a partir de una 

constante y progresiva sustitución. Una aguda frase de Gastón Bachelard expresa que: “La ciencia no se desarrolla 

por evolución sino por revolución”2. 

Bachelard analiza el desarrollo de la Física, en donde aprecia una ruptura epistemológica evidente entre el 

mecanicismo determinista de la Física newtoniana, en la que el Universo funciona como la estructura de un reloj 

mecánico, hasta el relativismo de la Física de Einstein, donde ni siquiera el tiempo es absoluto, sino que depende de 

la velocidad del observador, de los condicionantes espaciales y de la masa de los cuerpos. 

En su obra: “El nuevo espíritu científico”3, dice: “El espíritu científico es esencialmente una rectificación 

del saber. El conocimiento científico juzga a su pasado, y lo condena. Su estructura es la conciencia plena de sus 

errores históricos. Científicamente, se piensa en lo verdadero como rectificación histórica de un largo proceso de 

error, se piensa en el fenómeno científico como la rectificación de la ilusión común y primera”. 

En cuanto al origen del conocimiento, Gastón Bachelard pone tanto al empirismo como al racionalismo en 

dos posiciones extremas, cuyo centro es el materialismo racionalista. Estos conceptos han influido en numerosos 

                                                
2 Gastón Bachelard, El Nuevo Espíritu Científico, Siglo XXI, México, 2000. 
3 Ib. 



Edmundo Moure Rojas | La poesía como medio de conocimiento de la naturaleza  

 
 

 

 

	
  
 

151 
E N E R O  

2 0 1 4  

pensadores, como el norteamericano Thomas Kuhn4, que habla del cambio de paradigmas de una comunidad 

científica, en su obra maestra “La estructura de las Revoluciones científicas”5. 

Pero Gastón Bachelard no permanece adscrito a ninguno de los dos tipos de conocimiento que estudia y 

describe, movido por su inquietud filosófica. Se percata que “imaginar es ausentarse, es lanzarse hacia una vida 

nueva”, y que “el soñador entra en el mundo de los poetas”. Esto significa para él también una ruptura con las 

rígidas concepciones anteriores, puesto que “un filósofo formado en el racionalismo debe olvidar su saber, romper 

con todos sus hábitos de investigación filosófica si quiere estudiar los problemas planteados por la imaginación 

poética”. He aquí la clave para que el fenomenólogo acceda a un nuevo y vasto mundo del pensamiento humano. 

Da a luz dos obras capitales: La poética del espacio (1957) y La poética del ensueño (1960), textos reveladores de 

ámbitos llenos de imágenes que nos hablan desde el meollo creador del quehacer estético, cumpliendo una vez más 

el aserto de Hölderlin: “El hombre es un dios cuando sueña y un mendigo cuando piensa”.  

Al final de su largo periplo entre la razón común y la especulativa, entre el pensamiento concreto y el 

abstracto, Bachelard retorna a los orígenes, ayudado por la propia naturaleza, que le ofrece otras vías desde sus 

elementos primordiales donde el hombre vive, sueña y crea sin otros límites que los de la esclavitud temporal. 

Escribe en 1961 un breve texto de ensoñación poética La llama de una vela, y en su introducción nos dice: 

  

En este pequeño libro de simple sueño, sin la sobrecarga de ningún saber, sin aprisionarnos en la unidad de 

un método de encuesta, queríamos expresar, en una serie de capítulos breves, hasta qué punto se renueva el 

sueño de un soñador en la contemplación de una llama solitaria. La llama es, entre los objetos del mundo 

que convocan al sueño, uno de los más grandes productores de imágenes. La llama nos obliga a imaginar. 

Ante una llama, en tanto se sueña, lo que uno percibe al mirar no es nada en relación con lo que se 

imagina. La llama lleva a los diversos dominios de la meditación su carga de metáforas e imágenes. 

 

Como podemos apreciar, la compleja operación del conocimiento, acepta variados caminos para su 

realización; sin embargo pareciera ser que el cartesianismo dominante en el pensamiento occidental en los últimos 

siglos, sólo permitiera reconocer como válido el proceso que deriva del paradigma positivista, afianzado y 

sostenido por el actual cientificismo. 

Concientes de que éste no es el único medio para alcanzar el conocimiento, es dable reconocer la eficacia 

de otros métodos, descartados como irracionales o poco científicos por quienes aceptan sólo lo que proviene del 

empirismo, enfocaremos nuestro análisis en el proceso del conocimiento artístico (lo poético) como el más 

contrastante con el científico positivista y tomaremos, dentro de él, como emblemático, el conocimiento adquirido a 

través del ejercicio de la poesía en tanto paradigma de la aventura de la creación (poiesis). Sin creación no hay 

ciencia y menos tecnología; ahondar en este tipo de conocimiento, por lo tanto, puede ser valioso, no sólo para el 

artista, sino también para el científico y el tecnólogo; tal vez estos campos, que divergieron por un proceso 

                                                
4 Thomas S. Kuhn, La estructura de las revoluciones científicas, FCE, México, 1971. 
5 Aporte de José Antonio Mideros Vaca, Red Docente de Tecnología Educativa, Internet. 



La poesía como medio de conocimiento de la naturaleza | Edmundo Moure Rojas 

 
 
 

 

	
  
 

152 
E N E R O  

2 0 1 4  
 

histórico, a través del cual la acelerada división del trabajo desembocara en la atomización del llamado especialista, 

estén llegando al tiempo en que confluyan, para procurarnos una visión integral de la realidad, lo que constituyó 

alguna vez el sentido y propósito esencial de la Filosofía. 

No es casualidad que la separación de sujeto y objeto haya sido puesta en tela de juicio al comenzar el 

siglo, si analizamos el desarrollo de los paradigmas científicos. Aceptar las paradojas del conocimiento es también 

aceptar al hombre como un ser paradójico. El poeta es el arquetipo de este modo de ser contradictorio: si el 

científico tiene en las palabras un instrumento de comunicación y pensamiento, en el poeta el instrumento es, 

además, objeto del conocimiento, y cuando, como sujeto del conocimiento, vuelve la mirada hacia su mismidad, se 

vuelve asimismo objeto de ese conocer. Vemos entonces, que la dilución de sujeto y objeto que se plantea a partir 

de la teoría de los quanta en las ciencias naturales, y con mayor énfasis, por su propia problemática, en las ciencias 

sociales, para la poesía nunca fue desconocida ni negada en función de un pretendido objetivismo, porque fue una 

realidad permanente de su práctica, que quiere llegar al Ser partiendo del ser mismo. 

Entrar en el campo de lo filosófico para desentrañar la esencia de este proceso será entonces 

imprescindible, a partir de este último reconocimiento, propio de la condición humana del aprendizaje intelectual y 

aceptando la inteligencia como una potencia del espíritu del hombre que le lleva, no sólo más allá de la 

organización significativa de lo que aprehende, sino en la comprensión de los contenidos que “hasta ahora eran de 

carácter sensible pasan a ser efectivamente inteligibles, de la materialidad del fantasma se avanza a la espiritualidad 

de la idea”6. Con la inteligencia, el hombre reconoce la realidad, pero para llegar a la verdad, más allá de lo 

empírico y tangible, debe trascenderla y es ahí donde vislumbramos su condición espiritual. 

 

La poesía, medio y expresión de conocimiento 

 

Todo lo más que puede esperar la filosofía es llegar a hacer complementarias la 

poesía y la ciencia, unirlas como a dos contrarios bien hechos. 

Gastón Bachelard.  

  

La poesía es también un medio para conocer, para expresar y, en ocasiones, para develar complejidades del 

mundo que no siempre se resuelven con la desnuda materia en mesas de vivisección o probetas de laboratorio o 

telescopios o cámaras cibernéticas. Esto está muy ligado a la simbolización, por supuesto, y posee, un claro acento 

de origen poético. 

El primer proceso de simbolización poética de la naturaleza quizá sea el del mito, forma esencialmente 

metafórica y figurativa. Hay muchísimos ejemplos, en diversas culturas, de esta manera de observar la naturaleza e 

intentar develarla mediante la apropiación por el lenguaje, en un proceso de nominación que es muy anterior a la 

racionalización lógica y al juicio kantiano. Citaré un par de ellos, por su significación poética. 

Ustedes conocen bien al murciélago, ese feo y repugnante bicho a quien los citadinos endilgan numerosos 

                                                
6 Gastón Bachelard, El Nuevo Espíritu Científico. 



Edmundo Moure Rojas | La poesía como medio de conocimiento de la naturaleza  

 
 

 

 

	
  
 

153 
E N E R O  

2 0 1 4  

males —algunos claramente supersticiosos—, incluyendo la transmisión de la hidrofobia (científico) y las 

perversidades de drácula (morbo del terror)... Su nombre deriva de mur (ratón) y caecus (ciego)... En el interior de 

la Galicia campesina existe la palabra morcego (gallego-portugués), pero los campesinos llaman al mamífero 

volador abrenoite, en hermosa y acertada metáfora que le atribuye ser él quien abre las tinieblas, el portero de la 

noche, que surge en el momento preciso entre lusco i fusco7, para emprender sus tareas higiénicas de eliminación de 

alimañas dañinas para las plantas y la incipiente cosecha. Dos visiones, dos conocimientos, ¿cuál de ellos es más 

rico y develador?, ¿acaso uno sustituye al otro y nos lleva a prescindir de él como en un proceso de lucidez en la 

evolución científica que descartara la intuición poética? 

En la síntesis de esta metáfora está implícito un conocimiento-entendimiento de la naturaleza que no 

procede de un juego verbal o de una nominación arbitraria. El campesino conoce, a través del comportamiento del 

bicho alado, la hora exacta del crepúsculo, con mayor precisión aún que por medio del reloj digital. Asimismo 

entiende un aspecto del ciclo vital de su entorno e intuye la armonía del universo que han buscado científicos y 

sabios durante milenios.  

Y cuando los aldeanos hablan de sus trigales y dicen tierras de panllevar, otorgando al trigo el más alto 

sacramento de sus oficios. Y la lúcida sinécdoque del “pan”, como elemento y objeto palpable y su homónimo “pan 

nuestro de cada día”, para prefigurar el alimento universal. La palabra adquiere, por la poesía, la capacidad de 

agregar sentidos y de ampliar su radio, enriqueciendo el acervo del conocimiento humano, transformándolo en 

auténtico saber, a través del ejercicio constante de la representación simbólica que permite a la inteligencia acceder 

a los planos del entendimiento estético del mundo. Según Miguel Espinoza:  

 

Por conocer se entiende, grosso modo, o bien constatar y percibir algo, o bien constatar y percibir algo con 

comprensión, con penetración intelectual del objeto conocido. Es evidente que el segundo sentido es 

preferible y en ese caso un verso, una frase enigmática, una metáfora brillante no significan, en sí, 

conocimiento: habría que explicarlas, darles un contexto. 

Una expresión poética da que pensar, pero ¿es eso conocimiento? ¿Y qué hacer de las diferentes 

interpretaciones? Como quiera que se considere el conocimiento, implica verdad o algo muy cerca de la 

verdad y objetividad. Entonces ¿en qué sentido cuenta como conocimiento algo interpretable de varias 

maneras? Si la expresión poética no va rodeada de explicaciones desarrolladas con expresiones de 

significación unívoca que demuestran su justeza, su verdad o su probabilidad, lo afirmado poéticamente 

parece arbitrario. Eso me pasa a mí, por ejemplo, con las citas hechas por Edmundo de Pessoa. Como no 

conozco el pensamiento de Pessoa, no sé qué pensar ni cómo pensar lo que afirma. Según Ortega y Gasset, 

la claridad es la amabilidad del filósofo. Tendríamos entonces que combinar la intuición poética con la 

claridad de la prosa. 

 

                                                
7 “Lusco y fusco”: En lengua gallega, designa el momento en que el crepúsculo pasa de la luz postrera a la oscuridad de la noche. 



La poesía como medio de conocimiento de la naturaleza | Edmundo Moure Rojas 

 
 
 

 

	
  
 

154 
E N E R O  

2 0 1 4  
 

 Estas precisiones de Miguel Espinoza surgieron ante el envío, por mi parte, de breves citas de Fernando 

Pessoa8, ese gran poeta lusitano del escepticismo, contable de oficio de supervivencia y familiarizado con las 

entidades numéricas, como ejemplos textuales de un vate que reflexiona a través de sus versos, apoyándose en la 

intuición poética para aprehender la realidad que le desasosiega, es decir, para buscar otras respuestas al prurito de 

conocer. Veamos. 

 

Toda la vida del alma humana es un movimiento en la penumbra. Vivimos en medio de un crepúsculo de la 

conciencia, nunca seguros de lo que somos o de lo que creemos ser. En los mejores de nosotros habita la 

vanidad de alguna cosa, y hay un error cuyo ángulo desconocemos. Somos algo que sucede en el entreacto 

de un espectáculo; a veces, a través de ciertas puertas, entrevemos lo que quizás no sea sino un decorado. 

Todo es confuso, como voces en la noche. 

El único arte verdadero es el de la construcción. Pero el medio moderno hace imposible la aparición de 

cualidades de construcción en el espíritu. 

Por eso se desarrolló la ciencia. La única cosa en la que existe construcción hoy día es una máquina; el 

único argumento en el que hay encadenamiento es el de una demostración matemática. 

El poder de crear precisa de un punto de apoyo, de la muleta de la realidad. 

El arte es una ciencia… 

 

 En sus escritos tempranos y hasta hace poco inéditos, Jorge Luis Borges, ese fino pensador y poeta, nos 

habla acerca de la metáfora, estableciendo entre ésta y la explicación científica de un fenómeno, una curiosa 

analogía, semejante, incluso, con la convención de una fórmula matemática.  

 

 No existe una esencial desemejanza entre la metáfora y lo que los profesionales de la ciencia nombran la 

explicación de un fenómeno. Ambas son una vinculación tramada entre dos cosas distintas, a una de las 

cuales se la trasiega en la otra. Ambas son igualmente verdaderas o falsas. 

Explicar, por ejemplo, el dolor en términos de histología, de sacudimiento del sistema nervioso, de 

caries…, equivale a escamotear lo explicado. Claro que esta nomenclatura puede ofrecer una utilidad 

práctica, semejante al alivio intelectual que proporciona en una operación algebraica el hecho de rotular las 

cantidades x, y o z. Pero es absurdo creer que estas claves puedan cambiar o esclarecer en modo alguno las 

cosas que rotulan. La luz —la sensación lumínica, verbigracia— es algo definitivamente demarcable de las 

vibraciones en que la traduce la óptica. Estas vibraciones no constituyen la realidad de la luz. ¿Cómo creer, 

además, que una cosa pueda ser la realidad de otra, o que haya sensaciones trastocables —

definitivamente— en otras sensaciones? 

 Así, cuando un geómetra afirma que la luna es una cantidad extensa en las tres dimensiones, su expresión 

no es menos metafórica que la de Nietzsche cuando prefiere definirla como ‘un gato que anda por los 

                                                
8 Fernando Pessoa, El Libro del Desasosiego, Plaza & Janés, Barcelona, 1986. 



Edmundo Moure Rojas | La poesía como medio de conocimiento de la naturaleza  

 
 

 

 

	
  
 

155 
E N E R O  

2 0 1 4  

tejados’. En ambos casos se tiende un nexo desde la luna (síntesis de percepciones visuales) hacia otra 

cosa: en el primero, hacia una serie de relaciones espaciales; en el segundo, hacia un conjunto de 

sensaciones evocadoras de sigilo, untuosidad y jesuitismo… Ahora bien, ninguno de estos mitos, ni el mito 

geometral que identifica la luna con un sólido; ni el mito físico que identifica este sólido con un acervo de 

átomos, fragmentables a su vez en electricidad, ni el mito lírico se presentan como simples reemplazos del 

trozo de realidad que desnudan. Antes son —como todas las explicaciones y todos los nexos causales— 

subrayaduras de aspectos parcialísimos del sujeto que tratan, hechos nuevos que se agregan al mundo. 

Considerada así, la metáfora asume el carácter religioso y demiúrgico que tuvo en sus principios (en este 

sentido podemos entender la sinonimia que establece Borges entre mito y metáfora9), y el creacionismo10 

—al menos en teoría— se justifica plenamente. Definamos pues, la metáfora, como una identificación 

voluntaria de dos o más conceptos distintos, con la finalidad de emociones, y estudiemos algunas de sus 

formas…11 

  

Cuando hablamos de la poesía no nos referimos a ella como un género literario acotado por al afán 

clasificatorio de los lingüistas, ni a sus aparentes juegos semánticos, ni a sus recursos expresivos, sino a la 

condición estética de interpretación y apropiación del mundo, presente en todas las artes, perceptible gracias a los 

atributos de la conciencia intuitiva y reflexiva que se expresan como facultad creadora, presente en la etimología de 

la palabra griega como “condición de producir, de crear”. A propósito, nos dice Wilhelm Dilthey, en su célebre 

Poética12: 

  

El principio aristotélico de la imitación era objetivista, análogo a su teoría del conocimiento; desde que la 

imitación penetró por todas partes en la facultad subjetiva de la naturaleza humana y tuvo en cuenta su 

capacidad autónoma para transformar los datos de los sentidos, tampoco pudo sostenerse en la estética el 

principio de la imitación. También se impuso en una nueva estética la misma nueva actitud de la 

conciencia que se manifiesta en la teoría del conocimiento, desde Descartes y Locke. La investigación 

causal o virtual trató también aquí, como en el terreno de la religión, del derecho, del saber, de determinar 

la fuerza o la función de que proceden el arte y la poesía.  

  

En Lecciones sobre Estética13, Hegel expone la hipótesis de que la poesía es más antigua que la literatura; 

la poesía es la representación originaria de lo verdadero, es el saber en el cual lo universal todavía no ha sido 

separado de su existencia viva y de lo particular, de la ley y el fenómeno; la finalidad y el medio aún no se han 

opuesto uno al otro, comprendiéndose el uno en el otro y a través de los otros. 

                                                
9 Nota del autor. 
10 Referencia al Creacionismo, escuela estética inventada por Vicente Huidobro y Pierre Reverdy, vigente en la época de este escrito borgeano, 
hecho en al París de las vanguardias de la década del ’20. 
11 Jorge Luis Borges, Textos Recobrados (1919-1920), Editorial Sudamericana, Buenos Aires, 2012. 
12 Wilhelm Dilthey, Poética, Losada, Buenos Aires, 1968. 
13 Georg Friedrich Hegel, Lecciones sobre Estética, edición virtual en pdf, J. Gabás, 1989. 



La poesía como medio de conocimiento de la naturaleza | Edmundo Moure Rojas 

 
 
 

 

	
  
 

156 
E N E R O  

2 0 1 4  
 

La poesía no se limita a expresar contenidos ya conocidos por las entidades; la poesía, a través de imágenes 

que le son propias, multiplica y diversifica los contenidos conocidos, transformándolos en continentes y contenidos 

inéditos, polimórficos y polifónicos. 

Para Hegel, la Poesía es Conocimiento y aún pertenece, junto con la Religión y la Filosofía, a la esfera de la 

verdad absoluta. La Poesía es semántica sublimada que gesta la intimidad y la inmanencia del universo nuestro, 

expresado por medio de la síntesis irrepetible de la poesía, que actúa y acciona sobre el mundo como una cámara de 

instantáneas hechas de lenguaje, para prefigurar y fijar un momento único en el lente del verbo hecho verso. En esta 

visión o perspectiva confluyen Hegel, Dilthey, Heidegger y Bachelard, de cuyos notables aportes hemos extraído lo 

que nos parece de mayor significación para este trabajo. 

Hay objetos y situaciones, poesías o paisajes que producen reacciones afectivas en la mayoría de los seres 

humanos, si no idénticas, por lo menos similares; algo que puede ser la manifiesta existencia de un espíritu estético 

común a todos, sin importar su distinta y distante procedencia en el espacio y en el tiempo. La universalidad de lo 

estético nos habla de facultades del entendimiento comunes a todas las culturas. De ellas nace la visión mitológica 

del mundo, como clave de un saber incipiente. Entendemos el mito como una expresión primigenia de la visión 

poética que el hombre extrae de sí mismo y proyecta en su entorno, clave de un conocer que está aún lejos de toda 

reflexión consciente. 

Los mitos son representaciones poéticas primarias con que el ser humano trató de entender y descifrar los 

enigmas de la Naturaleza. Cuando el hombre carecía de herramientas lógicas y métodos empíricos para conocer el 

mundo, apeló a la simbolización mítica. Así, la serpiente emplumada de los pueblos americanos y el caballo alado 

de los griegos, constituyen elementos de la visión poética del universo, previa a la perspectiva científica, ésta muy 

posterior en el desarrollo del pensamiento, aunque no desplace a aquélla, sino que la complemente, desde una 

perspectiva distinta. Cincuenta mil años o más, antes de la era cristiana, tuvo lugar, en el extremo sur de nuestra 

América, un colosal cataclismo que desmembró el continente en infinidad de islas e istmos. Sus efectos están a la 

vista y podemos apreciarlos a través de la cartografía. Los físicos, geólogos y geógrafos nos lo explican hoy por 

medio de sus análisis científicos, con las imprecisiones propias de la enorme distancia en el tiempo y en el espacio. 

Pero ya contábamos con una explicación mítica de aquel fenómeno, transmitida no sólo por la oralidad, sino 

también a través de la información genética. 

Me refiero al mito chilote de las dos serpientes: Tentén Vilú y Caicai Vilú. Sostuvieron entre ellas un 

terrible combate que duró varios siglos. La primera, encarnaba el espíritu de la tierra; la segunda, el espíritu del 

mar. La lucha se inclinó a favor de Tentén Vilú. Su feroz contrincante se hundió en las profundidades del océano, 

mas no fue aniquilada. Cada cierto tiempo despierta de sus sueños y busca a su enemiga. La tierra vuelve a temblar, 

en sismos recurrentes que reviven el mito y su pavor ancestral. 

La poesía no produce imágenes la poesía produce y desarrolla imaginaciones. La poesía está signada por la 

impronta de la universalidad y de la totalidad, que constituye su carácter, ethos. La poesía es la verdad filosófica 

que está manifiesta en la inmediatez de la imagen y en la universalidad del concepto. Lo que definimos como 



Edmundo Moure Rojas | La poesía como medio de conocimiento de la naturaleza  

 
 

 

 

	
  
 

157 
E N E R O  

2 0 1 4  

naturaleza physis es un Poema contenido y expresado en caracteres misteriosos y admirables, como advierte Gastón 

Bachelard. 

Los científicos suelen reemplazar la palabra ‘misterio’ por el concepto ‘problema’. Es un método simple 

para evitar el desconcierto inquietante que lo misterioso provoca en el ser humano. ‘Problema’ es un asunto 

pendiente, por dilucidar, que se archiva en las carpetas derivadas al futuro. El artista, sea poeta o músico o pintor, se 

deja atraer por los enigmas de la existencia, que se le presentan como reto de las formas, los colores, las texturas, 

los sonidos y las palabras. El Poeta —entendido genéricamente como el artista— utiliza los instrumentos de la 

simbolización, la representación, la prefiguración, la analogía, recursos que están en él antes de pensarlos como 

herramientas o utensilios científicos para intervenir la materia. 

 

La facultad imaginativa, una potencia poética 

 

Pero la imaginación no sólo es la facultad de formar imágenes, sino de transformarlas en una movilidad 

constante. “Si no hay cambio de imágenes —escribe Bachelard en El Aire y los Sueños—, unión inesperada de 

imágenes, no hay imaginación”.14  

Desde la Psicología y la Filosofía Bachelard aborda ese problema con el fin de descubrir cómo el poeta 

une el dinamismo psíquico y la reflexión filosófica en la imagen poética. La poesía, cree Bachelard, no es 

simplemente lo que sus palabras describen ni lo que evocan ni lo que afirman; por debajo del verso y de su 

significado, prevalece el silencio que es un pensamiento oculto, secreto, aflorado desde sus raíces hundidas en el 

sueño. Es el complemento onírico de la etimología, que nos muestra el silencio como un eco ensordecido del 

lenguaje, y asimismo como una posibilidad en ciernes de nuevos significados, porque en la poesía el verbo se 

entrelaza en interpretaciones sucesivas y coherentes. 

 Heidegger, en Hölderlin y la esencia de la poesía15, a través de cinco sentencias, nos ofrece un análisis de 

la poética de Hölderlin, con el objeto de iluminar lo que llamamos “el habitar poético del mundo”, uno de los 

móviles posibles y necesarios para entender lo que somos y lo que nos rodea, para aprehender la Naturaleza y 

develar parte de sus enigmas, a través de esa dualidad entre la palabra y la cosa, que la poesía es capaz de 

apropiarse desde lo esencial. En Memoria (Andenken) dice Holderlin:  

 

“Mas lo permanente lo instauran los poetas” (IV, 63). Esta palabra proyecta una luz sobre nuestra pregunta 

acerca del origen de la poesía. La poesía es instauración por la palabra y en la palabra. Qué es lo que se 

instaura? Lo permanente. Pero ¿puede ser instaurado lo permanente? ¿No es ya lo siempre existente? ¡No! 

Precisamente lo que permanece debe ser detenido contra la corriente, lo sencillo debe arrancarse de lo 

complicado, la medida debe anteponerse a lo desmedido. Debe ser hecho patente lo que soporta y rige al 

ente en totalidad. El ser debe ponerse al descubierto para que aparezca el ente. Pero aun lo permanente es 

                                                
14 Gastón Bachelard, El Aire y los Sueños, FCE, México, 1983. 
15 Martin Heidegger, Hölderlin y la Esencia de la Poesía, FCE, Buenos Aires, 1992. 



La poesía como medio de conocimiento de la naturaleza | Edmundo Moure Rojas 

 
 
 

 

	
  
 

158 
E N E R O  

2 0 1 4  
 

fugaz. “Es raudamente pasajero todo lo celestial, pero no en vano” (IV, 163). Pero que eso permanezca, 

eso está “confiado al cuidado y servicio de los poetas” (IV, 145). El poeta nombra a los dioses y a todas las 

cosas en lo que son. Este nombrar no consiste en que sólo se prevé de un nombre a lo que ya es de 

antemano conocido, sino que el poeta, al decir la palabra esencial, nombra con esta denominación, por 

primera vez, al ente por lo que es y así es conocido como ente. La poesía es la instauración del ser con la 

palabra. Lo permanente nunca es creado por lo pasajero; lo sencillo no permite que se le extraiga 

inmediatamente de lo complicado; la medida no radica en lo desmesurado. La razón de ser no la 

encontramos en el abismo. El ser nunca es un ente. Pero puesto que el ser y la esencia de las cosas pueden 

ser calculados ni derivados de lo existente, deben ser libremente creados, puestos y donados. Esta libre 

donación es instauración. 

 

Pero al ser nombrados los dioses originalmente y llegar a la palabra la esencia de las cosas, para que por 

primera vez brillen, al acontecer esto, la existencia del hombre adquiere una relación firme y se establece en una 

razón de ser. Lo que dicen los poetas es instauración, no sólo en sentido de donación libre, sino a la vez en sentido 

de firme fundamentación de la existencia humana en su razón de ser. Si comprendemos esa esencia de la poesía 

como instauración del ser con la palabra, entonces podemos presentir algo de la verdad de las palabras que 

pronunció Hölderlin, cuando hacía mucho tiempo la noche de la locura lo había arrebatado bajo su protección. 

Después de Hölderlin, Heidegger analizará la obra poética de Georg Trakl, a quien designa como sucesor 

del primero. En la obra de Heidegger, precisamente como en la de Trakl, se está constantemente buscando retornar 

al origen, ya sea por el camino hermenéutico, ya por las señales de ruta dejadas en el devenir etimológico de las 

palabras o mediante la reconstrucción de sentidos primigenios a través de ejemplos tomados de una vida de aldea, 

en la cual se puede percibir una gran nostalgia, la misma que él —Heidegger— reconoce en la poesía de Trakl. Una 

nostalgia por aquel mundo del orden inmemorial de las aldeas y de los campos, en donde siempre se produce la 

misma segura rotación de las siembras y las cosechas, de sepultación y resurrección, tan similares a la gestación de 

los dioses propios de la poesía de Hölderlin. En las obras de Heidegger vemos las cosas dotadas de vida, las cosas 

vividas, el trato con las cosas cotidianas, con las cosas admitidas en nuestra confianza íntima; esto es lo que 

Heidegger entenderá como el ser de lo útil, en una nueva visión de los alcances de la palabra poética. 

Heidegger alude, a través de la imagen de la casa, al sentido espiritual del hogar, como espacio en el que se 

produce la unidad espiritual de los seres humanos con las cosas. Es así como Heidegger realiza una lírica 

descripción de su hogar ideal, una granja, en la Selva Negra: 

 

Lo que ordena aquí la casa es la autosuficiencia que permite al cielo y la tierra, a los dioses y a los mortales 

formar una única unidad con las cosas. Es eso lo que sitúa la granja mirando al sur, en la ladera de la 

montaña protegida por los vientos, entre los prados cercanos al manantial, y la dota de un tejado con ancho 

voladizo de guijarros, cuya característica pendiente no sólo aguanta el peso de la nieve, sino que desciende 

hasta abajo para resguardar las habitaciones de las tormentas durante las largas noches invernales. No 



Edmundo Moure Rojas | La poesía como medio de conocimiento de la naturaleza  

 
 

 

 

	
  
 

159 
E N E R O  

2 0 1 4  

olvida el altar en un rincón, detrás de la mesa comunitaria, y halla sitio en la habitación para el sagrado 

lugar del parto y para el ‘árbol de los muertos’ —pues así llaman aquí al ataúd—, y de ese modo determina, 

para las distintas generaciones que conviven bajo el mismo techo, el carácter de su viaje a través del 

tiempo. La habitabilidad artesana, surgida ella misma de la morada, que aún emplea sus herramientas y sus 

estructuras como si fueran cosas, edifica la casa de labor.  

 

Pero no se trata de un supuesto “realismo lírico”, sino de una observación poética que redefine ese mundo 

buscando, a través de sus representaciones simbólicas, un significado que supere lo cotidiano material y pedestre. 

 

Filósofos y lingüistas ante el ser de la poesía 

 

El caminar del hombre por la historia pronto necesitó de una actitud más libre ante la vida y el mundo. La 

cosmovisión poética aparece, así, no con la pretensión de influir en la realidad —como es el caso de los sacerdotes 

o hechiceros primitivos— ni de conocerla —como es el caso de la ciencia— sino de comprenderla. La poesía libera 

al ser humano de su indefensión precedente; ensancha sus horizontes y le abre los ojos a una realidad ante la que se 

siente, de alguna manera, fortalecido merced a esta nueva actitud: “La significación de la obra de arte reside en que 

una cosa singular, dada en los sentidos, se separa del nexo de la producción y la acción y se eleva a expresión ideal 

de las relaciones vitales”.  

El poeta, el artista se asoma a todo lo que la vida tiene de encanto, profundidad, belleza y perdición para 

interpretarlo según su propia sensibilidad y transmitirlo a sus semejantes por medio de la obra de arte. No obstante, 

la cosmovisión poética tampoco es, a juicio de Dilthey, el último eslabón en la cadena que conduce a la respuesta a 

la gran pregunta de la vida. Toda visión del mundo aspira a convertirse en un saber significativo, perdurable y 

universalmente válido, una gloria que únicamente está reservada a la metafísica. Ésta aparece cuando la concepción 

del mundo se ha fundado científicamente a través de conceptos y se presenta con pretensión de validez universal. 

Puede decirse que la cosmovisión metafísica aspira, en opinión de Dilthey, a dirigir la sociedad humana a través del 

pensamiento: “Por esto, cada gran sistema metafísico es como un foco de muchos rayos, que ilumina todas las 

partes de la vida a que pertenece”. 

Según Dilthey, cada arte muestra relaciones que trascienden la individualidad del ser humano, dándole un 

significado más general a su existencia. De todas las artes, se destaca la poesía como representación de sucesos 

irreales. La poesía ofrece al hombre la posibilidad de vivir situaciones diferentes y posibilita, también, una 

conexión distinta con el mundo que lo rodea, abstrayendo al alma de toda opresión de la realidad. Aunque no se 

trata de un burdo escape ni de un refugio en torres de marfil, sino a una ampliación de perspectiva y de sentido de la 

Naturaleza. 

Dilthey afirma que la poesía es el órgano de la comprensión de la vida, ya que con su obra, el poeta 

conduce al lector a conocer algo que trasciende su existencia. La poesía revela la naturaleza de la vida, descargando 

al alma de la carga de la realidad. Según las propias palabras de Dilthey “al satisfacer el hombre el secreto afán de 



La poesía como medio de conocimiento de la naturaleza | Edmundo Moure Rojas 

 
 
 

 

	
  
 

160 
E N E R O  

2 0 1 4  
 

llevar a cabo en la fantasía posibilidades vitales que no pudo realizar, ensancha su propio ser y el horizonte de su 

experiencias de la vida” 

Adriana Yáñez Vilalta, filóloga de la UNAM, nos dice que el poeta se convierte, siguiendo la metáfora del 

mundo como correspondencia y como analogía, en un traductor, en un descifrador. Cada poema es una lectura de la 

realidad. Cada lectura es una traducción y cada traducción es una nueva escritura. Al escribir el poema, el poeta 

descifra el universo para cifrarlo de nuevo. Del mismo modo que los lectores convertimos el poema del poeta en el 

poema del lector, en una sucesión de interpretaciones. 

Pero la misión del poeta no es sólo la de traducir, la de cifrar, la de volver a ocultar. El poeta es también el 

que desnuda, el que descubre, el que des-vela. Al quitar los velos, más allá de todos los rostros y de todos los 

nombres, está el lenguaje en su nivel más originario. Al quitar las máscaras, el poeta descubre aspectos de esa 

verdad total que está hecha de múltiples verdades.  

Así, el poeta llega a expresar lo esencial también a través de los silencios que integran y completan toda 

escritura; aquello que leemos en lo que no se dice, lo no dicho, lo indecible. El pensamiento y su sombra. La 

palabra y el silencio de la palabra. La imagen y la ausencia de la visión. 

Desciframos para conocer más y de mejor manera, ampliando los alcances del lenguaje, no limitándolos a 

cifras numéricas o guarismos tecnológicos. De lo contrario, el robot reemplazaría al ser humano y la computadora 

sustituiría nuestra inteligencia. El conocimiento humano se manifiesta y a él se accede, sólo en virtud de las 

correspondencias y no en la estructuración de caminos opuestos y excluyentes. Si el científico no “entiende la 

poesía” ni aprecia su eficacia cognitiva, más allá de una suerte de juego de artificios verbales o efusiones de una 

intimidad dolida, el problema es del empirismo a ultranza y no de la poesía ni de sus recursos estéticos. Charles 

Baudelaire parece expresarlo en un poema genial por su desnuda lucidez:16  

 

Correspondencias 

La naturaleza es un templo donde vivientes columnas 

Profieren a veces palabras confusas; 

El hombre pasa a través de bosques de símbolos 

Que lo observan con miradas familiares. 

Como largos ecos que de lejos se confunden 

En una tenebrosa y profunda unidad, 

Vasta como la noche y como la claridad, 

Los perfumes, los colores y los sonidos se responden. 

Hay perfumes frescos como la carne de los niños, 

Suaves como los oboes, verdes como las praderas, 

— Y otros, corruptos, ricos y triunfantes, 

Con la expansión de las cosas infinitas, 

                                                
16 Charles Baudelaire, Las Flores del Mal, Logos, Santiago de Chile, 1988. (Charles Baudelaire, Les fleurs du Mal, Galimard, París, 1986). 



Edmundo Moure Rojas | La poesía como medio de conocimiento de la naturaleza  

 
 

 

 

	
  
 

161 
E N E R O  

2 0 1 4  

Como el ámbar, el almizcle, el benjuí y el incienso, 

Que cantan los arrebatos del espíritu y de los sentidos. 

 

Correspondencias nos remite de inmediato a los orígenes de la metafísica occidental y a la concepción de 

las ideas innatas de Platón. Queda claro, desde un inicio, que el poema adquiere un nivel filosófico y a su vez 

místico dentro del ámbito de lo sagrado.  

Hay muchísimos ejemplos de la capacidad de simbolización de los poetas, como de un importante atributo 

del conocer, mediante el acercamiento y la aprehensión de nuevas realidades. Podemos apreciarlo a través de la 

lectura de un poema de Shakespeare:  

  

 He tenido la visión más maravillosa. He tenido un sueño... 

Todas las facultades del hombre no bastarían a decir 

lo que este sueño. Si lo intentara explicar sería un asno.  

Me ha parecido que era... me ha parecido que tenía...; 

pero fuera un arlequín 

el hombre que tuviese la pretensión de explicar lo que me ha 

parecido que tenía... Los ojos del hombre no han oído, ni los 

oídos del hombre han visto, ni la mano del hombre podría gustar, 

ni su lengua concebir, ni su corazón expresar 

lo que era mi sueño.17 

 

Los poetas, los creadores de la palabra, en el tema que nos ocupa, son los que mejor dan cuenta de las 

posibilidades de simbolización. Son capaces, de trasmitir lo que otros tipos de lenguaje no trasmiten.  

Shakespeare, nos dice que los sueños son inasibles, que los sueños son y representan afectos y pasiones, 

que son teatros dentro del teatro de la vida, emociones que cantan y laten más allá de la palabra, más allá de los 

sentidos, más allá de la percepción. Los ojos no oyen, los oídos no ven, la mano no gusta al palpar, la lengua no 

concibe y ni siquiera el corazón es capaz de expresar lo que era ese sueño. 

Para nosotros, poetas y seres de la escritura, hechos de lenguaje y para el lenguaje, asomados al 

conocimiento desde la otra ribera del mismo río por donde fluye el conocimiento empírico, la poesía es el lenguaje 

primigenio de toda cultura viva y continua, que la devela y trasciende. La poesía es no solo proyección de las 

emociones y la razón, los sentimientos, las expectativas; la poesía es la contemplación primordial de la Naturaleza, 

con el propósito de integrar sus entes en la esencia universal de todas las cosas que existen, porque pueden ser 

nombradas en muchos lenguajes y un solo verbo: el del espíritu humano.  

Y vuelvo a Borges, a sus lúcidas reflexiones, proferidas desde ese mundo íntimo suyo que es también 

                                                
17 W. Shakespeare, Sueño de una noche de verano, en Obras completas, Aguilar. Madrid, 1951, Acto IV, Escena 1, p. 934. 



La poesía como medio de conocimiento de la naturaleza | Edmundo Moure Rojas 

 
 
 

 

	
  
 

162 
E N E R O  

2 0 1 4  
 

metáfora vívida del macrocosmos: la biblioteca infinita, donde todas las palabras se unen y engarzan en 

combinaciones sin término, para que el Último Lector pueda develar todos los enigmas del universo, sin abandonar 

esa bóveda maravillosa hechas de palabras, estrellas del verbo que refulgen en el día-noche del conocimiento. Y el 

maestro nos pregunta: 

 

¿Qué otras aclaraciones de la vida queréis que repasemos? (La pregunta la formula a los veinticuatro años 

de edad, y la respuesta referencial a otros pensadores del pasado remoto revela una extraordinaria madurez, 

que al correr de los años irá macerando con agudo humor escéptico18) Pitágoras, el cual quiso asentar el 

mundo sobre principios guarismales; hay la que dijo Platón, quien afirma que si al mirar los médanos 

puedo apercibir su declive y su tonalidad amarilleja es porque en otro ciclo vital he conocido las ideas 

puras de lo Amarillo y de lo Oblicuo, que estos arenales copian ahora —respuesta que se limita a trasladar 

el problema a inabordables lejanías—; hay la que susurra la Kábala y paladearon los teósofos alejandrinos, 

según la cual somos emanaciones de Dios y nuestra inquietud es anhelo entrañable de volver a la patria 

divinal; hay la de Kant, que apuntaba las apariencias sensuales sobre una inagarrable cosa en sí; hay la de 

Valentino, quien dictaminó que los comenzadores del mundo fueron el mar y el silencio. Esas y muchas 

otras, cuya omisión casual o voluntaria corregirá el lector, lidian y se desmienten… 

 

No estoy en condiciones ni es mi ánimo lidiar ni desmentir posturas y visiones del conocimiento que no se 

avengan con la mía. Por el contrario, quisiera adherirme a un propósito integrador y epistemológico del 

conocimiento que contribuyera a incorporar las distintas visiones humanas en una amplia perspectiva integradora, 

donde confluyesen las verdades parciales para hacerse una sola verdad, intención que puede sonar utópica frente a 

la atomización del saber y a la sucesión de complejidades inasibles. Por de pronto, descarto las teorías 

sobrenaturales, pues creo que más allá de la naturaleza integral que se agita y bulle en el Universo, nada existe que 

no provenga de éste, aunque por ahora el grado de comprensión al que podemos acceder sea mínimo y los seres 

humanos, impulsados por un sentimiento de desolación y de orfandad existenciales, aún se aferren a explicaciones 

que repugnan a la razón. 

La ciencia es también una actitud ética y estética del mundo, como lo es la poesía, este prisma que mis ojos 

buscan ampliar y develar como conjuro y resolución de una vieja angustia. Hablo desde la palabra y desde el 

número, como poeta y como contable, porque he experimentado tanto el pasmo del verso como la maravilla 

armoniosa de las cifras que se corresponden en el asombro de un orden inefable y primordial. 

Por eso, sin ánimo didáctico, con humor cordial y algo de sensibilidad poética, sugiero, sobre todo a mis 

amigos científicos, que lean El Libro del Desasosiego, de Fernando Pessoa, y que lo mantengan en la mesilla de 

noche, como esos textos a los que se recurre en duermevela, como una especie de libro de las horas, que si no 

confortan en plenitud, al menos traen para nosotros un alivio al desasosiego permanente del escepticismo. 

Y quizá esta invitación mía, que no quisiera vestir de recomendación, sea tan inútil como mis propias 

                                                
18 Nota del autor. 



Edmundo Moure Rojas | La poesía como medio de conocimiento de la naturaleza  

 
 

 

 

	
  
 

163 
E N E R O  

2 0 1 4  

palabras para el propósito de este texto, que ya va pareciendo monografía hecha de retazos de otras voces, sin duda 

mejores que mi voz. Entonces, llamo al poeta de la Rúa dos Douradores, al magnífico Fernando Pessoa, para que 

aporte la reflexión final a este empeño o ensayo incompleto, como suelen serlo según el sentido último del concepto 

que los designa. 

 

Todo lo que nos rodea se vuelve parte de nosotros, se nos infiltra en la sensación de la carne y de la vida, 

y, baba de la gran Araña, nos liga sutilmente a lo que nos rodea, enredándonos en un lecho suave de 

muerte lenta, donde oscilamos al viento. Todo es nosotros, y nosotros somos todo, ¿pero de qué sirve esto 

si no somos nada? Un rayo de sol, una nube cuya sombra súbita dice que pasa, una brisa que se levanta, el 

silencio que llega cuando cesa, un rostro u otro, algunas voces, la risa casual entre ellas, que hablan, y 

después la noche en que emergen sin sentido los jeroglíficos rotos de las estrellas. 

  



	
  



María Teresa Pérez Arenzana | La identidad entre esencia e individuo como cuestión clave para el conocimiento de la naturaleza en Aristóteles  

 
 

 

 

	
  
 

165 
E N E R O  

2 0 1 4  

La  identidad  entre  esencia  e  
individuo  como  cuestión  clave  
para  el  conocimiento  de  la  
naturaleza  en  Aristóteles  
The  identity  between  essence  and  the  
individual  as  a  key  question  for  the  
knowledge  of  nature  in  Aristotle’s  
philosophy  
María  Teresa  Pérez  Arenzana  
Universidad  Panamericana  sede  
Guadalajara,  Jalisco,  México  

 
  
  
  
  
  
Resumen  
  
La  esencia  parece  ser  una  substancia,  pero  de  modo  distinto  
de   cómo   se   dice   que   el   individuo   es   substancia.   ¿De   qué  
modo,  pues,   serán   substancia   la   esencia  y   el   individuo?  La  
cuestión   es   relevante   en   tanto   que   ambas   debieran   ser  
realidades.  Pero,  ¿sería  posible  la  identidad  entre  la  esencia  
y   el   individuo?  y  de   ser  posible,   ¿la   identidad   sería   total  o  
parcial?  Ante  estas  cuestiones  es  necesario  considerar  que  en  
Aristóteles,  el  estudio  de  la  esencia  tiene  cabida  únicamente  
con   miras   a   explicar   el   ser   de   la   realidad.   Por   lo   que   la  
esencia   debiera   ser   substancia.   De   esta   consideración   se  
desprende   otra   cuestión:   ¿la   realidad   está   compuesta   por  
dos  substancias?,  o  ¿cómo  se  dan  ellas  en  el  individuo?      
  
Palabras  clave  
  
Esencia,  conocimiento,  naturaleza,  substancia,  individuo.  
  
  
  
  
  

  
  
  
  
  
  
  
  
  
  
  
  
  
  
  
  
  
  
  
  
  
  
Abstract  
  
Essence   seems   to   be   the   substance   but   in   a   way   different  
from  that   in  which  the  individual   is  said  to  be  a  substance.  
Then,   in   what   sense   can   essence   and   the   individual   be   a  
substance?   The   question   is   relevant   because   both  must   be  
real.  But  is  the  identity  between  essence  and  the  individual  
possible?  And   if   it   is   possible,  will   the   identity   be   total   or  
partial?   Faced   with   these   questions   it   is   necessary   to  
consider   that   in   Aristotle   the   study   of   the   essence   only  
makes   sense   while   trying   to   explain   the   being   of   reality.  
Thus  essence   should  be   substance.  From   this   consideration  
another   question   comes   in:   Is   reality   composed   of   two  
substances?   or,   how   is   it   that   both   of   them   occur   in   the  
individual?  
  
Keywords  
  
Essence,  knowledge,  nature,  substance,  individual.  

  
  
                              
  

Fecha  de  entrada:  05-­‐‑10-­‐‑2013                                                  Fecha  de  aceptación:  21-­‐‑11-­‐‑2013  

 



	
  



María Teresa Pérez Arenzana | La identidad entre esencia e individuo como cuestión clave para el conocimiento de la naturaleza en Aristóteles  

 
 

 

 

	
  
 

167 
E N E R O  

2 0 1 4  

La  identidad  entre  esencia  e  individuo  como  cuestión  clave  para  el  
conocimiento  de  la  naturaleza  en  Aristóteles  
The  identity  between  essence  and  the  individual  as  a  key  question  for  the  knowledge  of  nature  in  
Aristotle’s  philosophy  
María  Teresa  Pérez  Arenzana  
Universidad  Panamericana  sede  Guadalajara,  Jalisco,  México  

  
  

Introducción 

 

Aristóteles (que de ahora en adelante designaré como Ar) fue un incansable investigador de la naturaleza; 

con una paciencia y minuciosidad característica de su genio, estudiaba los diversos fenómenos tanto de la 

naturaleza inorgánica como de los seres vivientes. La naturaleza entendida por los griegos se refiere a lo perceptible 

sensiblemente y sujeta al movimiento, al automovimiento. Dado que existe el movimiento es preciso que haya algo 

que permanezca; en Ar tal cosa es el ser. El ser se refiere a la substancia en sentido primario, a la existencia de los 

sujetos particulares; sin embargo, parece que la esencia debiera ser existente también. A propósito de la existencia 

de la esencia surgen las siguientes interrogantes ¿cómo sería su existencia?, ¿del mismo modo que el individuo 

existente?, ¿sería substancia?, ¿cómo se identificaría con el individuo total o parcialmente?, ¿o sería distinta del 

individuo?  

Para abordar esta problemática me basaré en el libro Z de la Metafísica aristotélica, principalmente del 

capítulo I- IV (1028a10-1032a10). En este pasajes esta de fondo la conveniencia de examinar cómo utilizar las 

expresiones de cada cosa, pero no más que examinar cómo es la cosa misma. Esto corresponde con la primacía de 

la realidad entendida como individuo. En este punto es necesario tener presente que la realidad natural es el objeto 

de estudio de la filosofía del estagirita.  

A fin de responder en este trabajo a las preguntas antes mencionadas, el desarrollo del artículo es el 

siguiente: Primero trataré de la substancia en general. Segundo, del sujeto como substancia. Tercero, la esencia 

como substancia. Cuarto, los argumentos con base en los cuales es posible la identidad entre la esencia y el 

individuo. Finalmente la conclusión. Una vez esbozadas las líneas generales sobre las que versa el presente trabajo 

comenzaré por el principio. 

 

La substancia 

 

El estagirita comienza el capítulo IV del libro Z con el tema de la pluralidad de sentidos en los que se dice 

el ente, tales son la substancia y los accidentes. Entre los sentidos en los que se dice el ente, es preciso que uno de 

ellos sea primero, puesto que en la pluralidad hay jerarquía. El criterio para jerarquizarlos será la referencia a algo 



La identidad entre esencia e individuo como cuestión clave para el conocimiento de la naturaleza en Aristóteles | María Teresa Pérez Arenzana 

 
 
 
 

 

	
  
 

168 
E N E R O  

2 0 1 4  
 

uno y lo uno es el ser1. Por lo que, el primero entre los sentidos en los que se dice el ser es la substancia2, ya que la 

substancia tiene la característica de ser. Tengamos presente que, Ar se plantea el tema de la substancia con la 

finalidad de elucidar ¿si solo los objetos materiales son substancias?, ¿cuáles de estos son sustancias? o ¿si existe 

alguna substancia que no sea material?3 

Antes de adentrarme en el problema de fondo es relevante atender una consideración formal: establecer el 

significado del término ‘substancia’. Este término proviene del vocablo latino substantia, que es la traducción 

tradicional de la palabra griega ou҆ si¿a. Esta traducción presenta dos desventajas: La primera es que anula la 

relación lingüística con el verbo ser (εἶναι). La segunda desventaja es que borra la relación filosófica entre Platón y 

Ar; puesto que, el fundador de la Academia nombraba a las ideas con otro derivado del mismo verbo (eı҆ dos), tal 

como su discípulo a la substancia.  

A propósito de señalar dichas desventajas en la traducción hay quien propone usar el término ‘ser 

substancial’ a cambio de la palabra substancia para evidenciar la relación antes mencionada y con ello subsanarla4. 

También se ha propuesto que para cada uno de los sentidos en los que parece decirse la substancia se anteponga el 

término ‘ser substancial’ seguido del tipo de substancia del que se hable en cada caso; por ejemplo: ‘ser substancial 

esencial’ para referirse a la esencia como substancia. Sin embargo, en el presente trabajo emplearé la traducción 

tradicional ‘substancia’ a la palabra griega  ousía, así como el término ‘esencia’ sin la explicitación antes 

mencionada. Baste con lo dicho a modo de reconocimiento por la herencia de dicho tema en Ar, amén de restituir la 

relación entre ambos términos como provenientes del mismo origen. 

Ahora bien, en cuanto al tema de fondo, frente a la cuestión ¿qué es la substancia? Aristóteles expone 

como antecedente las distintas propuestas que otros pensadores han planteado a esta cuestión5. Sin embargo, no me 

detendré en el particular puesto que sería una digresión respecto al tema que interesa en este momento, esto es 

conocer la respuesta que el estagirita propone. Al hablar de la substancia el filósofo menciona los múltiples sentidos 

en los que parece decirse, tales son: esencia, universal, género y sujeto6. De los cuales adelante abordaré de manera 

particular la esencia y el sujeto que son los dos sentidos de substancia que intervienen en esta investigación. 

En Ar, la substancia tiene dos características: ser capaz de existencia separada (xoristós) (Aristóteles. 

Metaph. 1028a 36) y ser aquello en que se dan las determinaciones (Aristóteles. Metaph. 1029a 15). Respecto a la 

primera característica de la substancia, la separación, no existe evidencia literaria suficiente para ayudarnos a 

establecer el significado del término, con base en la comunidad lingüística de la que Ar aprendió tal palabra7. 

Tampoco para elucidar si es que el de Estagira la acuñó como un término técnico en su discurso filosófico8. Sin 

                                                
1 Cf. Aristóteles, Metaphysica, Gredos, Colección Biblioteca Clásica Gredos 200, Madrid 1998, Introducción, traducción y notas de Tomás 
Calvo Martínez, p. 279 supra. 
2 Cf. Aristóteles, Metaph. 1028a 13-15.  
3 Cf. Aristóteles, Metaph. 1028b 30-32. 
4 Cf. Burnyeat, Myles, A Map of Methaphysics Zeta,  Mathesis Publications, INC. Department of Philosophy Duquesne University, 2001, 
Pittsburgh, PA, USA, pp. 11-12. 
5 Cf. Aristóteles, Metaph. 1028b 16-28.  
6 Cf. Aristóteles, Metaph. 1028b 33-34. 
7 Cf. Morrison, Donald, “Choristós in Aristotle”, Harvard Studies in Classical Phylology, Vol. 89, p. 92 (1985). 
8 Cf. Morrison, D., “Choristós in Aristotle”, p. 93. 



María Teresa Pérez Arenzana | La identidad entre esencia e individuo como cuestión clave para el conocimiento de la naturaleza en Aristóteles  

 
 

 

 

	
  
 

169 
E N E R O  

2 0 1 4  

embargo, sabemos por el contexto que dicho término expresa un estado determinado o un sentido modal que denota 

posibilidad. En el primer caso se refiere a ser separado en acto, en el segundo a ser separable; es decir, capaz de ser 

separado9. Entonces, ¿cómo hemos de entender el término xoristós, como estar separada en acto o solo como 

capacidad de estar separada?10. Significará ‘separada’ o ‘separable’ pero no ambas11.  

Existen algunos pasajes en la obra biológica de Ar en los cuales se trata de la separación como separación 

espacial en acto y otros pasajes en los que el término está asociado a la idea de actualidad o en contraste con 

potencialidad12. Por su parte, algunos autores exponen sobre el particular que la forma es separable de distintas 

maneras: a) La forma de ‘F’ es separable solo si es diferente de cualquier o todo ‘F’ sensible particular. b) La forma 

puede existir de modo independiente de cualquier sensible particular ‘F’. c) La forma de ‘F’ puede existir aunque 

haya o no existido el particular sensible. d) La separación es de carácter espacial, en la que la forma de ‘F’ está 

separada del particular sensible ‘F’ en tanto que existe un lugar distinto del particular sensible o en ningún otro 

lado. e) La separación se da únicamente en términos de la definición, con lo cual la forma no es posible definirla en 

tanto que sensible13. Estas propuestas resaltan que, en todos los casos mencionados el término xoristós significa 

separado. Aunque no haya sido interpretado unívocamente14. En resumen, la separación sería separación espacial 

(d) y el resto de las acepciones muestran distintos grados de separación actual que van de ser diferente (a) o existir 

de modo independiente (b); hasta la separación potencial que podría existir aunque haya o no existido (c) o ser 

separable en términos de la definición únicamente (e). 

Ar emplea dicho término a lo largo de su obra de distintas maneras: En De Anima entendido únicamente 

como separación local o separación espacial. En Metafísica, el término separación se utiliza de tres maneras: como 

separación por definición (separación lógica)15; como capacidad de tener existencia independiente (separación 

ontológica)16, y como separación en sentido absoluto17. Al hablar de separación en los seres naturales es preciso 

destacar que los individuos existentes son independientes unos de otros18; es decir, que la separación siempre es 

separación de algo19, en este caso, del particular sensible. Con base en esto sostengo que, de entre los sentidos en 

los que se entiende la substancia como separada; en el caso de los seres naturales la separación estará referida a la 

separación en sentido espacial, ya que entre las substancias naturales esta es la separación que nos resulta evidente. 

Es distinta una cría de león de su madre, del pastizal en el que están echados, del árbol que les da sombra, del 

hombre que observa tal escena.  

En cuanto a la segunda característica de la substancia, ser aquello en que se dan las determinaciones se 

                                                
9 Cf. Morrison, D., “Choristós in Aristotle”, p. 89. 
10 Cf. Morrison, D., “Choristós in Aristotle”, p. 90. 
11 Cf. Morrison, D., “Choristós in Aristotle”, p. 93. 
12 Cf. Morrison, D., “Choristós in Aristotle”, p. 94. 
13 Cf. Fine, Gail, “Separation”, Oxford Studies in Ancient Philosophy, Vol. II. pp. 31 y 32 (1984). 
14 Por su parte, Morrison propone tres ópticas: 1) numéricamente distinta de otras substancias, 2) fuera de los límites ontológicos de otras 
substancias y 3) hay separación de otras substancias. Cf. Morrison, Donald, “Separation in Aristotle’s Metaphysics”, Oxford Studies in Ancient 
Philosophy, Vol. III. P143 (1984).  
15 Cf. Aristóteles, Metaph. 1042a 29. 
16 Cf. Aristóteles, Metaph. Z 1. 1028a 33-34.  
17 Cf. Aristóteles, Metaph. H 1. 1042a 28-32. 
18 Cf. Aristóteles, Metaph. M 2. 1077a 30-b11. 
19 Cf. Aristóteles, Metaph. M 9. 1086b 4. 



La identidad entre esencia e individuo como cuestión clave para el conocimiento de la naturaleza en Aristóteles | María Teresa Pérez Arenzana 

 
 
 
 

 

	
  
 

170 
E N E R O  

2 0 1 4  
 

desprende el tema de la prioridad de la substancia. La substancia, sostiene Ar, se dice que es algo primero y 

‘primero’ se dice de tres formas: por naturaleza (tiempo), definición (noción) y conocimiento. (i) La prioridad 

respecto a la naturaleza sucede en tanto que le es posible a la substancia ser sin otras cosas, pero a tales cosas no les 

es posible ser sin aquella. (ii) La prioridad en cuanto a la definición se da en tanto que únicamente los predicados 

esenciales son los que contendrán la noción de determinada realidad dejando fuera el resto de los predicados. (iii) 

La prioridad con relación al conocimiento se da en tanto que al entrar en contacto cognoscitivo con una realidad 

determinada percibo sensiblemente los accidentes que la individúan y soy capaz de inteligirla universalmente por la 

forma que la especifica. 

Es decir, A tiene prioridad natural respecto de B en tanto que A puede existir sin B o independientemente 

de B, pero B no puede existir sin A. Así, la substancia tiene primacía natural sobre otras cosas en tanto que es 

separada. Por ejemplo, en el caso de un hombre le será indispensable tener algún color; aunque la prioridad natural 

la tendrá el hombre, independientemente de que sea blanco o negro, pues el hombre existe de modo distinto que el 

color que se encuentra solamente en algún sujeto. Esto significa que la determinación ‘blanco’ es primero 

definicionalmente al predicarse de hombre. Pero, la definición de blanco no incluye la definición de hombre, ni 

hombre la definición de blanco. Por lo tanto, blanco no es primero ontológicamente hablando en tanto que blanco 

no puede existir sin el hombre en el que se da20. Este es un ejemplo del tercer caso, es decir de la prioridad del 

conocimiento. Los otros dos casos de prioridad los expondré en los dos próximos capítulos. 

 

El sujeto como substancia 

 

A fin de elucidar el tema del individuo es necesario revisar la cuestión de la correspondencia del sujeto con 

la substancia. Ar menciona que el sujeto parece ser substancia en sumo grado21. Esta afirmación del filósofo es una 

intuición, por lo que es necesario comprobarla mediante el argumento discursivo pertinente. Arriba quedó 

establecido que la substancia tiene la característica de ser capaz de ser separada y de ser aquello en que se dan las 

determinaciones. El sujeto, por su parte, es aquello de lo cual se dicen las demás cosas sin que ello mismo se diga 

de otra (Aristóteles, Metaph. 1028b 36). Con base en esto, el sujeto será substancia al cumplir con las dos 

características correspondientes a la substancia: ser independiente de las determinaciones, es decir, separado y ser 

aquello en lo que se dan las delimitaciones.  

Ya que el sujeto es considerado substancia es preciso indagar qué puede ser considerado sujeto. Aristóteles 

menciona que el sujeto se divide para su estudio en materia, forma y compuesto de ambas; por ejemplo: el bronce 

es la materia, la figura visible es la forma y la estatua en su conjunto es el compuesto de ambas22.  Esto en el caso 

de un producto artificial se aprecia claramente cada uno de los elementos mencionados dando a entender que es 

posible que subsista separadamente la materia de la figura que le da forma. Sin embargo, en el caso de los objetos 

                                                
20 Cf. Fine, Gail, “Separation”, p. 36. 
21 Cf. Aristóteles, Metaph. 1029a 2. 
22 Cf. Aristóteles, Metaph. 1029a 1-4. 



María Teresa Pérez Arenzana | La identidad entre esencia e individuo como cuestión clave para el conocimiento de la naturaleza en Aristóteles  

 
 

 

 

	
  
 

171 
E N E R O  

2 0 1 4  

naturales, como los seres vivos, no hay tal distinción; por ejemplo: un caballo es el compuesto de materia y forma. 

El caballo es un animal que para describirlo (cordado, vertebrado, mamífero, ungulado, perisodáctilo, equino), 

como para definirlo (equus caballus) se apela a la taxonomía en la que la materia tiene la forma propia del caballo.  

En cuanto a los elementos que conforman al sujeto es pertinente analizar cada uno de ellos 

argumentativamente para estimar o desestimarlos en su consideración como sujeto. Así, la consideración de la 

materia como sujeto es analizable con base en los argumentos siguientes:  

Argumento 1. Se entiende por materia lo que de suyo no es algo, ni es cantidad, ni ninguna otra cosa de las 

que determinan al ente. Sino que es algo de lo que se predican las cantidades y cuyo ser es diverso del de cada uno 

de las categorías23. Al sostener esto parece que la materia es la substancia puesto que arriba se estableció que una de 

sus características es servir de sujeto determinado. Pues de ella se dicen las afecciones, acciones, potencias, 

longitud, latitud24. Además, los cuerpos se refieren al sujeto determinado, de lo cual se desprende la consideración 

de los cuerpos como substancia.   

Argumento 2. El filósofo dice que la substancia está manifiesta más claramente en los objetos materiales. 

Por ejemplo: los animales, las plantas, los astros y los elementos25. De lo que se infiere la consideración de los 

objetos materiales como substancia.  

La conclusión a la consideración la materia como sujeto es que, en ambos argumentos le corresponde ser 

separada espacialmente y ser algo determinado. Como en el ejemplo del caballo la materia está presente en dicha 

realidad natural pero de un modo particular; es decir, tal realidad es determinable por la forma que especifica a 

dicha materia. La separación local es característica de la materia dado que por la materialidad hace que cada 

individuo ocupe un lugar en el espacio. Sin embargo esta separación no es suficiente para designar lo que la 

substancia es. Puesto que la materia del caballo no puede subsistir sin la forma que le corresponde. 

Respecto a la consideración de la forma como sujeto. Parece que la forma es substancia por ser anterior a 

la materia y más ente que ella, razón por la que sería anterior al compuesto de ambas26. Además, a la forma le 

corresponde ser algo determinado27 y algo separado. La forma aunque tiene prioridad respecto al conocimiento no 

es substancia; puesto que, en la realidad natural no es separada ni aquello en lo que se dé alguna determinación, 

sólo es un elemento constitutivo de dicha realidad. La forma es primera según la definición respecto a la materia y 

el compuesto por ser separada lógicamente28. En el ejemplo del caballo la forma es separada lógicamente (equus 

caballus) y es algo determinado, pues se refiere a la materia con dicha forma.  

Respecto a la consideración del compuesto de materia y forma como sujeto. Las realidades naturales, tales 

como las plantas, animales, etcétera podrían ser considerados substancia, pero no por ser materiales, sino por alguna 

otra razón; esta es en tanto que compuesto. Por ello se dice que el compuesto parece ser substancia, a diferencia de 

la materia, por corresponderle ser tanto el contenedor de las determinaciones, como algo separado. Por un lado, el 

                                                
23 Cf. Aristóteles, Metaph. 1029a 22-26. 
24 Cf. Aristóteles, Metaph. 1029a 10-15.  
25 Cf. Aristóteles, Metaph. 1028b 9. 
26 Cf. Aristóteles, Metaph. 1029a 27-28. 
27 Cf. Aristóteles, Metaph. 1029a 5-6. 
28 Cf. Morrison, Donald, “Separation in Aristotle’s Metaphysics”, p. 126. 



La identidad entre esencia e individuo como cuestión clave para el conocimiento de la naturaleza en Aristóteles | María Teresa Pérez Arenzana 

 
 
 
 

 

	
  
 

172 
E N E R O  

2 0 1 4  
 

compuesto se entiende como separado espacialmente ya que por la materialidad queda individuado este caballo 

como distinto de su madre; además, por la forma que lo compone, el compuesto es separado lógicamente; es decir 

sus determinaciones específicas. Por otro lado, el compuesto se entiende como aquello de lo que se dicen las demás 

cosas sin que él se diga de otra, ya que posee tales determinaciones. Así pues, al cumplir tanto con las dos 

condiciones de la substancia, como con la condición del sujeto, entonces es posible considerar al compuesto como 

sujeto. En lo sucesivo me referiré a dicho compuesto como individuo. En el ejemplo del caballo, el compuesto es el 

caballo con materia-forma.   

En resumen, frente al problema de los elementos del sujeto como substancia (separado y aquello en lo que 

inhieren las determinaciones) concluyo que: 1) En los seres naturales no hay materia sin forma, solamente hay un 

caso en el que Ar contempla lo contrario, tal es en la materia prima refiriéndose a una abstracción. Con lo cual, la 

materia no es considerada sujeto y por lo tanto no es substancia. 2) En los seres naturales no hay forma sin materia; 

pero hay un caso en el que Ar contempla lo contrario, tal es la forma en la realidad suprasensible. Con lo cual, la 

forma no es considerada sujeto y por lo tanto no es substancia. Sin embargo las dos excepciones mencionadas no 

son objeto de estudio de este trabajo por lo que baste con lo dicho. 3) Los seres naturales tienen la estructura del 

compuesto, pues se conforman de materia y forma. 4) El compuesto es separado espacialmente –gracias a la 

materialidad– que es la condición necesaria para la substancialidad y para la existencia de determinada realidad 

natural. 5) El compuesto es separado lógicamente –gracias a la forma– que es la condición suficiente para la 

inteligilibilidad de la realidad natural. 

Por último, de acuerdo con la segunda característica de la substancia (ser aquello en que se dan las 

determinaciones) será sujeto si se entiende ‘separado’ según la prioridad natural. A la substancia le es posible ser 

sin alguna característica pero a tales características no les es posible ser sin aquella. Es decir, ‘x’ es independiente 

de ‘y’, solo en caso de que ‘x’ sea capaz de existir sin ‘y’, aún cuando ‘y’ no exista; por lo que ‘x’ sería 

independiente en este sentido en tanto que puede existir incluso cuando ‘y’ nunca haya existido o podido existir29. 

Por ejemplo, un hombre puede ser calvo, pero la calvicie no subsistiría por sí misma. En conclusión, la materia no 

es considerada sujeto ni substancia; la forma es sujeto y substancia solamente en el caso de los entes inmateriales. 

En cambio, el compuesto es substancia y sujeto. Entonces, la separación será capacidad de existir de manera 

independiente30. El principal candidato a la substancia para Aristóteles es la realidad espacio-temporal y particular 

como Sócrates. Sin embargo, si se asumiera que la substancia es separada; entonces, la substancia sería separada de 

cualquier otra substancia, por lo que Sócrates sería separado de cualquier otra substancia tales como la materia y los 

atributos no substanciales31. Aunque, tal separación no estaría referida a la separación entre substancias sino 

separación entre substancia y accidente.  

 

 
                                                
29 Cf. Morrison, Donald, “Separation in Aristotle’s Metaphysics”, p. 131. 
30 Sin embargo, Morrison sostiene que la substancia no es separada de los accidentes. Cf. Morrison, Donald, “Separation in Aristotle’s 
Metaphysics”, p. 133. 
31 Cf. Fine, Gail, “Separation: A reply to Morrison”, Oxford Studies in Ancient Philosophy, Vol. III. p. 163 (1984).  



María Teresa Pérez Arenzana | La identidad entre esencia e individuo como cuestión clave para el conocimiento de la naturaleza en Aristóteles  

 
 

 

 

	
  
 

173 
E N E R O  

2 0 1 4  

La esencia como substancia 

 

A la cuestión ¿qué es la esencia?, Ar responde con el concepto de ésta: la esencia de cada cosa es lo que 

dice qué es ésta por sí (Aristóteles. Metaph. 1029b 13). La esencia es lo mismo que lo que es (Aristóteles. Metaph. 

1030a 3). Puesto que conocemos cada cosa cuando sabemos qué es32. Así, la esencia se expresa enunciativamente 

en la definición; es decir, la definición tiene cabida en el aspecto lógico al manifestar el modo en que las cosas son. 

Ar dice que es conveniente examinar cómo utilizar las expresiones de cada cosa, pero no más que examinar cómo 

es la cosa misma33. Esto supone, por un lado, al individuo como existente en la realidad extramental y por otro lado, 

que la esencia se refiere a la cosa conocida. Es decir, el resultado conceptual de la realidad. Entonces, la esencia 

tendrá un carácter universal y compartido34. Puesto que será tanto tuya como mía35; por ejemplo: ‘hombre’ es 

aplicable a cualquier ser humano. Con lo cual, la esencia tendrá que enunciar lo que la cosa es no de manera 

particular, sino de modo lógico o definitorio. 

Así pues, mediante la definición se expresará lo que la cosa es por sí misma; es decir, la esencia de la cosa. 

Ar enuncia el concepto de definición como sigue: enunciado en que no esté lo que se define, y que sin embargo 

exprese la cosa misma, ese será la definición de la esencia de cada cosa (Aristóteles. Metaph. 1029b 19-20). Con 

base en la segunda característica de la substancia, la prioridad de la definición se dará siempre y cuando se enuncien 

los predicados esenciales, ya que estos contendrán la noción de determinada realidad. A fin de expresar lo que es la 

cosa misma es preciso detenernos en la predicación esencial pues con base en ésta será posible la enunciación de la 

esencia. En los pasajes de la Metafísica y An. Po.36 se pueden sintetizar los tipos de predicación en dos formas:  

i) Lo que se dice de la cosa como A ocurre en B. Es decir, ‘A’ ocurre en la definición de ‘B’, el sujeto 

ontológico se expresa en el predicado gramatical. Por ejemplo, la línea ocurre en el triángulo o lo curvo ocurre en la 

línea. En ambos casos, ‘A’ expresa el sujeto gramatical pero no el ontológico; además, lo que se predica de ‘B’ en 

ningún caso expresa características esenciales del triángulo o de la línea. Puesto que, lo curvo solo es una de las 

figuras que puede tener una línea y la línea no es lo que hace que determinada figura sea triángulo puesto que la 

línea es propio de cualquier figura geométrica. La característica esencial de una figura geométrica determinada 

como es el triángulo será la sumatoria de 180° de los tres ángulos que lo componen. Por lo que, la predicación con 

base en esta formulación, tal como en los ejemplos vistos, no serán consideradas predicaciones esenciales. 

ii) Lo que se dice de la cosa como A es B. Es decir, cuando se dice algo del sujeto, por ejemplo: Sócrates es 

hombre. En este caso ‘B’ será la definición o parte de la definición de ‘A’. Hombre dice lo que es Sócrates. La 

predicación esencial se dará en este tipo de predicación. Pues el predicado ‘B’ dice lo que se da por sí mismo en 

cada cosa, puesto que el ser de la cosa tiene prioridad sobre lo predicado. Ahora revisaré el ejemplo usado por el 

filósofo: el color en la superficie. El color forma parte de la superficie de manera esencial y será accidental que sea 

                                                
32 Cf. Aristóteles, Metaph. 1028a 34. 
33 Cf. Aristóteles, Metaph. 1030a 28-29. 
34 Cf. Aristóteles, Metaph. 1000a 1-2. 
35 Cf. Aristotle, Metaphysics Books Z and H, 1994, Translated with a Commentary by Bostock, David, Clarendon Press Oxford, 2003, p. 87. 
36 Cf. Aristotle, Metaphysics Books Z and H, p. 87.  



La identidad entre esencia e individuo como cuestión clave para el conocimiento de la naturaleza en Aristóteles | María Teresa Pérez Arenzana 

 
 
 
 

 

	
  
 

174 
E N E R O  

2 0 1 4  
 

blanco o verde. Con lo cual, los predicados esenciales son los que se dan por sí mismos y por necesidad en la 

constitución de la substancia por lo que deben estar incluidos en la enunciación de lo que la cosa es y esto será la 

esencia. 

  A partir de la propuesta que la definición es la expresión de la esencia surge la siguiente pregunta, ¿de qué 

modo es posible la definición? A dicha cuestión encontramos en Ar dos criterios con base en los cuales tendremos 

acceso a la manera de definir para precisar el tipo de predicados que cumplen con la característica de ser esenciales: 

a) La definición no será cualquier palabra ni la concatenación de palabras en un enunciado. b) La definición será 

solamente de acuerdo con ciertos enunciados, tales enunciados serán sobre las cosas que sean forma de un género37 

y que posean unidad no por contigüidad, ni por concatenación. La sucesión de palabras en una oración cualquiera o 

en un poema podrá tener unidad pero no por ello será una definición38.  

La definición se dará por enunciados que posean unidad en el sentido en que se dice ‘uno’39. Uno se dice 

del mismo modo que ente. Ente significa, en un caso, algo determinado, en otro caso una cantidad, una cualidad, 

etcétera (Aristóteles, Metaph. 1030b 10-11). Con base en esto, el enunciado de la definición estará compuesto de 

partes pero deberá ser uno por continuidad de las partes que lo componen. Es decir, la definición será el enunciado 

que exprese lo que la cosa es de manera compleja numéricamente es decir mediante dos términos: el género y la 

diferencia específica, pero uno por estar referida a la naturaleza de la cosa, esto es la realidad de la que se hable. De 

modo propio la definición se aplica a la substancia que es lo determinado y al resto de las categorías la definición se 

aplicará de modo extenso. 

La separación definicional o lógica dice que ‘A’ es separado definicionalmente de ‘B’ solo en caso que ‘A’ 

pueda ser definida sin mencionar ‘B’ en su definición. Es decir, si ‘A’ es definicionalmente separada de ‘B’, 

entonces ‘A’ se podría definir independientemente de ‘B’40. El ser separado mediante la definición trata de lo que es 

primero en cuanto a la noción de la cosa41. En el ejemplo que he venido utilizando, el caballo, la forma es separada 

definicionalmente de la materia, puesto que la materia no se incluye explícitamente en la definición. Sin embargo, 

al definir al caballo como equus caballus, la materia permanece incluida tácitamente, pues la materia está 

‘equinizada’ en este caso. Ya que solamente se puede decir propiamente de una realidad que es un caballo en tanto 

que existe y esto es posible únicamente mediante el compuesto. 

Aquí es relevante acudir al concepto de forma para precisar cuál sería una característica esencial de 

determinada realidad, ya que la forma es al individuo lo que la esencia es a la especie. Así, Ar al final del capítulo 

III del libro Z inquiere sobre la forma y en el siguiente capítulo inicia con el tema de la esencia. En este pasaje 

fincamos la relación entre la esencia y la forma. Puesto que la forma es un principio constitutivo de la naturaleza 

considerada en tanto que compuesto, la forma no es separada de manera absoluta en las cosas sensibles como ya 

quedo establecido en el primer apartado de este trabajo. Las cosas sensibles se dan en la materia dando lugar al 

                                                
37 Cf. Aristotle, Metaphysics Books Z and H, p. 90. 
38 Cf. Aristotle, Metaphysics Books Z and H, p. 95. 
39 Cf. Aristóteles, Metaph.1030b 8-10. 
40 Cf. Fine, Gail, “Separation: A reply to Morrison”, pp. 161-162. 
41 Cf. Morrison, Donald, “Separation in Aristotle’s Metaphysics”, p. 154. 



María Teresa Pérez Arenzana | La identidad entre esencia e individuo como cuestión clave para el conocimiento de la naturaleza en Aristóteles  

 
 

 

 

	
  
 

175 
E N E R O  

2 0 1 4  

compuesto que es el sujeto; en cambio, la forma es separada en la definición. Es decir, algo es separado 

lógicamente o por la definición si ésta no incluye la referencia a algo más. Sin embargo, la forma del compuesto 

separada por la definición no podría sostenerse como separada en la realidad aunque así se enuncie, como quedo 

establecido en el apartado anterior. 

Ar sostiene que, la forma debe tener lugar en las cosas sensibles (Aristóteles, Cat. 1a 24 – 25): se entiende 

por ‘tener lugar en’ un sujeto no como parte, sino como la imposibilidad de existir separadamente del sujeto. Es 

decir, si ‘A’ es en ‘B’, ‘A’ no puede existir sin ‘B’, esto es una suerte de inmanencia usada para indicar 

dependencia42. En este caso se entiende como ‘tener lugar en’ si ‘A’ se encuentra dentro de los límites ontológicos 

establecidos por ‘B’, en tanto que ‘A’ no podría existir fuera de dichos parámetros43.  El ejemplo que Ar considera 

como forma en la materia es ‘tener lugar en’ entendido como la impresión del sello en la cera dado que en tal caso 

denota tanto la separación lógica como la espacial44.  

Con base en lo anterior concluyo que, el sujeto es substancia en tanto que tiene prioridad natural al ser 

existente; además de cumplir con la segunda característica de la substancia, ser aquello en lo que se dan las 

determinaciones accidentales. Por su parte, la esencia es substancia en tanto que tiene prioridad definicional puesto 

que la esencia es lo que hace que una cosa sea lo que es y no una distinta. Es decir, provee de las determinaciones 

referidas a la especie. Además cumple con la segunda característica de la substancia, ser aquello en lo que se dan 

las determinaciones de los predicados esenciales en este caso.  

 

Identidad entre esencia e individuo 

 

Respecto al planteamiento de la problemática sobre la identidad entre esencia e individuo, Ar sostiene que: 

ha de investigarse si las cosas singulares y su esencia son lo mismo o algo distinto. Se trata en efecto, de algo útil 

para la investigación acerca de la substancia. Desde luego, la cosa singular no parece ser algo distinto de su 

substancia y la esencia se dice que es la substancia de cada cosa singular (Aristóteles, Metaph. 1031a 15-19). En 

este pasaje se plantea el problema de la identidad como útil y necesario para la investigación acerca de la 

substancia.  

Así pues, por identidad se entiende cuando A es igual a B, B es igual a C por lo tanto A será igual a C. En 

el problema que me ocupa A es la esencia, B es la substancia y C el individuo. En la formulación anterior queda 

expresada la identidad absoluta entre esencia e individuo. Sin embargo, también es posible entender la identidad de 

un modo parcial, que se enunciaría del siguiente modo: entre dos o más cosas o aspectos, sólo si A es igual a B sólo 

en parte y si B es igual a C sólo en parte, A no será idéntica a C si las intersecciones no coinciden. 

Ahora bien, dado que la esencia es substancia, ¿de qué modo es posible que el individuo se identifique 

con su esencia? Además, con base en lo establecido en la sección anterior, el individuo se identifica no sólo con su 

                                                
42 Fine, Gail, “Separation: A reply to Morrison”, p. 164 y 165. 
43 Cf. Morrison, Donald, “Separation: A reply to Fine”, Oxford Studies in Ancient Philosophy, Vol. III. p. 173 (1984).  
44 Cf. Morrison, Donald, “Separation: A reply to Fine”, p. 172. 



La identidad entre esencia e individuo como cuestión clave para el conocimiento de la naturaleza en Aristóteles | María Teresa Pérez Arenzana 

 
 
 
 

 

	
  
 

176 
E N E R O  

2 0 1 4  
 

esencia, sino también con su definición por lo que será pertinente abordar también dicho particular. Acerca de la 

identidad entre esencia e individuo propongo tres argumentos. 

Uno, ningún individuo particular carecerá de esencia, por ejemplo: en todos los hombres sin distinción 

estará presente la esencia de hombre sin importar las características individuales que se posean pues cada individuo 

será miembro de la misma especie. Es decir, el sujeto natural como realidad segunda también será idéntico a la 

esencia; por ejemplo, hombre es idéntico con un hombre cualquiera o con uno en particular puesto que el término 

‘hombre’ expresa de modo permanente su naturaleza independientemente de las características accidentales que 

podrían predicarse de algunos hombres pero no de todos45. Por ejemplo, mujer solo compete a algunos, pero tanto 

varones como mujeres formamos parte de la misma especie. Con base en esto, por un lado, la esencia se identifica 

con la substancia, y por otro lado, el sujeto se identifica con la substancia. Entonces, de acuerdo con el principio de 

identidad la esencia se identifica con el sujeto.  

Dos, la esencia no es subsistente fuera de los individuos existentes. En este argumento a favor de la 

identidad entre la esencia y el individuo se propone una reducción al absurdo en la que si se afirma la no identidad 

entre la esencia y el sujeto se produciría una cadena al infinito de esencias; por ejemplo, lo uno y aquello en que 

consiste ser-uno constituyen una unidad substancial. De lo contrario, por un lado estaría la esencia de lo uno y por 

otro lo uno46. La consecuencia de este planteamiento es que habría una esencia de lo uno distinto de la esencia 

anterior y así seguirían multiplicándose. Por lo cual, para parar esa cadena de esencias es preciso sostener que sí se 

identifican el individuo y la esencia.  

Tres, ningún individuo particular agota la esencia. Ahora bien, que la esencia se identifique con el 

individuo no quiere decir que la esencia sea de un individuo en particular; puesto que la esencia es lo inteligible de 

la realidad, lo común a los individuos; ya que comprende a toda la especie, puesto que enuncia sus características 

por sí esenciales. En cambio, el individuo con esta carne y estos huesos es posible expresarlo según el modo 

accidental de decir; puesto que las determinaciones manifiestas se referirían por ejemplo a la numeralia de un sujeto 

determinado47. Los aspectos accidentales ni siquiera están considerados dentro de la esencia por ser de carácter 

existencial, material, perceptual; por ejemplo, Sócrates octogenario que pesa 85 kilos y mide 1.87 m. Dichos 

accidentes muestran las determinaciones cuantitativas pertenecientes al sujeto en el que inhieren48, en este caso 

Sócrates. Mientras que la esencia de hombre estará expresada en: animal racional independientemente de que sea 

aplicada a Sócrates mismo, a Xantipa, a Melito, etcétera.  

Lo anterior implica que la esencia se refiere al individuo particular existente en tanto que inteligido 

distinto del individuo particular percibido sensiblemente. Es decir, la esencia se refiere al conocimiento de la 

especie a la que pertenece el individuo sin las determinaciones accidentales que en él inhieran. Con lo cual, la 

esencia se refiere al conocimiento de una realidad y no a la mera percepción de ésta. La distinción entre el 

                                                
45 Cf. Aristotle, Metaphysics, Vol. I, 1997, Translated with a Commentary by Ross, David, Clarendon Press Oxford, 2002, p. 176. 
46 Esta identidad es fundamental en el caso de las realidades primeras y que se dicen por sí, aquello en que consiste el ser de cada cosa y la cosa 
son uno y lo mismo. Cf. Aristóteles, Metaph. 1031b 31-35 y 1032a 1-7. 
47 Cf. Aristóteles, Metaph. 1028a 25-27. 
48 Cf. Aristóteles, Metaph. Calvo, p. 281, supra. 



María Teresa Pérez Arenzana | La identidad entre esencia e individuo como cuestión clave para el conocimiento de la naturaleza en Aristóteles  

 
 

 

 

	
  
 

177 
E N E R O  

2 0 1 4  

conocimiento y la percepción es que el primero es de carácter universal y el segundo hace referencia al carácter 

accidental de la realidad individuada. Así pues, una cosa es lo mismo que su esencia puesto que se dice que se 

conoce algo cuando se conoce la esencia de ésta49.  

Ahora, aplicando el principio de identidad, la definición se identifica con la esencia tanto como la esencia 

se identifica con el individuo. Sin embargo, respecto del individuo concreto esta afirmación es inadmisible. De esto 

se desprende la siguiente cuestión, ¿cómo es posible la identidad entre la realidad designada con la esencia de la 

cosa enunciada en la definición? Ar responde que la esencia es idéntica al individuo no por participación, ni por 

afección, ni por algo accidental50. No es por participación puesto que no hay una esencia subsistente; no es por 

afección en tanto que el individuo no agota su esencia; no es accidental ya que la esencia siempre está presente en el 

individuo.  

De acuerdo con los sentidos en los que se dice primero. Primero se dice en muchos sentidos y en todos lo 

será la substancia [en cuanto la noción, en cuanto al conocimiento y en cuanto a la naturaleza (tiempo)]51. De 

acuerdo con los sentidos en que se dice primero son será substancia bajo el aspecto del conocimiento la esencia y 

bajo el aspecto de la naturaleza, el sujeto es substancia. De esta manera se identifican la esencia y el sujeto sin 

confundirse siendo ambas substancias. Puesto que la primera es una separación lógica y la segunda ontológica. La 

esencia se identifica con el individuo, ya que el sujeto es lo mismo que la esencia entonces el individuo será 

también lo mismo que la esencia52. En este caso la transitividad es la propiedad pertinente de la identidad ya que la 

esencia será subsistente en la medida en la que esté presente en la realidad natural existente de la que se trate en 

tantos individuos como existan de una especie determinada.  

En resumen, la esencia está referida al individuo particular aunque en la definición se enuncien 

separadamente las determinaciones de carácter necesario enunciadas por el género y la diferencia específica. Es 

decir, la esencia se refiere al conocimiento de la especie a la que pertenece el individuo sin las determinaciones 

accidentales. De esta manera, la esencia de un individuo de una misma especie será idéntica con cualquier individuo 

de tal especie. Finalmente, la noción también es uno de los sentidos en los que se dice primero, por lo que la noción 

también designará una substancia, dicha substancia corresponderá a la definición. Puesto que la definición es la 

expresión de la esencia que implica identidad con el sujeto. 

 

Consideraciones finales 

  

Volviendo sobre mis pasos en el desarrollo de este trabajo. Para elucidar la cuestión de la identidad entre el 

individuo y la esencia es preciso comenzar por la consideración de la substancia. La substancia tiene dos 

características ineludibles: ser capaz de existencia separada y ser aquello en que se dan las determinaciones. La 

separación es un concepto metafísico crucial en Aristóteles a partir del cual se definen muchos otros conceptos 

                                                
49 Cf. Aristotle, Metaphysics, Ross, p.176. 
50 Cf. Aristóteles, Metaph. 1030a 13. 
51 Cf. Aristóteles, Metaph. 1028a 31. 
52 Cf. Aristotle, Metaphysics, Ross, p. 175.  



La identidad entre esencia e individuo como cuestión clave para el conocimiento de la naturaleza en Aristóteles | María Teresa Pérez Arenzana 

 
 
 
 

 

	
  
 

178 
E N E R O  

2 0 1 4  
 

menos importantes que éste. Sin embargo, Aristóteles usa la noción de separación sin explicitarla. Pues, ser aquello 

en lo que se dan las determinaciones hace referencia a la prioridad ontológica de la substancia, de la cual la 

separación es una condición necesaria de la segunda característica substancial.  

La substancia se entiende en cuatro sentidos de los cuales me detuve de manera particular de acuerdo con 

el tema que nos ocupa solamente en el sujeto y la esencia. El sujeto es lo que se dice de la cosa sin que este se diga 

de ninguno otro. En cuanto al sujeto analicé los elementos: materia, forma y compuesto; encontrando que, en la 

realidad natural el sujeto es el compuesto de ambos. La esencia es lo que la cosa es y se expresa mediante la 

definición. Tanto la esencia como el sujeto manifiestan las características de la substancia: ser capaz de existencia 

separada y ser aquello en lo que se dan las determinaciones. Dado lo cual, la esencia se identifica con la substancia 

y el sujeto se identifica con la substancia, por lo que la esencia se identifica a su vez con el sujeto. Es decir, la 

esencia es la consideración de la substancia bajo el aspecto epistemológico, el sujeto es la consideración de la 

substancia respecto al tiempo o la prioridad ontológica, mientras que la definición será la consideración de la 

substancia bajo el aspecto de la noción.  

Por otro lado, de entre los elementos del sujeto, dentro de la realidad natural el compuesto es el único que 

se puede considerar como aquello de lo que se dice de algo sino que es aquello de lo que las demás cosas se dicen. 

Además dejé establecido que el compuesto al que nos referimos es al individuo natural. De aquí que el individuo se 

identifique con la esencia. Incluso, es posible hablar de esencia en el caso de los individuos particulares en tanto 

que el individuo se identifica con la esencia de la especie a la que pertenece. Por ejemplo, Sócrates puesto que los 

predicados esenciales que componen la definición se han separado de los individuos trascendiendo la percepción de 

esta carne y estos huesos por referirse a percepciones accidentales; esto como refutación a lo que sostenían los 

sofistas que consideraban substancia el no ser es decir lo accidental. Cada individuo es sujeto a partir del cual se 

puede separar la esencia por estar formada de predicados esenciales de la realidad natural. 

 



Fernando Miguel Pérez Herranz  | Llamando a las puertas del universo   

 
 

 

 

	
  
 

179 
E N E R O  

2 0 1 4  

Llamando  a  las  puertas  del  
universo  
Knocking  at  universe’s  doors  
Fernando  Miguel  Pérez  Herranz  
Universidad  de  Alicante  

  
  

 

  
  
  
  
  
  
  
  
  
  
  
  
  
Resumen  
  
Juan  Arana  ha  escrito  un  bello  libro  en  el  que  cuenta  su  viaje  
a   los   «sótanos   del   universo».   Su   lectura   me   ha   inspirado  
algunos  comentarios  que  escribo  sentado  en  el  porche  de  ese  
universo  paradójico  que  por  una  parte  nos  envuelve  y  que,  
por  otra,  le  envolvemos  nosotros  a  él.  
  
Palabras  clave  
  
Causa,   ley,   determinismo   /indeterminismo,   azar,  
complejidad.  
  
  

  
  
  
  
  
  
  
  
  
  
  
  
  
  
  
  
  
  
  
  
  
  
  
  
Abstract  
  
Juan  Arana  has  written  a  beautiful  book  where  he   tells  his  
trip   to   the   «universe’s   basement».   Its   reading   has   inspired  
me  some  comments  that  I  write,  sitting  in  the  porch  of  that  
paradoxal  universe  which  at  the  same  time  envolves  us  and  
is  been  envolved  by  us.  
  
  
Keyword  
  
Cause,   law,   determinism   /   indeterminism,   hazard,  
complexity.  
 

  
  
                              
  

Fecha  de  entrada:  05-­‐‑10-­‐‑2013                                                  Fecha  de  aceptación:  21-­‐‑11-­‐‑2013  

 



	
  



Fernando Miguel Pérez Herranz  | Llamando a las puertas del universo   

 
 

 

 

	
  
 

181 
E N E R O  

2 0 1 4  

Llamando  a  las  puertas  del  universo  
Knocking  at  universe’s  doors  
Fernando  Miguel  Pérez  Herranz  
Universidad  de  Alicante  

  
  

  
  
 En física existe un fenómeno conocido como catástrofe ultravioleta. A finales del siglo XIX, los físicos 

trataban de entender el comportamiento de la radiación, y querían saber cómo se distribuye la energía de un cuerpo 

caliente a una determinada temperatura. Era bien conocido que todos los cuerpos emiten luz según ciertas 

temperaturas y que, a la vez, tienen la capacidad de absorberla. Un hecho, muy conocido por los trabajadores de los 

altos hornos, mostraba que con el cambio de temperatura varía el color de la radiación; así, a los 600ºC el hierro 

pasa de gris a rojo y a los 6000ºC, de rojo a blanco. Gustav Kirchhoff (1824-1887) demostró que la relación entre el 

poder emisivo y absorbente de un cuerpo es una función que no depende de la naturaleza del cuerpo y es igual a la 

densidad de la radiación: a medida que el cuerpo emite más energía y absorbe menos, mayor será la radiación 

existente en los alrededores del cuerpo. En resumen, la energía radiante es directamente proporcional a la emisión e 

inversamente proporcional a la absorción. Es válida, entonces, la fórmula: 

Wλ (energía) = ε (emisión) / α (absorción) 

Pero supóngase —como experimento ideal— que un cuerpo, conocido como «cuerpo negro» absorbe toda 

la radiación que recibe sin emitir ni reflejar nada. ¿Por qué ocurre esto? Wilhelm Wien (1864-1928) demostró que 

la longitud de onda correspondiente al máximo de energía disminuye al aumentar la temperatura. Esta ley 

concuerda muy bien con las menores longitudes de onda (zona del ultravioleta) y bajas temperaturas hasta llegar al 

infrarrojo. El fenómeno de discontinuidad entre ambos resultados se llamó «catástrofe infrarroja». Lord Rayleigh 

—John William Strutt— (1842-1919) y Sir James H. Jeans (1877-1946) propusieron, por su parte, una fórmula que 

se adaptaba exactamente a las mayores longitudes de onda y a las altas temperaturas, pero cuando se llegaba al 

ultravioleta ¡sorprendentemente! la curva volvía a decrecer. El fenómeno de discontinuidad se llamó «catástrofe 

ultravioleta». 

 
Cuadro I. Catástrofes ultravioleta e infrarroja 

 



Llamando a las puertas del universo | Fernando Miguel Pérez Herranz 

 
 
 
 

 

	
  
 

182 
E N E R O  

2 0 1 4  
 

Max Planck (1858-1947) supo acoger las dos leyes de Wien y Rayleigh-Jeans como casos límites, según la 

fórmula en la que incluía una constante —«la constante de Planck»— que introducía la discontinuidad cuántica, lo 

que, en unos pocos años, cambiaría radicalmente el panorama de la física [Cuadro I]. 

 

I 

 

Este acontecimiento científico significó para la física moderna lo que otro acontecimiento filosófico había 

significado un siglo antes para la metafísica. David Hume (1711-1776) y los empiristas, por un lado, y René 

Descartes (1596-1650) y los racionalistas, por otro, habían colocado a la filosofía dividida en dos ramas que no 

sabían encontrarse, aunque procedían del mismo ámbito del conocimiento. Los primeros partían de las 

percepciones y los segundos, de las evidencias y cadenas de razonamientos lógicos, con necesidad apodíctica. 

Inmanuel Kant (1724-1804) propuso una solución para tratar de resolver esa discontinuidad metodológica: situó la 

necesidad en el orden gnoseológico y se la retiró al orden ontológico. La «constante de Kant» que salvaba la 

discontinuidad se definía ahora no como psicología, sino como el trazo de las condiciones necesarias de la misma 

posibilidad de la experiencia. La discontinuidad en filosofía no era cuántica, sino trascendental, y consuma el 

triunfo del nominalismo y la justificación conceptual de la modernidad: la necesidad del orden de las 

representaciones exige la retirada de la necesidad ontológica. El antiguo orden del mundo se disuelve en un mundo 

de infinita potencia —potentia absoluta dei— del que solo podemos dar cuenta mediante experimentación, ensayo / 

error, correspondencias funcionales entre inputs y outputs. Hume había resumido con claridad y precisión ese 

programa nominalista: “Ningún objeto revela por las cualidades que aparecen a los sentidos, ni las causas que lo 

produjeron, ni los efectos que surgen de él, ni puede nuestra razón, sin la asistencia de la experiencia, sacar 

inferencia alguna de la existencia real y de las cuestiones de hecho”.1 El sentido del mundo se limitará al esfuerzo 

para sobrevivir en él, o para alcanzar un consenso más o menos general. Kant colocó al Ego trascendental como 

fuente de sentido, y aun como la fuente del mismo mundo material. 

Después de Kant, claro está, ya nada fue igual para la filosofía. La disciplina reina de los saberes —la 

metafísica— quedó segregada en dos partes disyuntas, según se habitase en la tierra firme que procura una isla o en 

el océano borrascoso que la rodea.2 La ciencia es la roca fuerte y la filosofía las nubes que conviene disolver. 

¿Cómo resolver la catástrofe racional-empirista y aceptar la discontinuidad trascendental? La ciencia se 

despreocupó del problema; pero la filosofía se ha encontrado con la necesidad de cerrar la brecha, y los filósofos 

han combatido —y aún lo hacen— por ocupar el prestigioso lugar que le concedería ser el «Planck de la filosofía», 

el filósofo capaz de recomponer mediante alguna constante inmanente, no trascendental, la unión de esas dos líneas 

que tenazmente se resisten a vincularse. Ninguno de los intentos, excusado es decirlo, han ofrecido una solución 

clara y rotunda. La superación del momento kantiano está llena de dificultades y solo algunos grandes, como 

Husserl o Heidegger, han fabricado herramientas a la altura del problema, pero por caminos que sorteaban la 

                                                
1 D. Hume, Investigación sobre el conocimiento humano, Alianza, Madrid, 1981, p. 50. 
2 I. Kant, Crítica de la razón pura, Alfaguara, Madrid, 1978 (B 295/A 236). 



Fernando Miguel Pérez Herranz  | Llamando a las puertas del universo   

 
 

 

 

	
  
 

183 
E N E R O  

2 0 1 4  

ciencia, o la hacían responsable de provocar crisis o destruir la presencia del ser. Y quienes, por el otro lado, 

salvaban la ciencia dejaban a un lado la filosofía. La manera más cómoda de clausurar la discontinuidad es asumir 

la ruptura kantiana entre ciencia y filosofía y entonces la elección no es dicotómica, sino tetrádica: O filosofía sin 

ciencia; o ciencia sin filosofía; o ciencia que asume la filosofía; o filosofía que asume la ciencia. A estas alturas del 

desarrollo científico, si se separan internamente las posiciones desde las distintas ciencias —física, biología, 

sociología…— y las distintas filosofías —realistas, idealistas, lingüísticas…—, el paisaje se hace tan abigarrado 

como insufrible.  

¿Cómo orientarse por esta dispersión de posiciones, escuelas o intereses? Preguntemos a los clásicos y, 

entre todos ellos, a nadie mejor que a Aristóteles y a la filosofía de la physis que lo acompaña. ¿Acaso no es la 

crítica a su filosofía lo que conduce a la discontinuidad racional-empirista? Algunos programas de investigación 

han recurrido a Aristóteles no ya como neoaristotélicos —algo que no tendría sentido tras las revoluciones 

newtoniana, einsteniana, cuántica y de sistemas no lineales—, sino como punto de reorganización conceptual. Así 

podrían valorarse los programas de la nueva alianza de Prigogine, la naturalización de la fenomenología de Petitot, 

la filosofía de la naturaleza de R. Thom... e incluso el mismo Círculo de Filosofía de la Naturaleza desde el que 

escribimos: los estudios de estabilidad estructural de Claude Paul Bruter, los sistemas dinámicos de Eric Bois, la 

morfodinámica de Luciano Boi o la Filosofía de la naturaleza integral de Miguel Espinoza. Y creo no andar 

demasiado errado si añado los estudios de Juan Arana ejemplarmente expuestos en su reciente libro Los sótanos del 

universo.3 

Arana recorre los múltiples vericuetos que conducen al taller en el que se trabaja para «superar a Kant», 

una obra todavía pendiente. Cerrada la vía de la metafísica —las Ideas de Mundo, Alma o Dios—, por tratarse de 

conceptos de imposible validación empírica—, el teutón abre el camino para que pulularan a su antojo desde los 

más ciegos nepositivismos a los más vacuos nihilismos. El nominalismo triunfante dejaba expedito el camino al 

Capital, cuyo único criterio de veracidad es el mercado, primer analogado de la experimentación pura, del 

ensayo/error en las ciencias. El mundo no tiene ningún sentido más allá del propio éxito de la supervivencia o del 

consenso (casi siempre, manu militarii: el consenso impuesto por una pura voluntad de poder, sin límites y sin 

orientaciones. Por eso, la filosofía de la naturaleza debía convertirse en filosofía de la ciencia o permanecer como 

residuo metafísico). 

Hubo resistencias, no cabe duda. Las primeras procedían de su enemigo político y económico, el 

catolicismo romano de la contrarreforma de cuño jesuítico;4 las últimas, del comunismo soviético. Pero ninguna 

pudo con el capitalismo ni con su espíritu.5 En todo caso, la kantianización no es una ideología, es una filosofía. Por 

un lado, los juicios (los enunciados, las máximas…) han de estar basadas en la experiencia; se parte de la ciencia, 

                                                
3 J. Arana, Los sótanos del universo, Biblioteca Nueva, Madrid, 2012. 
4 “Los teólogos católicos de los siglos XVI y XVII sabían que la estabilidad de nuestro mundo y la suerte de la misma religión pasaban por la 
necesidad de rebajar la potencia de Dios” (A. Rivera, “La secularización después de Blumenberg”, Res publica, nos 11-12, 2003, p. 134). Rivera 
da mayor importancia a la Reforma que al nominalismo, p. 130). En el catolicismo, las instituciones humanas se hacen más estables, más 
seguras, pero no más modernas, más autónomas. Por eso denunciará siempre la modernidad y la desmedida autoafirmación de la razón humana. 
5 Si hacemos caso a la obra de Max Weber, La ética protestante y el espíritu del capitalismo, prólogo de J. L. Villacañas, Istmo, Madrid, 1998. 



Llamando a las puertas del universo | Fernando Miguel Pérez Herranz 

 
 
 
 

 

	
  
 

184 
E N E R O  

2 0 1 4  
 

de los juicios científicos de la física de Newton y la ontología es subsumida en la Analítica;6 por otro, los juicios 

morales, asignados a la razón práctica, segregada de la razón pura; y, en tercera instancia, la razón estética 

vinculada a la finalidad o al arte. Una razón que es travesada por el Ego trascendental, subjetividad sin límites. Pero 

una filosofía de la naturaleza ha de apelar de alguna manera a la finitud del sujeto (de ahí su reconciliación a través 

de Spinoza).7 Arana apela a la prudencia, a ese mundo más seguro, que defendían también nuestros escolásticos del 

siglo XVI, pero que como Antonio Rivera advierte, no pertenecía ya a la modernidad organizada por el Capital, 

administrada por positivismos y pragmatismos y fundamentada en la Subjetividad. Arana también se reconcilia con 

la finitud, pero de otra manera, me parece, a través de Leibniz, que es el más semejante a nuestros escolásticos 

hispanos escandalizados ante la presencia del nihilismo y de un Sujeto voluntad sin límites.  

Así que la confrontación con Newton se modula con la sombra de Leibniz. ¿Qué se esconde en este punto 

de partida? La decisión de Newton de aferrarse a los fenómenos y de desechar las hipótesis tiene consecuencias 

decisivas. Arana muestra la trampa del razonamiento que hoy nos persigue por todos lados: cátedras e ideologías: 

resulta que lo que sabemos con certeza incontrovertible es que el mundo está causalmente determinado, cuestión 

extremadamente lejana e imposible de confirmar; y en los asuntos locales, hemos de conformarnos con 

probabilidades. Y, entonces, la divinidad que se había eliminado a fuerza de alejarla del mundo ordinario —

potentia ordinata—, vuelve a asomarse ahora como divinidad determinística. ¡No está mal la jugada! El 

nominalismo había retirado el Dios aristotélico-tomista y colocado en su lugar el Dios determinista de una Voluntad 

y de un Poder descomunalmente poderoso y oculto. Esa es la gran apuesta del mundo protestante-capitalista: “Dios 

envía moscas a las heridas que habría de curar” resume un personaje de El árbol de la vida de Terrence Malik. ¿Es 

suficiente la razón práctica kantiana?  

Quizá ante este reto, Arana (en el sentir del Círculo de la Naturaleza) muestra que entre el rigor formalista 

sin materia que tratar y el invento de jergas lógicas ad hoc, (lógica modal, temporal…), la filosofía necesita de 

nuevas fuerzas renovadas. La filosofía se hace en los problemas que plantean las ciencias, naturalmente, ya lo 

hemos defendido en otras ocasiones (y en eso nos separamos de los programas existencialistas, vitalistas…). Pero 

las ciencias no se resumen en la física de Newton; y mucho menos en la idea que Kant se hace de ella como saber 

apodíctico y clausurado. Seguramente por esto el mundillo académico que acepta esos tópicos se encuentra tan 

alejado del quehacer filosófico. (Entre nosotros una de las más valiosas excepciones se debe a los debates que 

promueve Víctor Gómez Pin en los Congresos de Ontología que viene organizando desde 1993 y en los que 

intervienen especialistas en mecánica cuántica, en biología molecular, en nuevas tecnologías…). 

Es más cómodo aceptar, por tanto, el concepto determinista y positivista de ciencia, que despeja la 

situación complicada, de la unidad de todos los saberes, de la naturaleza, del hombre, de Dios... Y es suficiente con 

que los científicos se desentiendan del concepto, más filosófico, que científico de causa. Lo grave de este 

planteamiento es que la discontinuidad trascendental en filosofía afecta a las ciencias o, al menos, a la concepción 

                                                
6 I. Kant, Crítica de la razón pura (B 303). 
7 Una razón a la que solo Spinoza supo poner límites sin caer en el pesimismo. Véase V. Serrano, La herida de Spinoza, Anagrama, Barcelona, 
2011. 



Fernando Miguel Pérez Herranz  | Llamando a las puertas del universo   

 
 

 

 

	
  
 

185 
E N E R O  

2 0 1 4  

de las ciencias (y, por tanto, a su valor).  

 

La revolución escotista 

 

Me parece que para entender esta cuestión es necesario pasar por el lugar en el que se produce la gran 

revolución filosófica, la única revolución verdadera, según Muralt, que llevó a cabo John Duns Escoto (1266-1308) 

al separar la materia y la forma en lo que se venía considerando un synolon, una unidad inmarcesible8 y pasar de la 

causalidad recíproca de causas totales aristotélica (una teoría que utiliza las cuatro causas según el contexto) a la 

causalidad no recíproca de causas parciales de la modernidad (una teoría que privilegia la causa eficiente). Las 

consecuencias son profundas: si sujeto y mundo ya no están vinculados naturalmente, sólo subsiste el objeto, la 

forma de ambos; si la voluntad y el fin deseado no se hallan unidos por el amor, sólo queda el deseo arbitrario que 

puede dirigirse a objetos cualesquiera; si el poder ya no tiene que constreñirse a las limitaciones impuestas por el 

bien, solo resta la ley que obliga sin limitaciones, ya que su poder arbitrario proviene simplemente del hecho de ser 

ley. El objeto, el deseo arbitrario y la ley son efectos del concurso simultáneo de causas indiferentes, en las que no 

es posible distinguir materia y forma, eficiencia y finalidad. Y, en consecuencia, las causas solo pueden adoptar la 

figura de la causa eficiente, pero como término no recíprocamente correlativo de la causa final: sólo se contemplan 

choques y trayectorias en el espacio mecanicista. (Descartes dirá que todo está creado con algún fin, pero que esa 

intención es inescrutable: puro escotismo). En paralelo, Francis Bacon (1561-1626) proyecta un ars invendi que 

prohíbe investigar sobre lo que Dios decidió hacer y presenta su método inductivo: reunir hechos en tablas de 

presencia, ausencia y variaciones concomitantes; y, en fin, tratar de sortear todos los idola que perturban nuestro 

conocimiento. Y con el camino expedito, Hume ataca con fuerza el concepto de causa: las causas son inciertas y 

sospechosas siempre; pero afirma la costumbre o hábito, un principio de la naturaleza humana. Esta solución puede 

decepcionar a los enemigos, pero ha realizado la labor que pretendía: acabar de destruir el orden del mundo, el 

cosmos aristotélico que a través de la filosofía árabe ha sintetizado santo Tomás. Lo que está en juego es la elección 

entre el Dios católico romano y el Dios latitudinista protestante, aunque hoy los libros de texto oculten esta 

importante y fundamental cuestión. Hasta Francisco Suárez, al menos, Dios es un objeto de la ciencia natural. La 

razón natural investiga el objeto Dios, naturaleza y atributos, no en cuanto Dios, sino en cuanto ente: 

 

Pues Dios es un objeto de algún modo naturalmente cognoscible (y lo mismo se ha de entender siempre dicho 

de las restantes inteligencias); luego, puede entrar en el ámbito de una ciencia natural… (Disputaciones 

metafísicas, I, i, 19).  

 

A partir de Descartes, Dios deja de ser un objeto de conocimiento y se trasforma en un punto de vista, el 

                                                
8 “Se ha visto más arriba en el breve esbozo de la estructura de pensamiento escotista comparada con la estructura de pensamiento tomista. Caso 
único de una revolución filosófica que se ignora; se trata ciertamente de la única revolución doctrinal digna de este nombre que se haya 
producido en la historia del pensamiento occidental”. A. Muralt, La apuesta de la filosofía medieval. Estudios tomistas, escotistas, ockamistas y 
gregorianos, Marcial Pons, Madrid, 2008, p. 155. 



Llamando a las puertas del universo | Fernando Miguel Pérez Herranz 

 
 
 
 

 

	
  
 

186 
E N E R O  

2 0 1 4  
 

punto de vista de Dios (inversión teológica). En Inglaterra, tras las luchas civiles y la restauración de los Estuardo 

con su intento de recatolizar Inglaterra, la ciencia de Newton se convirtió en piedra de toque de las discusiones 

político-religiosas del final del siglo XVII y principios del XVIII, vinculadas a la esperanza en un nuevo orden en el 

que el pueblo elegido fuese el pueblo inglés. Los latitudinistas (el arzobispo de Westminster, John Wilkins, John 

Tillotson, Isaac Barrow, Simon Patrick...) defendían el mecanicismo, aunque manteniendo la participación de Dios 

en la acción mundana, contra el mecanicismo materialista de Hobbes que, si explicaba algo, no era sino el desorden 

y la guerra civil.9 Las condiciones de posibilidad del mundo — espacio y tiempo— pertenecen a la estructura 

intelectual de Dios. Un pequeño empujoncito y ya tenemos el punto de vista de Dios acercándose al punto de vista 

del Ego trascendental kantiano. La ciencia ha sido de gran utilidad para el protestantismo, mientras que el 

catolicismo quedaba encerrado en la «trampa de la Eucaristía», que le impide aceptar el concepto de extensión.10 

Leibniz, siempre Leibniz, intentó encontrar el punto de equilibrio entre uno y otro, pero su filosofía armonicista 

sería ridiculizada por Voltaire y la Ilustración 

El Dios voluntad del nominalismo y del escotismo triunfaba sin paliativos, y las leyes que aplicaba las 

había descubierto Newton: “La Naturaleza y la ley natural yacían ocultas en la noche. Dios dijo: «Que sea 

Newton», y la luz fue” cantaba Alexander Pope. Un Dios Voluntad que incluso podía recomponer la máquina 

celeste que iba deteriorándose, y esa recomposición afectaría al mundo de la naturaleza y al mundo social, en 

medidas equiparables.11 Descartado Leibniz, y limitado Hume, la filosofía nominalista se hace bastión casi 

inexpugnable con Kant: el sujeto voluntad dominará todos los aspectos del pensamiento, y la Filosofía de la 

Naturaleza, disuelta por la Analítica, ocupará un espacio marginal, en esos saberes oscuros, aquellos de los que dirá 

Kant: 

 

Es absurdo esperar que un día pudiera surgir un segundo Newton que hiciera inteligible la producción de 

una simple hoja de hierba de acuerdo con las leyes de la naturaleza, sin que sus mutuas relaciones no 

fueran dispuestas por alguna intención.12 

 

C. S. Peirce extrae de ahí consecuencias radicales: el mundo es un vacío espacio temporal en el que no hay 

ningún orden subyacente, ni físico ni geométrico; el mundo es pura potentia absoluta dei, Azar puro, y el orden del 

mundo es un orden artificial. Las leyes de la naturaleza, en consecuencia, son aproximaciones que se consensúan 

tras múltiples observaciones y experimentos. Dicho en castizo: «Si sale con bigote san José, y si no, la Virgen 

María». Por eso Peirce niega el determinismo y concibe un universo irreductiblemente estocástico. Peirce, 

                                                
9 “Llegarán a explicitar el nuevo orden de acuerdo con la síntesis filosófico-teológica del autor de los Principia, si bien no sin que el propio 
Newton, a su vez, hubiese de ser integrado en la teología latitudinista por los grandes patrones de la misma”. E. Rada, “Prólogo” a La polémica 
Leibniz-Clarke, Taurus, Madrid, 1980, p. 29. 
10 Como he expuesto en otras ocasiones. Así, F. M. Pérez Herranz, “La ontología de El Comulgatorio de Baltasar Gracián”, Baltasar Gracián: 
ética, política y filosofía, Pentalfa, Oviedo, 2002, pp. 44-102. 
11 “Puesto que el espacio es divisible al infinito y la materia no está necesariamente en todas partes, ha de concederse también que Dios es capaz 
de crear partículas de materia de diversos tamaños y figuras, en distintas proporciones al espacio y tal vez de distintas densidades y fuerzas, a fin 
de cambiar con ello las leyes de la naturaleza y formar mundos de distintos tipos en diversas partes del universo.” I. Newton, Óptica, p. 348. 
12 I. Kant, KU, § 75 (pp. 313-314). Kant, además, rechaza explícitamente el evolucionismo. 



Fernando Miguel Pérez Herranz  | Llamando a las puertas del universo   

 
 

 

 

	
  
 

187 
E N E R O  

2 0 1 4  

matemático, que trabajó en el Servicio Costero de Mediciones, diseñaba instrumentos de medida, no podía tomar en 

serio a ningún determinista: la observación no puede establecer una «causalidad mecánica». Se puede observar una 

cierta «regularidad de la naturaleza», pero eso no afecta a su exactitud y uniformidad. Y es un hecho que la 

diversidad del universo evoluciona y que en el mundo hay espontaneidad, de la que la libre elección es un elemento 

menor. Por eso creía en el Azar absoluto. El programa de Escoto queda cumplido realmente en Peirce, que rechaza 

rotundamente la doctrina de la Necesidad e introduce la «acasualización» de los fenómenos. El Azar tiende a 

identificarse con la Potentia anbsoluta dei. 

*** 

Las ciencias no han esperado a que los filósofos se pongan de acuerdo, desde luego. Han seguido sus 

ritmos: geometrías no euclideanas, química orgánica, electromagnetismo, teoría cinética de los gases, 

termodinámica, transformismo y evolucionismo, mecánica cuántica, caos, sistemas no lineales, etc. Y han destruido 

esa identidad entre ciencia y saber apodíctico. La filosofía, por su parte, se ha desentendido de la verdad y se ha 

disuelto en juegos de lenguaje. Pero las ciencias y la filosofía no son compartimentos estancos. Nacieron juntas y 

hoy siguen compartiendo un territorio común: las categorías usadas por la ciencia y las Ideas de la filosofía 

convergen en un campo semántico decisivo: causa, ley, azar, complejidad, reducción, emergentismo, 

determinismo, etc. Ciencia y filosofía se mueven en el mismo ámbito, y los filósofos, desde Platón y Aristóteles, 

realizan una misma actividad: la de recorrer y encadenar las diversas ciencias, fijadas cada una a su metodología 

específica, bajo el criterio de un conjunto de Ideas filosóficas con el fin de alcanzar el sentido de los seres naturales 

y la expresión del ente en su asombrosa profusión de aspectos. ¿Es posible ejercitarse en la filosofía desde esta 

dimensión, o la filosofía ha de estar confinada a cuestiones de ética o de política con independencia del saber 

positivo de las ciencias? 

*** 

Juan Arana ha publicado un libro que apuesta por el estudio de una filosofía de la naturaleza. Es un libro 

loable por lo que dice y por cómo lo dice. Un libro que está muy bien escrito, en la mejor tradición orteguiana de 

escribir con enjundia sí, pero en lenguaje afable para los ojos del lector y comprensible para los ojos de la razón. Y, 

naturalmente, por su contenido, aunque hay que hacer la advertencia de que no está dirigido a diletantes: el autor 

supone que el lector es un buen conocedor de las ciencias que se desarrollaron durante el siglo XX: relatividad, 

mecánica cuántica y sistemas dinámicos no lineales, así como ha de moverse por entre las filosofías más relevantes. 

Es un libro que ha de ser degustado con tranquilidad: tomando apuntes, poniéndole notas, haciéndole comentarios 

en voz baja o alta o por escrito. Lo que sigue no pretende ser ni resumen ni comentario, sino trazos del vendaval de 

ideas que me ha procurado. Ideas que se hubieran trabado con naturalidad en una virtual conversación con el autor. 

De manera que si Arana ha escrito este libro al observar los sótanos del universo, me contentaré con escribir 

algunos párrafos sentado en el porche de ese universo que, como supo Pascal, por una parte nos envuelve y, por 

otra, es envuelto por nosotros. 

 

II 



Llamando a las puertas del universo | Fernando Miguel Pérez Herranz 

 
 
 
 

 

	
  
 

188 
E N E R O  

2 0 1 4  
 

 

La aceptación acrítica por parte de Kant de la física de Newton y del mecanicismo como un saber 

apodíctico, un conjunto cerrado de juicios sintéticos a priori, iba de la mano de una moral rigorista, cuya forma 

había de imponerse ante cualquier debilidad de carácter y apuntaba directamente contra la casuística de cuño 

tomista católico, más apegado al hombre de carne y hueso. Lo humano, pensaban los padres jesuitas, ha de ser 

juzgado con benevolencia y comprensión. La criatura no puede soportar sobre sus hombros el fundamento de la 

moralidad, como quiere el pietista teutón, sino una ley rebajada por la circunstancia y reinterpretada por la 

prudencia de sus teólogos. Y también en la ciencia el modo apodíctico por antonomasia, la deducción, ha de ser 

rebajada y complementada con otros modos de hacer ciencia: los modelos, las definiciones, las clasificaciones… 

Puede y debe defenderse que, como ocurre en la vida vulgar y corriente, la realidad es inteligible, aunque no lo sea 

completamente, que hay proyectos epistémicos diferentes, y que se pueden comparar y distinguir unos de otros, y 

que unos son más fiables que otros. La verdad no es un absoluto, sino un principio regulativo. No sé si el profesor 

Arana nos permitiría utilizar su concepto de epistemología del riesgo para esta proposición, pero lo encuentro muy 

adecuado para nombrar este proceso de flexibilidad cognoscitiva que permite investigar los principios de 

determinación para entender por qué la realidad es como es y no de otra manera. Y esa máquina de la determinación 

se encuentra en los «sótanos del universo», dice Arana (p. 24). Hay que conjeturar y confrontar con la realidad 

nuestras observaciones, es decir, hay que seguir el programa de la ciencia moderna: experimentar, establecer 

correlaciones entre fenómenos e imaginar funciones que se adecúen a los resultados de observaciones y 

experimentos. El concepto clave es el de determinación junto con sus categorías: causas y leyes. El campo 

semántico de causa es enormemente rico y polémico, conflictivo y peliagudo: azar, ley [correlación], simetría, 

discontinuidad cuántica, complejidad, emergencia, inteligibilidad, causa final y aun metafísica. Así que es 

obligatorio ayudarse de la obra realizada. Arana remite a Aristóteles, Suárez, Leibniz, Kant, Hartmann, Popper, 

Bunge, Prigogine, Thom, Morin, Kauffmann, Gell-Mann, Goldwin, Espinoza… Es una lista parcial, claro; podía 

haberse elegido otra que comenzase con Platón; o con Demócrito; o con Filón de Alejandría. Pero hay que tomar 

una decisión… 

  

Entre la ciencia y la filosofía 

 

Los antiguos griegos iniciaron un tipo de saber realmente extraño: buscaron principios incontrovertibles, 

juicios apodícticos y definiciones precisas a partir de las que pudieran derivarse verdades inapelables. Y, sin 

embargo, parece un hecho mucho menos incontrovertible el efecto de la propia contingencia humana —de breuitate 

uitae—, una vida repleta de inseguridades, siempre en tanganillas y predispuesta al fracaso. La ciencia apodíctica, 

en contraste, ha generado maneras de comportamiento tan rígidas como la moral pietista que la acompaña, si no es 

que procede de ella. Los ciudadanos de los países desarrollados (cada uno interprete el adjetivo a su gusto y 

acomodo) se irritan mucho si una carretera provoca muchos accidentes, si un avión llega con retraso, incluso si 

alguien muere enfermo en el hospital…, pues parece «natural» el axioma garantista: «El Estado garantiza cualquier 



Fernando Miguel Pérez Herranz  | Llamando a las puertas del universo   

 
 

 

 

	
  
 

189 
E N E R O  

2 0 1 4  

actividad humana dentro de sus fronteras». El Estado se hace cargo de la administración del Saber Absoluto, desde 

las obras portuarias a la salud, en esa variedad llamada biopolítica por Foucault. «Dicen los científicos» se ha 

convertido en algo así como «Queda garantizado por el Estado», pues éste encuentra en la ciencia el protocolo para 

su actuación: «Una proposición emitida por un científico es apodícticamente verdadera». Al vincularse Poder y 

Ciencia el concepto de verdad adquiere unos relieves de consecuencias graves y enjundiosas, y el criterio de verdad 

científica habrá de dirimir muchos pleitos. Kant, en los ámbitos científico, moral o estético proporcionó el canon: 

sólo se alcanza la verdad cuando llegamos a ella a través de evidencias que desplegamos por medio de 

razonamientos correctos.  

 

Kant y la bifurcación: ciencia / filosofía 

 

De ahí la importancia que cobra la filosofía crítica kantiana que se edifica a partir de la ciencia de Newton, 

a la que considera un conjunto verdadero de proposiciones: hipotesis non fingo. Y si la ciencia de Newton es un 

saber cerrado, cualquier saber se ha de medir por relación a la física (biología, morfología, química… son saberes 

que aún no pueden arrogarse el criterio de ciencia, aunque combatan para lograrlo). Hasta en los congresos de 

filosofía, historia, estética… hay un «comité científico» (integrado por personas que no suelen saber hacer una raíz 

cuadrada). La ciencia y la metafísica se separan trascendentalmente (xorismós) y el triunfo de Kant se hace 

abrumador. A partir de sus críticas, la filosofía toma el sentido negativo de lo especulativo e irracional, y la ciencia 

natural, el sentido positivo de lo riguroso, lo medible, lo fiable… 

 

El determinismo científico 

 

Así que el Estado se dirigirá al científico, no al filósofo-teólogo. Pierre Simon Laplace tiene el honor de 

simbolizar el gozne sobre el que se efectúa el giro del teólogo al científico: “Todos los acontecimientos, aun 

aquellos que por su insignificancia parecen no depender de las grandes leyes de la naturaleza, constituyen una 

sucesión tan necesaria como las revoluciones del Sol…” (Laplace, Ensayo filosófico sobre las probabilidades). No 

está nada mal. ¿Cómo probarlo? Laplace, en el mejor estilo platónico, recurre a un mito: «el diablo de Laplace». Si 

un diablillo conociese todas las posiciones y todas las velocidades de las moléculas y supiese resolver todas las 

ecuaciones diferenciales, conocería el presente, el pasado y el futuro del universo. Es muy agudo el comentario de 

Arana. Después de varios siglos de nominalismo, en los que se ha cuestionado la potentia ordinata desde la potentia 

absoluta dei, después de haber dejado al mundo al socaire de la experimentación y de las correspondencias 

funcionales, ahora resulta que el mundo está determinado in toto, que el sentido del mundo se encuentra en unas 

cuantas ecuaciones diferenciales.  

 

Primero se cuestiona la presencia de una Potencia celestial que garantice la existencia y accesibilidad del 

orden cósmico; a continuación resulta que conviene acreditar este último de algún modo, ya que no somos 



Llamando a las puertas del universo | Fernando Miguel Pérez Herranz 

 
 
 
 

 

	
  
 

190 
E N E R O  

2 0 1 4  
 

capaces de verlo con nuestros ojos, evidenciarlo con nuestro entendimiento o demostrarlo con nuestra 

razón (ibídem, p. 40). 

 

Sáquense las verdaderas consecuencias de la operación de la modernidad con el recordatorio de que esto es 

un hecho histórico, no una especulación lógica, ni una teoría. La referencia contemporánea de Dios no es el Dios de 

la Edad Media, de Agustín o de Tomás, y menos aun el Dios de Aristóteles. El Dios al que se refieren nuestros anti-

metafísicos es el Dios que han reintroducido los ilustrados y positivistas del siglo XVIII. Así que, por favor, discutan 

con Laplace y déjense de vainas medievales. O, si hacemos caso a Cassirer, el determinismo queda inaugurado por 

el neurofisiólogo Emil Du Bois-Reymond en su discurso de 1872.13 Y aunque el maniqueo de la modernidad sigue 

siendo el neoaristotelismo, el de un Aristóteles pasado por el crisol de la escolástica, el determinismo es un 

prejuicio del positivismo heredado de la Ilustración que se explica y se aprende como una verdad sin mácula.14 Y ha 

de admitirse, entonces, el fin de la ciencia, la tesis de que el saber científico está completamente cerrado. Albert 

Michelson afirmará que la física del siglo XX se dedicará a sacar decimales a los valores de las constantes físicas. 

¡Acierto total como es evidente! Afortunadamente la física no hace caso de premoniciones y sigue su viaje con 

grandes éxitos: Relatividad, Mecánica cuántica, Caos… Y es que la ciencia siempre tiene algo que ganar, porque, 

como dice Thom, en ciencia siempre se obtienen resultados, por más que sean insignificantes: «La verdad no limita 

con la falsedad, sino con la insignificancia». Ahora bien, conviene recordar que no solo se debate con/contra la 

perspectiva cosmológica de Laplace; no se debe olvidar que los problemas en los que se debate tiene que ver con la 

ciencia moral y con cuestiones de Historia y de Estadística, bifurcación que había abierto Condorcet en su Esquisse 

d’un tableau historique des progrès de l’esprit humaine (1793), con las cuestiones de organización y de 

administración del Estado que culmina Napoleón. 

 

La filosofía 

 

La filosofía no se recuperó del golpe dado por el puño crítico de Kant. ¿Qué hacer? Podía recoger el 

guante de la ciencia y convertirse ella misma en una ciencia de saberes absolutos y místicos (romanticismo); o 

eliminar cualquier contenido metafísico, aunque, eso sí, con razonamientos muy rigurosos: zurük zu Kant. O mejor 

aun: dedicarse a contar su propia historia. Franz Brentano (1838-1917) ofrece una salida airosa y digna: la filosofía 

posee un objeto específico sobre el que construye su discurso a partir de una experiencia y una realidad específica: 

el Ser (la senda por la que discurrieron Husserl y Heidegger). Pero los analíticos, con Moore y Wittgenstein a la 

cabeza, vinieron a decir que los problemas filosóficos de la tradición son problemas mal planteados o carentes de 

sentido, así que la función de la filosofía debía ser considerada todo lo más como un disolvente de manchas, un 

producto de limpieza. 

Resultado: los hermeneutas abandonan la ciencia en manos de los científicos y los filósofos se dedican a 

                                                
13 E. Cassirer, Determinism and Modern Physics, 19361. 
14 Véase la sectaria y «divertida» Historia de la filosofía y de la ciencia de L. W. H. Hull, Ariel, 1970. 



Fernando Miguel Pérez Herranz  | Llamando a las puertas del universo   

 
 

 

 

	
  
 

191 
E N E R O  

2 0 1 4  

reflexionar, a decir cosas muy agudas o muy insulsas sobre cualquier cosa: «Los yo-opino-de-que». El fracaso de la 

filosofía en estos terrenos es espectacular. Tanto por la vía del objeto: la creación de un lenguaje lógico perfecto 

(Peano, Russell); como por la vía del sujeto: una reducción fenomenológica que pretende la puesta entre paréntesis 

de toda experiencia, hasta de la ciencia misma (Husserl). El fracaso de esta «ciencia estricta» de la filosofía ofrece 

esperanzas al phylo-sophos que creyó entender y proseguir el proyecto de Platón o de Aristóteles. 

¿Qué hacer, entonces? Desde luego son irrelevantes los miles de escritos escolares y escolásticos que dan 

vueltas y vueltas alrededor de Heidegger, Kant o Platón, y que sólo sirven para hacer carrera académica 

universitaria (hasta que los recortes mellen las tijeras kantianas que en su día cortaron las alas de la altanera ave 

escolástica). La filosofía «verdadera» se hace en otra parte: en la investigación del CERN en altas energías 

(cuestiones de mecánica cuántica y de guerra nuclear); en la investigación de enfermedades (cuestiones de biología 

molecular y biopolítica); en la investigación de las operaciones financieras, de mercado (capitalismo, tipos y 

alternativas)...  

 

Del caos surgieron Erebo y la negra noche… 

 

Quiero decir que las ciencias demandan filosofía. Las ciencias no son piezas o fichas que formen parte de 

un gran puzle que han de recubrir hueco a hueco. Las ciencias entran en colisión, en relaciones de 

inconmensurabilidad, en contradicciones con el sentido común, etc. No hay una ciencia como no hay una filosofía. 

Hay muchas ciencias y también hay confrontaciones y choques, y malentendidos entre ellas. Y entonces la filosofía 

se hace necesaria, sí; para poner en orden los conceptos; y habrá tantas filosofías como salidas a esas aporías e 

inconmensurabilidades. Los biólogos moleculares, los físicos cuánticos, los informáticos… se ven obligados a 

filosofar, como se vio obligado Platón con el descubrimiento de las matemáticas y Aristóteles, de la física y la 

biología. El ateniense propuso la tesis ontológica de las Ideas y la herramienta gnoseológica de la reminiscencia; el 

macedonio propuso la tesis ontológica de la Sustancia y la herramienta gnoseológica de la epagogué. Y así 

sucesivamente. La filosofía no es un entretenimiento, una actividad que «me gusta» o «me disgusta», esa tontería de 

la posmodernidad; no es ni capricho ni adorno: “la propia cosa impuso el camino y obligó a indagar a los antiguos”, 

dice Aristóteles (Met. 984a18). La filosofía es esencial para seguir haciendo ciencia. ¿Qué me dicen de la 

indeterminación cuántica? ¿De la relatividad? ¿Del Caos? 

*** 

Hemos de comprobar, entonces, qué es lo que hace el filósofo de la Naturaleza, y ¡no lo que dice o cómo 

se justifica! El primer asalto es de tanteo. El hombre dotado de un cuerpo exige unas condiciones límites para su 

existencia; sobrepasados ciertos umbrales —por ejemplo, una temperatura que vaya más allá de cincuenta grados— 

se desmoronaría. Y con el hombre se desmoronarían la vida de plantas y animales, de condiciones atmosféricas, la 

composición de la tierra, el agua, el aire, etc. El hombre no puede vivir en un estado caótico, incompatible con la 

vida, que le impida la supervivencia. Para poder vivir en la Tierra, ésta ha debido reunir una serie de características 

sólidas, liquidas y gaseosas, que Empédocles, por ejemplo, asoció a combinaciones de tierra, agua, aire y fuego, etc. 



Llamando a las puertas del universo | Fernando Miguel Pérez Herranz 

 
 
 
 

 

	
  
 

192 
E N E R O  

2 0 1 4  
 

Las condiciones para que se dé la vida son muy precisas y exigentes, y cualquier desviación de las constantes 

cosmológicas conduciría a un caos vital apocalíptico. Frente al Caos, un Cosmos, un mundo ordenado. La pregunta 

que se hicieron ya los griegos es: ¿Un Cosmos absolutamente ordenado permite un cierto Caos? Y, entonces, 

¿cómo definir el Cosmos? 

El primer analogado de Caos es el concepto mítico de la Teogonía de Hesíodo: “Antes de todo existió 

Caos [Kaos] (…) Del Caos surgieron Erebo y la negra Noche (…) de la Noche nacieron el Éter y el Día, a los que 

alumbró preñada por contacto amoroso con Erebo…” (Teogonía, 116-125). De manera que el Caos no es pura 

indeterminación, sino una fuerza engendradora también de orden, de estructura. Además del significado referido al 

objeto, hay otro referido al sujeto: Caos es lo confuso e imprevisible, aquello que no puede cartografiar con 

precisión nuestro conocimiento. Del Caos se puede hacer historia, pero no teoría, pues no hay forma de encontrar la 

norma de esos sucesos. El Azar es Tyché; el Azar afloja la esfera del Ser, que corre el peligro de deshacerse, de 

«des-serse», apunta García Bacca.15 Los dominios del Azar están limitados por el por qué sí o el por qué no; no 

conoce leyes. Si afloja, a lo mejor te cae la buena suerte; si se contrae, la mala. Azar, diosa caprichosa, veleidosa, 

irreformable… no ha aprendido a calcular. El cálculo lógico pertenece a Necesidad. La trampa de las trampas sería 

el «cálculo de Azar». 

Pascal, amigo de De Méré, jugador de profesión, descubrió algunas leyes de Azar, el cálculo de 

probabilidades. Pascal no creía en tal diosa y averiguó por intelección matemática que Azar tenía leyes. Leibniz, a 

un lado, creyó descubrir el principio de razón suficiente: no hay faltas ni sobras; si algo existe ha de tener una razón 

de por qué es así o asá. Spinoza, al otro lado, afirmó que el orden y conexión de las cosas es el mismo que los de las 

ideas. Y, posteriormente, Hegel rubrica: «Todo lo racional es real y viceversa». Pero Mallarmé se rebela contra 

todos ellos: Un coup de dés jamais n’abolira le Hasard (1897). A Azar no le ahoga Necesidad. Si Necesidad 

(destino, fuerza, firmeza, hado, rigidez, exactitud, verdad, menester, inflexibilidad…) manda en el sistema de las 

ecuaciones diferenciales, el Azar (casual, acaso, suerte, accidentes, indeterminación, porque sí, difuso…) manda en 

todo lo demás: en las nebulosas, en el polvo cósmico, en las fuerzas nucleares… El Azar, en el límite, significa 

desconexión de todas las líneas del universo, que nada tienen que ver entre sí, salvo por la relación de coexistencia. 

Ya Kant distinguió entre Natur —leyes causales que podían ser irrepetibles— y Welt —leyes matemáticas de los 

fenómenos en los que hay géneros y especies y que implican repetición—.16 El mundo, potentia absoluta dei, 

podría estar cambiando continuamente y el esfuerzo de categorización no iría más allá de los fenómenos dados, 

cuya consistencia sólo podría ser establecida mediante una sintaxis lógico-conjuntista. Y tampoco el mundo como 

una unidad puede ser entendido como modelo para todos los fenómenos cósmicos como en Aristóteles, un cosmos 

al que hay que imitar: “También las cosas sometidas a cambio —como la tierra y el fuego— imitan a las cosas 

incorruptibles” (Metafísica, 1050b28). 

Así que la primera operación que ha de resolver la Filosofía de la Naturaleza es el descarte de las ideas de 

Determinismo y Azar como ideas absolutas. Podríamos decir que son ideas conjugadas y relativas a otros muchos 

                                                
15 J. D. García Bacca, Necesidad y Azar, Anthropos, Barcelona, 1985. 
16 I. Kant, Crítica de la razón pura, A 125. Véase la discusión entre Welt y Natur en B 446. 



Fernando Miguel Pérez Herranz  | Llamando a las puertas del universo   

 
 

 

 

	
  
 

193 
E N E R O  

2 0 1 4  

conceptos. Por una parte, Caos significa indeterminación, más aún, incompatibilidad con el orden, con las 

estructuras, con la vida; ahora bien, un Azar absoluto eliminaría toda unidad, todo orden. Y no parece que este sea 

el caso, pues encontramos suficientes ejemplos, paradigmas o modelos de orden. Por otra, el Determinismo 

absoluto (al modo estoico) impide la libertad y el error; un orden absoluto, el Determinismo radical, conduce a la 

aporía de la libertad: ¿Hay que imponer el Azar? Y así se nos devuelve al punto de partida en estructura circular.  

Todas las civilizaciones han tratado de des-caotizar el mundo y convertirlo en un cosmos. Un ejemplo 

singular es el de la literatura policíaca, los autores: Edgar Allan Poe, Sir Arthur Conan Doyle, G.K. Chesterton, 

George Simenon, Agatha Christi, Dashiell Hammett, Ross Macdonald, Ellery Queen o Raymond Chandler 

necesitan que el mundo sea un cosmos para que pueda intervenir el detective que encuentra el orden escondido. 

Auguste Dupin, Sherlock Holmes, el padre Brown, Maigret, Hércules Poirot, Sam Spade, Lewis Archer, Drury 

Lane y Philip Marlowe. Todos salen en defensa de la trascendentalidad: el mundo tiene que ser así o asá, porque, 

si no ¡adónde iríamos a parar! ¡Los criminales andarían a sus anchas! 

 

Uni-versal 

 

Ante todo, el método. La Filosofía de la Naturaleza, al situarse del lado de las ciencias, descarta todo 

gnosticismo. Las fuentes del conocimiento no se encuentran en arcanos, accesibles únicamente al iniciado, al 

adepto o al iluminado. La escala racional del hombre es la escala de la ciencia.17 La escala corpórea y científica no 

nos permite partir de las distancias infinitas, ni por exceso cosmológico, ni por defecto microfísico. El método ya se 

encuentra establecido desde Platón: hay que alejarse para acercarse.18 El hombre corpóreo, pasajero de la nave de 

Neurath, dotado de experiencia y razón, se enfrenta al universo que lo envuelve, y del que no puede salir. ¿Y qué 

rodea al hombre? Cosas que son (ser) y hechos que pasan (devenir). Hay cosas que ocurren: eventos, sucesos, 

acontecimientos, entidades pasajeras… Pero esas cosas, ¿sobreviven incólumes al paso del tiempo? ¿Quizá el 

protón, el electrón?... No parece que nada posea una estabilidad absoluta, y, entonces, la distinción hechos y cosas 

se difumina. No hay hechos absolutamente instantáneos ni cosa eternas, y en consecuencia, «todo es proceso» 

(Whitehead). En cualquier caso, hay que responder al porqué de esos acontecimientos, de esos procesos. Una 

pregunta que exige una respuesta objetiva, que sirva para todos los ciudadanos, no solo para el grupo de iniciados, 

incluso para los supersticiosos, los excéntricos y los bárbaros. El por qué ha de poder hilvanar a todos los hombres, 

no solo a los de la secta ¿Por qué estos hechos, procesos y cosas? Aristóteles inaugura la respuesta universal. 

“Puesto que el objeto de esta investigación es el conocer y no creemos conocer algo si antes no hemos establecido 

en cada caso el «por qué», lo cual significa captar la causa primera” (Física, 194b-195a30). Por esa respuesta, usted 

y yo, el más feliz y el más desgraciado de los seres humanos, podemos reconocernos en el mundo. Conocer las 

causas no es exclusivo del faraón, del sacerdote o del mago.  

                                                
17 En otras ocasiones he defendido los dos universales filosóficos: la ética a escala corpórea y las verdades científicas. F. M. Pérez Herranz, “La 
eliminación de la subjetividad de los fines. Platón y las matemáticas”, Eikasía, nº 12, 2007, pp. 203-236. 
18 Cf. J. Ortega y Gasset, La idea de principio en Leibniz, Revista de Occidente, Madrid, 1979, p. 127. 



Llamando a las puertas del universo | Fernando Miguel Pérez Herranz 

 
 
 
 

 

	
  
 

194 
E N E R O  

2 0 1 4  
 

Ahora bien, la tesis que afirma la causa no es evidente. La causa está vinculada a la determinación y a sus 

categorías espaciales y temporales. Cada cosa, cada hecho y cada proceso están constituidos por una heterogénea 

constelación de aspectos (epistemológica y ontológicamente hablando) que exigen algún tipo de unidad. Aristóteles 

establecía la unidad en la sustancia; Kant, en la síntesis del entendimiento…. Pero esa identidad no parece que se 

ofrezca de la misma manera a la percepción y concepción de que forman parte. Más allá de las categorizaciones 

(pitagóricos, Aristóteles, estoicos, Kant, Peirce y Semántica topológica), los filósofos andan a la busca de la 

determinación de las cosas y los hechos. Todo está trabado de tal manera que el mundo está pre-determinado. 

 

El realismo 

 

La mayoría de los científicos (y de la gente en general) es realista. Las cosas son como son, están 

determinadas. Se parte de que existe un orden y una conexión entre las partes que integran el universo que afecta al 

espacio y al tiempo. La propia idea de uni-verso contiene implícita esta peculiaridad. Versal se refiere a un 

desdoblamiento estructuralmente estable y Uni a que contiene el mínimo número de parámetros del 

desdoblamiento. Así que, buscando la causa, nos topamos con la determinación, y ésta nos desplaza hacia sus 

categorías. Las categorías se encuentran en muchas culturas: analogías, semejanzas, parecidos y repeticiones. La 

repetición es una cuestión decisiva en la filosofía de la ciencia, porque a través de ella se reconoce el orden —las 

cosas particulares son hoy iguales a como las encontramos ayer— y las simetrías —tras su manipulación un objeto 

vuelve a su figura originaria—. En la cultura helenística, Aristóteles la convierte en idea filosófica, de donde 

procede su rancia raigambre.  

Ahora bien, cuando el racionalismo se aplica al estudio de la naturaleza sin más apoyos que los del orden 

especulativo de las analogías y las metáforas, se desemboca, con frecuencia, en lo irracional. Y se hace necesario 

aplicar sobre este orden, el orden metonímico o de causalidad. El criterio de cientificidad queda así definido por 

relaciones causales (relaciones metonímicas) sin que se hayan eliminado las relaciones de semejanza (metafóricas). 

Una regla apropiada es la siguiente: «Las relaciones por contigüidad habrán de verificarse independientemente de 

las relaciones por semejanza». Se descarta, en consecuencia, que las relaciones de contigüidad se soporten en las 

relaciones de semejanza. Pero, fíjense, este planteamiento no puede ser más que local; en cuanto lo sobrepasa y 

pretende el trato con toda la realidad, con lo global —y aun más con la Totalidad—, comienza a chocar con 

limitaciones muy poderosas. Esta tesis debería estar clara desde la teoría de la relatividad que considera un 

sinsentido hablar de espacio o tiempo absoluto. No hay ahoras universales: cada sistema de referencia define de 

manera específica el conjunto de sucesos que resultan simultáneos para un observador: dos acontecimientos 

distantes para un observador pueden ser sucesivos para otro que se mueve respecto al primero. Pero es una tesis que 

cuesta aceptar. 

 

 

 



Fernando Miguel Pérez Herranz  | Llamando a las puertas del universo   

 
 

 

 

	
  
 

195 
E N E R O  

2 0 1 4  

Las cuatro causas 

 

La referencia a Aristóteles es obligada y solo diré que la genialidad del maestro gravita en la definición del 

concepto de causa, al explorar los diferentes sentidos que lo especifican en los usos lingüísticos de la comunidad 

greco-macedónica. No es un concepto unívoco, como tratarán de convertirlo los modernos a partir de Escoto, sino 

análogo: hay cuatro o cinco formas de responder a la pregunta por la causa que pueden subordinarse entre ellas o 

identificarse parcialmente (Física, 198a). 

La teoría de las causas ha dado lugar a grandes controversias, por su conexión con la teoría de la 

substancia, la correlación entre materia y forma y, fundamentalmente, por la resistencia a la causa final, leit motif de 

las controversias en metafísica. A partir de Escoto y Ockham, por razones en las que ahora no podemos entrar, ha 

primado casi en exclusividad la causa eficiente, frente a la material-formal, rompiendo la teoría de la sustancia 

aristotélica (por mediación del cristianismo, un «hecho histórico» que se ignora habitualmente). 

 

Las causas formales y la función matemática 

 

La solución de Leibniz, rechazada como puramente metafísica, tiene hoy una acogida favorable. Las 

mónadas son sustancias creadas, aunque no son ni espaciales ni temporales; como átomos metafísicos, se 

despliegan en un ámbito ideal, que funda y otorga verdad a los fenómenos espacio-temporales que captan los 

sentidos. No es una especulación arbitraria, porque sigue un hilo conductor: la teoría de las funciones matemáticas, 

que él mismo puso en marcha junto a su discípulo Johann Bernouilli. 

¿Qué es una función? La función establece relaciones de correspondencia, en general, entre números. Hay 

variables independientes, las variables que dejamos variar libremente, y otras variables dependientes o función, 

cuyo valor queda determinado por la independiente. Los valores que toma una función surgen a partir del 

despliegue autónomo e intrínseco de una identidad formal. Las funciones no tienen que salir de sí —no necesitan 

ventanas— para desplegarse en el espacio. ¿Puede la función ser interpretada también localmente, como causa final 

(teleion)? Igual que la función matemática tiene un principio intrínseco, la ecuación algebraica que la define, capaz 

de generar un despliegue continuo e infinito espacialmente visible, la mónada o sustancia simple invisible posee su 

principio interno de unidad (fuerza primitiva o forma sustancial) capaz de generar el despliegue de sus accidentes 

sin referencias extrínsecas. Pero la modernidad apostó por la ley-función vinculada a la causa eficiente. 

 

Cálculo diferencial e integral 

 

El filósofo de la Naturaleza ha de entender la nueva categoría de la Ley que reemplaza a la de Causa. La 

ley va asociada a una población de objetos agrupados en función de esa ley; de manera que a la ley se asocian 

propiedades como la universalidad o y generalidad. La dialéctica ser/devenir, desde la perspectiva de la ley, 

supone una peculiar síntesis entre ambos: el reconocimiento de secuencias fijas que se repiten en procesos o 



Llamando a las puertas del universo | Fernando Miguel Pérez Herranz 

 
 
 
 

 

	
  
 

196 
E N E R O  

2 0 1 4  
 

estructuras estables. La ley permite formular la identidad frente al cambio y la multiplicidad. La ciencia moderna ha 

hecho de la ley el instrumento básico porque elimina los problemas de la causa; porque es muy versátil; y porque 

las matemáticas expresan con toda precisión la estructura de la Ley. 

Para formular matemáticamente una ley, ésta ha de contener magnitudes cuantificables mediante procesos 

físicos de medición. Matemáticamente se expresa como una ecuación, que determina el resultado numérico de una 

serie de operaciones. Las leyes, que se refieren a la evolución de una determinada magnitud a través del tiempo y el 

espacio (espacios / variaciones), suelen formularse mediante funciones. Una variable determinada por la ley en 

función de las otras variables. ¿Cómo interpretar la ley? Arana plantea la relación de la ley moderna y la teoría de 

las cuatro causas aristotélicas. Efectivamente: se puede interpretar la ley como si hablásemos de causalidad formal; 

y más aun: sería legítimo interpretar la causa material incorporada en la concreción; la causa eficiente se podrá 

asignar a los valores iniciales de las variables en las expresiones funcionales que incluyen el tiempo como variable 

independiente junto con la dinámica de la propia ley; y si las condiciones iniciales absolutas del universo pudieran 

ser consideradas como objetos de elección con vistas a los resultados que se van a producir, aparece con toda 

naturalidad la causa final.  

A lo largo del siglo XVII se averiguó que los llamados principios de conservación y los principios de 

máximos y mínimos son equivalentes. Los primeros evocan una dinámica ciega; los segundos sugieren finalidad. 

Así pues, un problema puede acometerse mecánica o finalistamente, entendiendo por finalidad un puro sistema 

físico de atractores, no intencional: las leyes del movimiento pueden tomarse como principios diferenciales o como 

principios integrables o mínimos [Cuadro 2].19 

 

PRINCIPIOS DIFERENCIALES PRINCIPIOS INTEGRABLES 

Segunda Ley de Newton 

 

 

Principio de Hamilton 

 

Principio de D’Alembert 

  

Principio de Maupertuis-Euler 

 
Ecuaciones de Lagrange-Hamilton 

 

Principio de Fermat 

 

Cuadro 2 

 

 

 
                                                
19 Cfr. H. Margeneau, La naturaleza de la realidad física, Tecnos, Madrid, 1970, p. 175. 



Fernando Miguel Pérez Herranz  | Llamando a las puertas del universo   

 
 

 

 

	
  
 

197 
E N E R O  

2 0 1 4  

Matemáticas y mundo real 

 

Arana explica muy intuitivamente la fortaleza matemática. En las ecuaciones se realizan operaciones entre 

cantidades heterogéneas que establecen también la esencia del fenómeno. Por ejemplo: en la ley de Planck se 

involucran la radiancia espectral, la frecuencia de la radiación, la longitud de onda y la temperatura, se multiplica, 

se divide, se eleva al cubo y a potencias del número e; esta red de relaciones va más allá de los meros accidentes y 

ofrece información sustantiva del fenómeno. Por eso el científico puede comprometerse con el mundo desde el 

realismo, y no desde el escepticismo o desde el pragmatismo. La ley nos permite también acceder a principios 

formales que no solo coexisten con el ente físico, sino también con su significado. Hay conexiones, muchas veces 

insospechadas, que se descubren en las relaciones entre accidentes. 

La ecuación rescata lo fijo en lo variable, conjuga a Parménides y a Heráclito: la permanencia solo puede 

darse en lo cambiante. Las leyes, que nos dicen cómo cambian las cosas, no lo que son, se interesan por los 

aspectos fenoménicos que son susceptibles de cuantificación. Pero si el físico puede quedarse y conformarse en esa 

red de relaciones cuantitativas, parece que debe haber algo detrás. Estas dos posiciones extremas: ignorar lo 

accidental y preocuparse de lo esencial o quedarse en las relaciones fenoménicas cuantitativas, se cruzan en una 

tercera opción que identifica principios formales que coexisten en una unidad en el ente físico. Y ahí no acaban las 

posibilidades de interpretación. Las discusiones son inagotables, casi siempre provocadas por la ciencia desde la 

que se parte: la física, la biología, la economía… ¿Puede cerrarse de alguna forma esta proliferación de 

concepciones? 

Raimundo de Sabunde (s. XV)20 había establecido en el prólogo de Theologia Naturalis o Liber 

Creaturarum el paralelismo entre el libro de la Sagrada Escritura y el libro de la naturaleza, en el que Dios también 

se manifestaba, pero con la ventaja de que en éste no hay tachaduras. Galileo, beligerante como ninguno, pretendió 

que la Biblia se acoplara a la física, el libro revelado al libro de la naturaleza, y para leerlo se necesitaba conocer el 

lenguaje matemático:21 Alexandre Koyré ha sostenido que las obras de Kepler y de Galileo están inspirada en 

Platón, frente a Aristóteles; y añadiremos que en el sentido de la crítica franciscana, escotista y nominalista, contra 

Tomás de Aquino. El mundo está escrito en ese lenguaje que tanto fascina: las matemáticas. El paso decisivo de la 

modernidad, me parece, es que las matemáticas potencian la lógica; que las matemáticas nunca fueron mera lógica, 

que ellas son también física y biología y química y hasta sociología. Es ésta la gran transformación de la 

modernidad respecto del nominalismo medieval. Las matemáticas no solo son lógica, sintaxis del lenguaje 

científico, sino que muestran la semántica del mundo. No es gratuito que la modernidad insista en que Dios es 

                                                
20 Raimundo de Sabunde (fl.1434-1436), médico, teólogo y filósofo español. Su obra más conocida es el Liber Creaturarum (seu Naturae), seu 
liber de Homine, inspirado en la corriente franciscano-luliana, adoptando de Raimundo Lulio la racionalización del dogma cristiano, pero para 
dirigirse a los propios cristianos. El conocimiento del hombre ha de ser la clave para conseguir el conocimiento de Dios, lo que convirtió su 
doctrina antropocéntrica en herética. La doctrina naturalista contenida en su obra Theologia naturalis seu liber creaturum ejerció gran influencia 
en el siglo XVI y fue traducida por Montaigne. 
21Y no sólo el libro de la naturaleza. “En un trabajo sobre las características del infierno de Dante [Galileo, Dos Conferencias ante la Academia 
Florentina sobre la forma, lugar y tamaño del Infierno de Dante], Galileo enfoca el asunto matemáticamente, mostrando que no sólo el «libro de 
la naturaleza» está escrito en términos matemáticos, sino incluso ¡el «libro de lo sobrenatural»”. W.R. Shea, La revolución intelectual de 
Galileo, Ariel, Barcelona, 1983, p. 18.  



Llamando a las puertas del universo | Fernando Miguel Pérez Herranz 

 
 
 
 

 

	
  
 

198 
E N E R O  

2 0 1 4  
 

matemático. Thom cierra la discusión con cierta arrogancia: “Sólo el matemático tiene derecho a ser inteligente”. 

La discusión sobre la definición de las matemáticas es muy compleja, porque hay un doble paso de lo 

cualitativo a lo cuantitativo y de lo cuantitativo a lo cualitativo. La confusión entre matemática y lógica procede de 

la crítica nominalista y llega hasta Frege y Russel con su programa logicista de reducción de las matemáticas a la 

lógica. Mi valoración es epistemológico-ontológica: las matemáticas permiten realizar operaciones intelectuales que 

nos conducen más allá de la norma de los sentidos y del entendimiento local-ambiental. Permiten pensar una 

«norma» diferente de racionalidad. Dice Spinoza:  

 

Y de ahí que afirmasen como cosa cierta que los juicios de los dioses superaban con mucho la capacidad 

humana, afirmación que habría sido eternamente oculta para el género humano, si la Matemática, que 

versa no sobre los fines, sino sobre las esencias y propiedades de las figuras, no hubiese mostrado a los 

hombres otra norma de verdad. B. Spinoza, Ética, I, apéndice. 

 

La consideración cuantitativista de las matemáticas va vinculada a la mecánica moderna, a Galileo, a 

Newton… justo a ese pensamiento que Husserl denuncia como productor de una crisis de carácter gnoseológico e 

institucional: la apuesta de Europa por una ciencia objetivista y naturalista que, a medida que progresaba en la 

tecnificación del conocimiento y en la impersonalidad del sujeto, olvida el mundo-de-la-vida (Lebenswelt), el 

mundo en el que las cosas adquieren sentido, el mundo en el que no se han escindido hechos y valores. La 

consideración del mundo de la vida exige poner entre paréntesis (epojé) las tesis de un mundo que, sin abandonar la 

ciencia, se considere desde otro punto de vista. Y las matemáticas ocupan un lugar privilegiado. ¿Por qué? 

Porque las matemáticas tienen que ver con la cantidad y con la cualidad, su operatividad y estructura 

expresan el mundo cuantitativa o cualitativamente. La revolución matemática tiene que ver con figuras y 

movimientos, traslaciones, rotaciones, etc., a partir de las cuales se construyen identidades sorprendentes: los 

teoremas de Tales, el teorema de Pitágoras o la identidad gaussiana eiπ = -1. Y su razón es experimental, sintética. 

Ocurre que se mantiene la identidad de la relación radio y circunferencia por mediación del valor pi; en todos y en 

cada uno de los casos. Y todas las identidades que se van conociendo forman un sistema, como mostró por vez 

primera Euclides.22 Aunque también se construyen pseudo-identidades que hay que desechar: la Antitierra de 

Filolao, la correspondencia entre los sólidos y la distancia de los planetas, etc. De ahí que las matemáticas estén 

rodeadas tantas veces de esa aura mágica y cuyos límites necesitan de una acribia muy refinada. Así que el 

problema de las matemáticas conduce a los problemas de la formalidad, de la realidad, de la materia... y de otras 

Ideas con las que se entrecruza. 

 

 

 

                                                
22 F. M. Pérez Herranz, “Entre Samos y el Museo: la travesía por el número y la forma geométrica” en J. L. González Recio (editor), Átomos, 
almas y estrellas. Estudios sobre la ciencia griega, Plaza y Valdés Madrid / México, 2007, pp. 353-398. 



Fernando Miguel Pérez Herranz  | Llamando a las puertas del universo   

 
 

 

 

	
  
 

199 
E N E R O  

2 0 1 4  

Realidad, Materia, Naturaleza… 

 

¿Qué es la realidad? Los términos tradicionales en los que se ha debatido esta Idea han sido muy variados: 

esencia (substancia) / existencia (actualidad); perfección (plenitud) / imperfección; apariencia / potencia (dynamis) / 

posibilidad; experiencia / actividad / efectividad; lo común (distributivo) de los objetos / la graduación (atributiva) 

de los seres; etc., sentidos todos que se unifican en un concepto que podríamos llamar «realidad a la antigua»; la 

«realidad a la contemporánea» está interseccionada por la Tecnología.23 La realidad no es un término unívoco, hay 

que tener en cuenta sus análogos —el Absoluto que impone sus condiciones, la realidad construida, idealista o 

construccionista…—; otras ideas con las que se encuentra entreverada —la Idea evolucionista de «supervivencia» o 

la Idea de la posición privilegiada del «observador» de la mecánica cuántica—; posibilidades entre ideas límite: 

adaptación del sujeto al medio o del medio al sujeto;24 posiciones intermedias: la realidad que se identifica con la 

propia supervivencia (darwinismo), la realidad suplantada por la voluntad de poder (Nietzsche), la Técnica 

(Heidegger) o las convenciones humanas (posmodernismo): la realidad construida; la realidad desmitificada; la 

realidad expresada a través de las ciencias... 

Materia tampoco es un concepto unívoco. Materia dice «contradicción», «heterogeneidad irreducible por 

relación al sujeto o al sentido», «descentramiento de la realidad» (Sánchez Ortiz de Urbina); y «re-composición o 

mixtura», «re-integración» o «re-plegamiento» (Riemann / Poincaré / Thom). La Materia, dice Urbina, no se abre 

de golpe, sino después de una larga serie de registros gnoseológicos, como enseñó Platón (teoría de la línea, La 

República, 509d-511e); reorganizó Spinoza (los grados de la Reforma del Entendimiento); y buscó con 

minuciosidad Husserl (Ideas). La dificultad de conceptualización se hace cada vez mayor al desarrollarse 

históricamente, si materialidad es pluralidad. 

Esta explosión de una Realidad plural, definida por múltiples realidades inmanentes; de una materia 

contradictoria y heterogénea, definida por la pluralidad y otras muchas Ideas obliga a reordenar la propia Idea de 

Naturaleza, que no habría de entenderse como un principio originario, sino un concepto conjugado y limitador y 

limitado por el resto de Ideas con las que entra en relación. El determinismo ha de saber conjugar Realidad, 

Materia, Naturaleza… Las cadenas causales forman redes (lazos, nudos…), en virtud de las cuales se puede decir 

que Materia, Realidad o Naturaleza están determinadas. Las cosas que ocurren en el mundo ocurren como ocurren 

porque están causadas, y cualquier cambio comportaría otros cambios, lo que nos haría pensar en un mundo que ya 

no es este mundo. Nada es arbitrario, todo ocurre por necesidad (anti-nihilismo). El determinismo es una Idea 

filosófica que se ha ido imponiendo en la modernidad, de manera tan curiosa como paradójica. Hay una sutil vuelta 

a Dios, esta vez mitificado por el demonio de Laplace. Así, las leyes de territorios particulares de la ciencia se 

relacionan entre sí: el calor en función del movimiento; la luz del electromagnetismo; la química en función de la 

física… Estas leyes particularizadas están envueltas en otras leyes más generales, hasta llegar a una Ley 

universalísima, que podía ser la Lógica, que englobase a todas las demás.  

                                                
23 La realidad, como la verdad, no puede darse ya al margen de las ciencias, como supo ver Husserl. 
24 J. Ortega y Gasset, Obras completas V, Alianza, Madrid, 1986, p. 326. 



Llamando a las puertas del universo | Fernando Miguel Pérez Herranz 

 
 
 
 

 

	
  
 

200 
E N E R O  

2 0 1 4  
 

*** 

Naturalmente el determinismo está muy bien para estudiarlo (y sacar unas oposiciones, por ejemplo), pero 

es ingrato vivir en él. ¿Cómo aceptar que nuestros amigos (y enemigos) inteligentes, brillantes, agudos, inquisitivos, 

creativos y maravillosos sean resultado de causas determinadas? Una verdadera lástima. Sus amantes no han 

quedado prendados/as de sus bondades, sino de una hormona o de genes como los del atractivo y del rechazo, de la 

santidad y de la delincuencia, de la inteligencia y de la estupidez… Supongo que ésta es una neutra manera de 

explicar que en España hayan florecido los corruptos y los indeseables. Quizá todo sea debido a una mala carga 

genética allá por los años cincuenta y sesenta nos dirá el determinista (se anima a los jóvenes investigadores a dar 

con este espectacular gen de la corrupción). 

*** 

En todo caso, los logros del determinismo han sido, y siguen siendo, enormes y eficaces: la astronomía del 

sistema solar, la química inorgánica, la física de partículas, etc. (Hay otros campos en los que la cosa no está tan 

clara). Pero lo casual, el azar, el caos… se recuperaron, ¡mira por dónde!, en el territorio que menos se podían 

esperar, ¡en las matemáticas!: en la termodinámica, en la teoría de probabilidades, en la estadística, en la teoría de 

la evolución, en las ciencias humanas. La economía y la sociología empiezan a brillar a través de funcionarios 

estatales que hacen estadísticas de inmigración, de reclutamiento militar, de enfermedades (biopolítica), de 

suicidios, de la composición de jurados… La estadística reina a través de la curva normal de Quetelet y el concepto 

de normalidad reemplaza al de naturaleza humana: para prever un acontecimiento no es necesario poseer una 

información exhaustiva, ni dominar la potencia del cálculo; basta con establecer las bases del comportamiento 

estadístico de los constituyentes del sistema. Y luego irrumpirán la teoría cuántica y las discusiones sobre su 

interpretación física y filosófica, y los sistemas de ecuaciones no lineales y el Caos determinista. Todos estos 

campos son de obligado cumplimiento para el filósofo de la Naturaleza. Pasaré muy brevemente por alguno de 

ellos. 

 

Discontinuidad cuántica 

 

Los problemas y las cuestiones que ha introducido la mecánica cuántica (MC) han paralizado en gran 

medida el pensamiento tradicional, científico y filosófico. La MC no nació como consecuencia de la maduración 

conceptual de la propia física, sino a contracorriente de ella, en contra de las preferencias personales de los que la 

constituyeron: casi todos hubieran preferido otra cosa. Su fuerza ha residido en los hechos que se han impuesto a las 

preferencias. La Naturaleza produjo resultados inesperados en los experimentos y hubo que buscar alternativas a la 

física clásica. La discontinuidad cuántica es la menos grata de todas, al poner en cuestión la lectura determinista y 

probabilista de la física. El acasualismo, lo ha contado Forman en un libro necesario,25 tuvo que ver más con la 

desmoralización que provocó la Primera Guerra Mundial que con la propia ciencia. Hay títulos bien explícitos: 

                                                
25 P. Forman, Cultura en Weimar, causalidad y teoría cuántica, 1918-1927, Alianza, Madrid, 1984. 



Fernando Miguel Pérez Herranz  | Llamando a las puertas del universo   

 
 

 

 

	
  
 

201 
E N E R O  

2 0 1 4  

Rudolf Pannwitz, La crisis de la cultura europea (1917), Oswald Spengler, La decadencia de Occidente (1918), 

Paul Valéry, La crisis del espíritu (1919), Kurt Pintus, El ocaso de la humanidad (1921), Karl Krauss, Los últimos 

días de la humanidad (1922)…  

Si las ecuaciones diferenciales se habían convertido en el instrumento por excelencia de la ciencia, ¿cómo 

aceptar una matemática de la discontinuidad, como el álgebra de matrices que ideó Heisenberg? En la MC aparece 

este mismo problema: la imposibilidad de atribuir simultáneamente a los cuerpos el concepto de localización en el 

espacio y en el movimiento. La discusión es muy enrevesada e interesante y la cuestión de la subjetividad da para 

mucho. Pero además, hay un problema añadido: la dificultad de acceder a la observación y experimentación de la 

MC. Las herramientas clásicas, filosóficas y científicas chocan con la MC, porque es prácticamente imposible de 

experimentar, excepto por lo que divulgan los conocedores del asunto, los que trabaja en el CERN, etc. Así que 

sobre la MC prácticamente lo que hace el filósofo es pura escolástica, ¡interpretar los textos escritos por los 

poquísimos físicos cuánticos que hay y que escriben sobre sus resultados! 

Mas a la filosofía la subyuga la posición que ocupa el sujeto en las leyes de indeterminación. Los físicos 

tratan de diluir el lugar del Sujeto, uno de los rasgos decisivos para los creadores de la MC, al que despiden con 

indiferencia. Yo espero con gran expectación el proyecto de Ricardo Sánchez Ortiz de Urbina, con su 

fundamentación fenomenológica válida para la MC. Urbina afirma que el Sujeto está sometido a la misma 

indeterminación que cualquier otro fenómeno, que el Sujeto no queda fuera: es la propia subjetividad la que resulta 

medida y estratificada en niveles. 

 

El problema de los tres cuerpos 

 

En todo caso, me ha interesado proseguir por otra vía: el problema de los tres cuerpos.26 Aunque las 

ecuaciones que gobiernan los movimientos de tres partículas no parecen más complicadas que las que rigen los 

movimientos de dos partículas, los movimientos resultantes, sin embargo, son enormemente complicados. H. Bruns 

y H. Poincaré demostraron que “no había soluciones de la clase que los matemáticos habían buscado”.27 El 

lagrangiano resta la energía cinética y la potencial y utiliza las coordenadas espaciales y la velocidad: su integral 

está en función no del tiempo, sino de la acción. No es el tiempo clásico, sino el tiempo continuamente haciéndose, 

puramente irreversible, y define el espacio de configuración, EC.  

Feynmann en su teoría Quantum Electro-Dynamics ha seguido el lagrangiano, con este matiz: en la 

mecánica clásica el lagrangiano determina el camino correcto —pues al tener la probabilidad 1 se convierte en el 

camino correcto— y asigna al resto de posibles caminos la probabilidad 0; en mecánica cuántica, un dominio de 

amplitud de probabilidad, de lo trasposible (no de lo posible), los caminos son transitados simultáneamente. Todos 

                                                
26 Clairaut propuso cambiar la fórmula de Newton: F=g·m·m’/d2, por otra más compleja: F=g·m·m’/d2 + g’·m·m’/d4, porque no recogía los 
movimientos de la Luna con exactitud. La desviación está motivada por la perturbación que se produce cuando intervienen tres cuerpos en 
movimiento. 
27 D. Layser, Construcción del universo, Labor, Barcelona, 1989, p. 100. Cfr. también J. Laskar, y Cl. Froeschlé, “El caos en el sistema solar”, 
en Mundo científico, nº 115, 1991. 



Llamando a las puertas del universo | Fernando Miguel Pérez Herranz 

 
 
 
 

 

	
  
 

202 
E N E R O  

2 0 1 4  
 

los caminos contribuyen al resultado que se busca, con un peso proporcional a la acción total de cada camino. Pero 

esto es justamente lo que es pensar, dice Urbina: en la búsqueda del sentido trasposible se recorren simultáneamente 

los caminos que exploran lo imprevisible, en un tanteo conjunto en el que oscilan y se ajustan los pesos de sus 

probables trasposibilidades. Como se puede sospechar, las consecuencias pueden ser muy fértiles para la filosofía 

de la Naturaleza.  

Prosigamos por el camino de las perturbaciones de los tres cuerpos. Se sabe que el análisis de las 

ecuaciones diferenciales siempre deja un resto, justo por donde se filtran los problemas de la indeterminación y el 

Caos. Es este el punto de contacto entre la Mecánica cuántica y los Sistemas dinámicos. Las investigaciones que a 

partir del problema de los tres cuerpos entran en liza son numerosas: El caos meteorológico de Edward Lorenz, las 

sinergias de Haken, la covección de Rayleigh-Bénard, las turbulencias y los atractores extraños de Ruelle y 

Takens, las redes booleanas de elementos interconectados de Stuart Kaufman, las estructuras disipativas de Ilya 

Prigogine, la Teoría de las bifurcaciones de René Thom, etc. 

 

Complejidad y emergencia 

 

Bien, el mundo está ordenado, ya lo estableció así Aristóteles. Y el orden conjuga de manera muy especial 

las materias y las formas: “Además, la materia es algo relativo, pues para una forma se requiere una materia, y para 

otra forma, otra materia” (Física, 2, 194b8-9). Hay que simplificar cada nivel para que podamos actuar en él 

eficazmente. Así: El ingeniero ha de usar acero; el químico, elementos de aleación; el físico, átomos… Pero no hay 

que pedir que el albañil que coloca los ladrillos haya de ser experto en polímeros. Para realizar determinadas 

operaciones es preferible un sistema simple, con variables claras y distintas: sistemas homogéneos y predecibles: 

“si soplas cada vez más y más, el globo explotará”; “si tienes una máquina de dos piezas, puedes recuperarlas 

eliminando el vínculo”, etc. El mecanicismo puso como ideal de explicación reducir cualquier conjunto de 

fenómenos a un sistema simple, mecánico, que fuese explicado mediante ecuaciones diferenciales. Se inició con el 

movimiento de los astros; tomó fuerza de naturaleza con Arquímedes; se despertó con los franciscanos del Merton 

College de Oxford: Tomás Bradwardine, G. Heytesbury, R. Swinwshead, G. Dumbleton… o la Escuela de París: 

Nicolás de Oresme; Galileo alcanzó el momento crucial e irreversible; Descartes escribió el manifiesto 

reduccionista, Lettre sur les règles du mouvement (1669): los cuerpos no son más que sustancias extensas que 

ocupan un espacio (extensión) con impenetrabilidad y ofreciendo resistencia pasiva a cambiar de estado en reposo o 

en movimiento (inercia). La confirmación se iba ampliando día a día: relojes mecánicos (y estatuas mecánicas), la 

ley de Boyle-Mariotte, la precisión de la artillería… Es cierto que la gravedad no encaja en este esquema (g=½at2), 

que sugiere una acción a distancia. Algo habría desconocido, pero que no ponía en duda el esquema reduccionista 

de choques y movimientos. 

 

Wilhelm Ostwald y Ernst Mach cuestionaron incluso la existencia de los átomos. Para que cualquier 

propiedad de la materia fuese mecánica tenía que ajustarse a los cuerpos inertes situados en el espacio y habían de 



Fernando Miguel Pérez Herranz  | Llamando a las puertas del universo   

 
 

 

 

	
  
 

203 
E N E R O  

2 0 1 4  

ser sensibles a las fuerzas gravitatorias y electromagnéticas. ¿Por qué estos cuerpos y no otros? Se creía que toda 

materia se movía por fuerzas definidas con toda precisión: gravedad y electromagnetismo. El mundo estaba 

constituido de materia y fuerza (materia-energía o materia-campo) y Einstein buscó durante toda su vida la teoría 

del campo unificado, que habría de ser la ontología reduccionista; como si pretendiera culminar la investigación 

de los presocráticos (en paralelo con Heidegger: contraria sum circa eadem). Pero, en vez de converger hacia una 

única realidad, materia y fuerza divergieron, por una parte, en una danza de partículas que hoy aún nos sorprende y 

nos inquieta; por otra, en sistemas caóticos, azarosos… Y en ese estado de cosas acechan los lobos del «a río 

revuelto». 

Si la MC ha introducido el peligro del subjetivismo, las ciencias de la complejidad, dejan resquicios por los 

que se cuelan espiritualistas, humanistas, brujos, sectas religiosas, místicos... La Filosofía de la Naturaleza se ve en 

la obligación de realizar una defensa sobria de la complejidad como hace nuestro círculo —el Círculo de Filosofía 

de la Naturaleza y el celo de Miguel Espinoza—, vigilado por los positivistas ortodoxos. Como no puede ser de otro 

modo, desde luego. 

Arana, siguiendo a Popper, nos ofrece una regla de observancia metodológica: Los científicos suelen ser 

reduccionistas ontológicos, y así se aseguran la inteligibilidad de su campo de trabajo. Y, para evitar injerencias 

externas, defienden el antirreduccionismo metodológico, para no caer en manos de las ciencias consideradas más 

fundamentales; por ejemplo: la física de partículas. Los filósofos suelen ser reduccionistas metodológicos para 

evitar cosificar la realidad y antirreduccionistas ontológicos, lo que permite el progreso indefinido del 

conocimiento. Además, el reduccionismo metodológico sirve para evitar una actitud oscurantista y proclive al 

misterio. El determinismo habría que entenderlo como un principio regulador más que como una tesis. Y siempre 

hay que esperar novedades imprevistas. Recordemos la leyenda que rememora Ekeland: Dos reyes nórdicos se 

juegan una ciudad a los dados; el primero obtiene dos seises; el segundo no desespera y lanza los dados con tanta 

fuerza que con uno saca un seis y el otro se parte en dos pedazos mostrando simultáneamente un dos y un cinco.28  

 

Determinismo causal, determinismo matemático, determinismo topológico 

 

Juguemos a partir los dados. Desde mi tesis doctoral he tratado de establecer una diferencia entre 

deducción/demostración y modelización. La demostración es un modo de la ciencia, pero no el único. Hay otros: 

clasificación, definición o modelización. La deducción es útil para los sistemas lineales, para los sistemas 

algebraico-sintácticos, pero pierde eficacia al ser utilizada en ámbitos semánticos, que son n-dimensionales. Por eso 

he defendido el uso de la topología y no de la deducción como novum organum.29 Es muy diferente entender las 

conexiones causales entre signos lógico-algebraicos, pura sintaxis —que luego han de ser puestos en correlación 

con el mundo real, tridimensional—, que entender esas conexiones causales en el mundo tridimensional de las 

                                                
28 I. Ekeland, “Le roi Olav lançant les dés” en La querelle du déterminisme, Gallimard, Paris, 1990, pp. 163-172. 
29 Sin éxito; ni siquiera ha sido considerada por los miembros del Círculo de Filosofía de la Naturaleza. Cfr. Las Ideas filosóficas de la 
«morfogénesis» y del «continuo» en el marco de la teoría de las catástrofes de René Thom, Universidad de Alicante, 1993. Se encuentra en: 
www.rua.ua.es/dspace/handele/10045/5469. 



Llamando a las puertas del universo | Fernando Miguel Pérez Herranz 

 
 
 
 

 

	
  
 

204 
E N E R O  

2 0 1 4  
 

morfologías dotadas de bordes, y puestas en relación con las manipulaciones algebraicas. Pero borde, continuidad, 

morfología… son conceptos que piden la incorporación de la causa final. 

 

Para terminar: la causa final 

 

Pocos conceptos más impugnados que el de causa final. Con ella se atreven hasta los periodistas cuando 

descalifican la antigüedad, la escolástica medieval o la historia regulada por proyectos y programas. El término fin 

participa de una historia muy agitada: si en las filosofías platónica y aristotélica había jugado un papel privilegiado 

—“Todo lo que sucede sucede siempre con arreglo a un fin”—, a partir de la filosofía baconiana y newtoniana, del 

atomismo y del mecanicismo, la idea de fin queda relegada, eclipsada y aun negada. Sólo en el siglo XX, con el 

desarrollo de la biología, la idea de fin vuelve a ocupar un lugar más importante (el texto pionero es el de E. S. 

Russell, La finalidad de las actividades orgánicas (1943). Más tarde, con el desarrollo de la cibernética, las 

categorías teleológicas empiezan a ser reivindicadas por las ciencias tecnológicas (Wiener, Pilbran...), que 

contaminan la teoría de sistemas dinámicos, etc. La confrontación viene de antiguo y es bien conocida la crítica de 

Demócrito y los atomistas contra Anaxágoras, Platón y Aristóteles. Éste parece que utiliza el concepto de causa 

final en su sentido semántico; sin embargo en De Anima, da un salto hacia la metafísica: “Todo lo que existe por 

naturaleza existe para un fin”. (434a31). 

 

De la causa final al finalismo 

 

La cuestión de la causa final es que ésta parece invertir la estructura de la causalidad: en la causa eficiente, 

la causa está al principio y el efecto, al final; en la causa final, el efecto está al principio y la causa al final. ¿Cómo 

pudo actuar si aún no estaba la causa? La cuestión se presenta, entonces, en el concepto de inteligencia, de noûs. La 

inteligencia en su sentido de voluntad, de intencionalidad antropomórfica. Pero este «prejuicio» está cargado de 

razones cuando se pasa de la causa final, restringida a su campo, a la doctrina que defiende la omnipresencia de la 

causa final en la naturaleza, cuando se pasa de lo global a lo local y cuando se entiende el cerebro como un sistema 

natural. Se requiere, entonces, definir el concepto de fin y el concepto de fin local o atractor y dar la vuelta al 

argumento antropomórfico: el ojo humano sabe calcular una trayectoria, sin hacer cálculos; un jugador de futbol 

sabe lanzar una falta sin conocer el cálculo infinitesimal y es mucho más competente que el profesor de física, etc.  

 

Planes, no un plan 

 

La Necesidad, decimos, no tiene por qué ser absoluta; es suficiente la referencia a la unidad del proceso de 

la configuración, a su estructura o configuración local. Como dice Thom, no hay El Plan de la naturaleza, sino 

planes: 

 



Fernando Miguel Pérez Herranz  | Llamando a las puertas del universo   

 
 

 

 

	
  
 

205 
E N E R O  

2 0 1 4  

Un plan, no el plan. La idea de un plan general del organismo conserva hoy su validez, no debemos 

abandonar la unicidad de tal plan. Los grandes planes de organización animal corresponden a grandes 

opciones de la regulación del ser vivo... (Thom, Parábolas y catástrofes, p. 140). 

 

Y entonces la idea de finalidad se alinea con un orden muy próximo al de función, desde el cual fue, 

precisamente, criticada en la ciencia moderna [fin y función como atractores]. Las morfologías entran en relación 

unas con otras y se han de encajar en «planes» de ajuste, como la cabeza del fémur ha de plegarse al acetábulo, etc. 

Por tanto, caben dos planteamientos posibles sobre la causa final: 1) Uno, local, que es el que adopta Thom como 

punto de partida. 2) Otro, global, asociado a las doctrinas del Diseño inteligente y del principio antrópico. 

Una Filosofía de la Naturaleza no puede excluir, desde luego, el planteamiento global, y su con-formación 

nos parece un reto serio. Pero siempre partiendo de hechos, de particularidades, a las que hay que tratar de 

encontrar una causa. Y se ha de abandonar el punto de vista de Dios, tan caro a la modernidad. No hay que partir de 

una causa para encontrar una historia, lo que obliga a establecer una teoría de la desconexión causal, a la que 

volveremos en otro momento. Y también ahora abandono con gratitud la lectura de Los sótanos del universo que 

me ha traído hasta aquí, y extrapolo algunos resultados: ¿Estaba determinado el holocausto? ¿Estaba en los genes 

de Adolf Hitler, en los de Reinhard Heyndrich?... Cuesta entenderlo. El holocausto fue un hecho, un acontecimiento 

que habría de explicarse como un singular y no como un episodio cosmológico; y menos aun, como un suceso 

sociológico: si en Alemania había un «antisemitismo latente», también lo había en otras partes del mundo. El 

filósofo de la Naturaleza puede reflexionar sobre estas palabras ajustadas de Hanna Arendt: 

 

Para los seres humanos, pensar en asuntos pasados significa moverse en profundidad, echar raíces y 

estabilizarse de este modo a sí mismos, de forma que no se vean arrastrados por nada de lo que ocurra. 

(Eichmann en Jerusalén). 

  



	
  



Felipe Poblete Garrido | ¿Es la Justificación de la Inducción un pseudoproblema?   

 
 

 

 

	
  
 

207 
E N E R O  

2 0 1 4  

¿Es  la  Justificación  de  la  
Inducción  un  pseudoproblema?  
Is  the  justification  of  induction  a  pseudo-­‐‑
problem?  
Felipe  Poblete  Garrido  
Universidad  de  Santiago  de  Chile  
  

  
  

 

  
  
  
  
  
  
  
Resumen  
  
El   presente   trabajo   discute   algunos   tópicos   importantes  
respecto  al  llamado  “problema  de  la  inducción”.  Para  ello  se  
realiza   una   breve   caracterización   del   problema   señalando  
las  principales  aristas  y  proyecciones  del  mismo,  para  luego  
analizar   y   comentar   la   factibilidad   misma   de   llamar  
“problema”  a  la   justificación  de  la  inducción,  o  ver  si  no  se  
trata  más  bien  de  un  pseudoproblema.  Se  abordan  algunas  
importantes   consideraciones   y   críticas   de   Popper   a   la  
inducción  desde  su  postura  falsacionista,  las  cuales  a  su  vez  
son   analizadas   y   criticadas   desde   una   postura   favorable   al  
verificacionismo   y   al   naturalismo.   Se   analizan   además  
algunas  consideraciones  que  reexaminan  la  problemática  de  
la   justificación   de   la   inducción   y   el   nuevo   panorama   que  
debería   tomar   esta   discusión   a   la   luz   de   la   epistemología  
naturalizada.  
  
Palabras  clave  
  
Inducción,   problema  de   la   inducción,  Karl   Popper,  Círculo  
de   Viena,   justificación   de   la   inducción,   pseudoproblema,  
epistemología  naturalizada.  
  

  
  
  
  
  
  
  
  
  
  
  
  
  
  
  
  
  
  
  
  
Abstract  
  
In  this  paper  I  discuss  some  important  topics  concerning  the  
so-­‐‑called   “problem   of   induction”.   The   problem   is   briefly  
described   emphasizing   its   main   edges   and   projections   in  
order   to   know  whether   induction   is   really   a   problem   and  
not,  as  some  claim,  a  pseudo-­‐‑problem.  I  consider  then  Karl  
Popper’s   views   from   his   falsificationist   stance,   which,   in  
turn,   is  analyzed  and  criticized  from  a  posture  favorable  to  
verificationism   and   naturalism.   I   also   discuss   the   issue   of  
the   justification   of   induction   and   the   new   aspect   this  
discussion   should   take   in   the   light   of   a   naturalized  
epistemology.  
  
Keywords  
  
Induction,   Problem   of   induction,   Karl   Popper,   Vienna  
Circle,   Justification   of   induction,   Pseudo-­‐‑problem,  
Naturalized  epistemology.    

  
  
                              
  

Fecha  de  entrada:  05-­‐‑10-­‐‑2013                                                  Fecha  de  aceptación:  21-­‐‑11-­‐‑2013  

 



	
  



Felipe Poblete Garrido | ¿Es la Justificación de la Inducción un pseudoproblema?   

 
 

 

 

	
  
 

209 
E N E R O  

2 0 1 4  

¿Es  la  Justificación  de  la  Inducción  un  pseudoproblema?  
Is  the  justification  of  induction  a  pseudo-­‐‑problem?  
Felipe  Poblete  Garrido  
Universidad  de  Santiago  de  Chile  
  
  

  
Un gato muy bueno obtendría una baja puntuación en una exhibición de 
perros, y no sería peor por eso. 

                                                                 J.O. Urmson 

 

Introducción 

 

El siguiente ensayo tiene por propósito analizar y discutir el llamado “problema de la inducción”, 

problema que según Popper habría sido planteado de forma explícita por Hume y que Popper dice haber resuelto 

definitivamente. Por brevedad no me referiré a los distintos tipos de inducción y la defensa histórica que se ha 

hecho del inductivismo.1 Es importante señalar que existen varios tipos de procedimientos inductivos o formas de 

inducción: entre ellos encontramos el razonamiento por analogía, el paso del conocimiento de ciertos miembros de 

un conjunto al conjunto completo, la proyección del conocimiento presente al pasado y futuro, el conocimiento 

estadístico y probabilístico, etc. Por tanto podría ser estrictamente correcto el señalar “los problemas de las 

inducciones”, sin embargo en este trabajo utilizaré el término “inducción”, en singular, para englobar todos estos 

procedimientos inductivos.2 En lo que respecta a la deducción podríamos señalar que existe solo una, la cual es 

elaborada por los teoremas de deducción y la axiomática.  

Para comenzar a discutir el problema debemos señalar que existen múltiples formas de abordar el tema y 

múltiples planteamientos al respecto. Al parecer, la opinión de Popper de haber “resuelto” el problema de la 

inducción no es nada más que un espejismo basado en las variables que Popper consideró para abordar o afrontar el 

tema, no siendo éstas razones necesarias ni concluyentes frente a la problemática. Por tanto una posible respuesta al 

llamado “problema de la inducción” está condicionada por la perspectiva filosófica de los autores y de los 

supuestos que sean considerados como válidos para entregar una respuesta al problema. Tradicionalmente el 

problema ha sido abordado desde el punto de vista de si es justificable o no: ¿cómo saber si los acontecimientos que 

hasta ahora han tenido una regularidad la tendrán también en el futuro? Es decir, se trata de saber si existe una 

justificación racional para creer que los eventos hasta el momento observados nos sirven como base para proyectar 

los eventos del futuro. Hume responde que sólo la costumbre y el hábito nos dan las justificaciones para creer en 

ello. El planteamiento de Hume nos puede conducir a un escepticismo no sólo frente a las llamadas “regularidades 

                                                
1 Para mayor información ver Inducción y Probabilidad de Max Black, en especial los artículos: “Historia y Justificación de la Inducción” 
escrito por Alfonso García Suárez, e “Inducción” de Max Black. 
2 Es esencial examinar, lo que dejamos para otra oportunidad, si hay en realidad un solo procedimiento inductivo o si existen “inducciones” con 
variantes debidas, aunque no exclusivamente, a la utilización de técnicas matemáticas como lo sería el empleo de las probabilidades y de las 
estadísticas. En lo que refiere a la discusión sobre la inducción para proyectar conocimiento hacía el futuro, esto estaría naturalmente entrelazado 
con el concepto de causalidad.  



¿Es la Justificación de la Inducción un pseudoproblema?  | Felipe Poblete Garrido 

 
 
 
 

 

	
  
 

210 
E N E R O  

2 0 1 4  
 

de la naturaleza”, sino que trae consigo un potencial irracionalismo. Sin embargo se puede argumentar en contra de 

Hume señalando que los hábitos y las costumbres, en la medida en que nos permiten vivir e interaccionar con el 

entorno y nuestros pares, sí poseen un valor de prueba y de verdad. Por tanto desde un punto de vista naturalista no 

serían necesariamente un argumento que favorezca al escepticismo. Recordemos sin embargo que en época de 

Hume ―y como una de las características del pensamiento moderno― los autores pusieron énfasis en el análisis de 

la razón y sus facultades como un elemento netamente humano, lo cual los llevó a no considerar debidamente la 

función natural y el valor adaptativo frente al entorno, que las facultades racionales permitían, siendo éstas un 

elemento más de la naturaleza. Por otra parte el no uso de la costumbre y de los hábitos tornaría altamente compleja 

la vida de los individuos haciéndolos experimentar y vivenciar una y otra vez las mismas experiencias, 

entorpeciendo considerablemente la vida. 

 Las respuestas al problema planteado por Hume han sido variadas y numerosas, es imposible resumirlas 

aquí. Las ideas que se defenderán y comentarán serán las siguientes: 

1. La inducción sí es un procedimiento racional3 para la toma de decisiones desde un conjunto limitado de 

antecedentes hacia otro más amplio o futuro. 

2. El problema de la inducción ha sido un problema mal planteado y la salvedad de considerarlo un 

pseudoproblema es una salida viable al tema.  

3. Cualquier análisis sobre el problema de la inducción debe considerar los elementos “naturales” o 

biológicos que estarían detrás de esta práctica; ello va de la mano de lo que se ha llamado “la 

naturalización de la epistemología”. 

4. La ontología de la cual partamos determinará el carácter de la discusión frente al tema, ya que si 

partimos, por ejemplo, de una ontología naturalista y realista, la justificación de la inducción ya no es 

imposible y el problema se traslada al perfeccionamiento de los métodos inductivos existentes. En cambio 

si partimos de una ontología dualista, constantemente estaremos afrontando la dificultad de justificar la 

inducción desde una perspectiva trascendental, la cual acarrea un sin número de complicaciones y 

problemas irresolubles frente al tema. 

 

La inducción como procedimiento racional para la toma de decisiones desde un  conjunto limitado de 

antecedentes hacia otro más amplio o futuro 

 

Lo primero que debe plantearse hace alusión a que negar la inducción como un procedimiento racional y 

restarle importancia en el proceso de construcción del conocimiento científico es tanto un error histórico como un 

error metodológico. Esta crítica está en particular dirigida hacia las observaciones de Popper frente al problema de 

                                                
3 Utilizo racional en función del uso en los procedimientos inductivos. Lo cual indica que podemos inferir o prever con relativa confianza 
algunos eventos del futuro ya que la inducción está entrelazada aquí con la noción de causalidad. En este sentido la información que poseemos 
en el presente nos sirve como un antecedente válido pero no concluyente para proyectar decisiones sobre el futuro. 



Felipe Poblete Garrido | ¿Es la Justificación de la Inducción un pseudoproblema?   

 
 

 

 

	
  
 

211 
E N E R O  

2 0 1 4  

la inducción4. Popper indica que puede contestar al desafió de Hume de forma positiva sin caer en el escepticismo, 

para ello llega a negar la existencia misma de la inducción y proponer una radical critica al inductivismo 

verificacionista del Circulo de Viena. Para ello plantea que la ciencia en realidad no se dirige desde la observación 

de hechos hacia la formulación de teorías, sino que las teorías ya están implícitas al momento del desarrollo de la 

observación5. Este argumento Popper lo propone para desacreditar la idea de que las teorías se construyen desde la 

observación por inducción. Al respecto cabría clarificar a qué tipo de teorías se refería Popper, ya que existen 

distintos tipos de teorías, las cuales obedecen a distintos procesos de génesis. Algunas teorías pueden ser claramente 

metafísicas y poseer un alto contenido imaginativo no sustentado completamente en la experiencia, lo cual no 

implica necesariamente que no sean útiles ni productivas para la ciencia6, el mismo Popper va a resaltar estas 

teorías; otras teorías se van a conformar por las observaciones repetidas, otras por elementos empíricos y teóricos a 

la vez, donde no resulta totalmente claro —ni tal vez tenga sentido preguntarse— cuál de los dos elementos es el 

principal o más influyente.  

Las teorías son conjuntos de proposiciones entrelazadas de forma compleja, que contienen elementos 

diversos, de allí que en años posteriores a la obra principal de Popper al respecto, apareciera el concepto de 

programas de investigación, elaborado por Lakatos, el cual discute importantes reflexiones sobre la complejidad 

que presenta la metodología y la practica científica concretas.7 

El segundo punto que Popper pone de manifiesto es la imposibilidad lógica de poder corroborar los 

enunciados generales por vía inductiva. Para lo cual Popper propone sustituir el verificacionismo por el 

falsacionismo apoyado en la conocida regla lógica modus tollens. Sobre los enunciados generales, cabe señalar que 

la verificación de ellos arrastra consigo la idea de que el mundo esté acabado y sea posible alcanzar una respuesta 

definitiva sobre esuvalor de verdad.8 Sin embargo los científicos sólo se preocupan de estudiar y reunir un conjunto 

suficiente de evidencias para su trabajo, ya que en la mayoría de los casos si esta evidencia va de la mano de un uso 

útil y concreto, entonces no es necesario extrapolar la discusión. Por tanto el científico en su labor diaria no se 

consulta por el valor epistemológico, ni por los alcances últimos de la inducción. Podríamos por tanto señalar que si 

la justificación de la inducción es, efectivamente, un problema, lo es para los epistemólogos o filósofos, no así para 

el científico quien, en su dominio especifico, sabe qué exigir para considerar que su proposición está 

suficientemente corroborada. 

En Popper el uso de la experiencia se utiliza para tener la seguridad de que no nos hemos equivocado en 

nuestras conjeturas y no para guiarnos o conducirnos hacia la verdad. Así la naturaleza no sería una madre 
                                                
4 Se han utilizado los artículos de Popper: “El conocimiento como conjetura: Mi solución al problema de la inducción” y “El cubo y el reflector: 
Dos teorías acerca del conocimiento”, los cuales aparecen en el texto Conocimiento Objetivo, 2005. 
5 Karl Popper, Conocimiento Objetivo, p. 308. 
6 Al respecto se podría señalar el caso de la teoría atómica, la cual tiene importantes elementos metafísicos, lo cual no ha impedido su fructífero 
desempeño en la física, al contrario, ha sido una de las teorías más importantes para la física moderna y contemporánea.  
7 Por ejemplo, de acuerdo a Lakatos, la historia de la ciencia muestra que no es verdad, como lo pretende Popper, que una hipótesis o una teoría 
se abandona apenas se encuentra un contraejemplo. Se empieza por entender las causas del contraejemplo y luego se modifica, en lo que sea 
necesario, la hipótesis o la teoría. 
8 Este punto nos siguiere, que dentro del o los programa de investigación —si cabe hablar de ello, por un tema histórico— de la edad media, al 
considerar el mundo como acotado y estable por voluntad divina, sí tendría sentido consultarse por potenciales enunciados universales y su 
posible verificación, mientras que desde la época moderna esta cuestión iría lentamente perdiendo sentido, ya que la cosmovisión de un universo 
acotado y estable se fue resquebrajando. 



¿Es la Justificación de la Inducción un pseudoproblema?  | Felipe Poblete Garrido 

 
 
 
 

 

	
  
 

212 
E N E R O  

2 0 1 4  
 

condescendiente y protectora que nos señala el buen camino, sino un ente maléfico que se complace en hacernos 

ver que estamos en el error.9 Ahora bien, si consideramos esta forma de entender el conocimiento —aparte de tener 

similitud con el modelo cartesiano— podríamos postular que no corresponde efectivamente a la forma en cómo 

trabajan los científicos y en cómo conciben el mundo. Para el científico el mundo es cognoscible y sí es posible 

conocer de forma parcial sus propiedades10. Cabria preguntarse entonces qué sentido tendría para el científico 

emprender una investigación, si desde el principio supusiera que es una empresa en principio errónea. El científico 

y la ciencia en particular desde Bacon en adelante, se interesa más que por la búsqueda de una potencial 

verificación de sus proposiciones, el resultado útil, práctico y traducible a tecnología de la investigación científica. 

Por ello las tesis instrumentalistas han cobrado cada vez más fuerza y adeptos entre los filósofos de la ciencias. 

Considero que las críticas de Popper hacia la inducción no representan una respuesta u objeción 

concluyente sobre el uso de la inducción en la práctica científica. En primer lugar, para poder hacer frente a los 

ataques de Popper debemos señalar que su crítica —a la luz de la historia de la filosofía de las ciencias— no 

representa ninguna novedad o cosa no contemplada por quienes Popper critica, ya que desde tiempos de Bacon en 

adelante —y en particular con Hume— los empiristas tenían presente la objeción lógica de que es imposible 

establecer la verdad de un enunciado general a través de casos individuales. Incluso existen comentadores que 

insinúan que la filosofía de Bacon ya aproximaba y planteaba muchas de las observaciones de Popper —en lo 

respectivo al poder de la falsabilidad.11 Lo mismo sucede con la crítica que Popper realiza a la supuesta 

“neutralidad” que el empirismo habría defendido sobre los enunciados observacionales. Más que neutralidad me 

parece que lo que defendió el positivismo fue la idea de que los enunciados básicos no podían ser convencionales 

sino que de algún modo tenían que hacer referencia al mundo.12  

Este punto es un tema que rebasa el margen de este ensayo, pero es importante señalar que Popper también 

asume una postura “verificacionista” frente a los enunciados que él sugiere para poder refutar las teorías. En 

consecuencia el problema de la verificación no es ajeno a las pretensiones metodológicas de Popper ya que queda 

por explicar cómo confía este autor en los potenciales enunciados falsadores siendo que el mismo planteó que 

estaban condicionados por la teoría. Así queda por explicar cómo algunos enunciados pueden ser contrarios a las 

expectativas que tenemos, si estas expectativas estarían condicionadas por nuestras teorías.13 Al parecer este 

aparente condicionamiento de los enunciados observacionales por la teoría debe ser suavizado, o al menos se debe 

clarificar en qué grado lo es. Otra importante observación que podemos hacer a Popper es que no queda claro qué 

entiende por “mayor grado de corroboración” frente a las teorías que han sobrevivido a la refutación. Acaso el 

“mayor grado de corroboración” ¿no es lo mismo que decir que inductivamente tal teoría tiene cierto grado de 

                                                
9 Debo esta metáfora a M. Espinoza (comunicación personal).  
10 Paolo Rossi, en el texto Francis Bacon, de la Magia a la Ciencia, nos comenta la importancia de elementos tan anticientíficos —a primera 
vista— como la magia, que ya poseían la intuición de que la naturaleza puede ser transformada si conocemos su “estructura”. Este tipo de magia 
recibió el título de “magia natural” en especial entre los renacentistas.  
11 Véase la obra de Anthony Quinton, Francis Bacon. 
12 Este tema es tratado con detalle en “Verificación y Experiencia” de Alfred Ayer, que aparece en el texto Positivismo Lógico, compilado por el 
mismo autor. 
13 Es cierto que Popper fue un realista y no un relativista extremo, pero considero que no determinar los grados en que nuestras observaciones 
son condicionadas por las teorías y los grados en que son independientes de ellas, abre paso al irracionalismo y al solipsismo. 



Felipe Poblete Garrido | ¿Es la Justificación de la Inducción un pseudoproblema?   

 
 

 

 

	
  
 

213 
E N E R O  

2 0 1 4  

éxito?14 Este punto es importante ya que al parecer el método de Popper podría ser juzgado como un 

verificacionismo encubierto. Por otra parte no parece que sea excluyente el que los científicos formen hipótesis de 

la forma en cómo lo propone el inductivismo y en como lo propone Popper15. 

En este ensayo se defiende la tesis de que el verificacionismo puede perfectamente aceptar la búsqueda de 

potenciales falsadores, sin tener que renunciar a la inducción como Popper pretende. Es perfectamente posible que 

el científico busque corroborar sus teorías con la exigencia de buscar un potencial falsador que las ponga en duda. 

Esto no sería incompatible ni contradictorio sino complementario. Por otra parte, si siguiéramos a Popper16 y no 

asignásemos racionalidad a la evidencia a favor de una teoría, ¿cuáles serian las razones para abandonarla, por qué 

tendríamos que preferir una ciencia que sólo busque el error y no una ciencia que trabaje mejorando las hipótesis ya 

existentes? Este punto tiene una respuesta que excede los límites de los criterios de demarcación entre ciencia y no-

ciencia debido a que implica una determinada ontología sobre el mundo natural. Ya que si suponemos que el 

mundo posee una cierta regularidad o posee una determinada estructura, es válido suponer que inductivamente 

podríamos acercamos a descubrirla. Desde un punto de vista lógico no sería contradictorio sino más bien 

perfectamente posible. Se podría objetar de la misma forma en que Hume lo hizo en contra del principio de 

regularidad en la naturaleza, pero esta tesis tiene peligrosas extensiones hacia el solipsismo que un humeano 

debería poder contrarrestar. Se podría objetar también que presuponer una regularidad en la naturaleza para 

justificar la inducción, tal como lo hizo por ejemplo J. S. Mill, es agregar un nuevo elemento inductivo a nuestra 

argumentación. Pero ¿acaso alguna concepción del mundo y de la ciencia que se diga científica no incorpora 

axiomas, postulados o supuestos no demostrados?17 Al parecer esta supuesta “falencia” hay que aceptarla como una 

realidad de las reglas del juego científico y no como un problema. 

En este escrito se defiende la idea de que una metodología de las ciencias o filosofía de las ciencias debe 

ser consciente de las implicaciones que la ontología proyecta hacia el trabajo epistemológico, ya que ambas 

funcionan de forma entrelazada. Frente a este punto, si asumimos una postura naturalista y consideramos que el 

mundo es estable o que posee una estructura no caótica, podemos considerar como seudoproblemáticas las 

afirmaciones del solipsismo y del escepticismo irracionalista, ya que la existencia de estructuras permite que 

seamos capaces de conocer el mundo. El mismo lenguaje es prueba de ello ya que el uso que damos a cada palabra 

implica, o arrastra consigo la idea de que aquello a lo cual hace referencia es estable. Por tanto la estabilidad del 

mundo es un punto de partida ineludible para todas nuestras prácticas: “Es imposible hacer epistemología sin 

enterrar sus raíces en la metafísica. Los problemas epistemológicos están siempre basados, finalmente, en una 

metafísica. Y cuando un problema epistemológico parece no tener solución, significa que está basado en una 

                                                
14 Cabe preguntarse si la idea de mayor grado de corroboración es contradictoria con la afirmación de Popper de que no es posible distinguir 
mayores o menores grados de probabilidad, ya que según el mismo Popper todos los enunciados pueden ser refutados en cualquier momento, por 
tanto la probabilidad de todo enunciado sería cerca de cero (esta nota está basada en una observación de M. Espinoza presentada en una 
comunicación personal). 
15 Este punto nos sería clarificado con un estudio histórico detallado —lo cual escapa a este artículo— sobre cómo los científicos han construido 
sus hipótesis de trabajo desde múltiples elementos y herramientas heurísticas.  
16 Recordemos que esta crítica ha sido realizada al llamado falsacionismo ingenuo. 
17 Pensemos en la objeción que Lewis Carroll planteo a la justificación de la deducción, la cual tampoco parece estar plenamente justificada, sin 
acceder a un elemento exterior a ella. 



¿Es la Justificación de la Inducción un pseudoproblema?  | Felipe Poblete Garrido 

 
 
 
 

 

	
  
 

214 
E N E R O  

2 0 1 4  
 

metafísica errónea que hay que corregir.”18 

 

El “problema de la inducción” como problema mal planteado o pseudoproblema 

 

Para argumentar en función de este punto debemos señalar que tal como Strawson lo planteara, no 

podemos pedir una justificación de “legalidad a la misma ley”.19 Esto sería un sinsentido ya que se estaría 

intentando relacionar “tipos lógicos” distintos —si usáramos la terminología de Tarski. Por tanto el problema no 

puede ser resuelto como los críticos de la inducción lo piden. Se trataría de juegos del lenguaje distintos (usando 

esta vez la terminología de Wittgenstein). 

Si analizamos la cuestión desde el principio podemos notar que si exigimos una justificación total y que 

nos asegure un ciento por ciento de seguridad de las conclusiones inductivas, estaríamos transformando la 

inducción en una deducción. Exigir esto a un procedimiento racional que de suyo se sabe no puede ser concluyente 

es un error y transformaría totalmente el problema20. Frente a este punto, defiendo la idea de que la inducción se 

asemeja a la forma misma en cómo está constituido el conocimiento científico, el cual, a menos de transformarlo en 

dogma, de suyo se asume como provisional y siempre mejorable.21 Por tanto tratar la inducción como un método 

deficiente por no poder entregar verdades concluyentes arrastra la idea de que podríamos conseguir algún 

conocimiento infalible sobre la naturaleza. Se podría objetar que la deducción sí logra entregar conclusiones 

verdaderas a la luz de lo asumido en las premisas, pero esto no es suficiente para la empresa que se propone la 

ciencia, para lo cual la mera deducción nos resulta insuficiente. Esta observación ya Bacon la tenía presente y fue 

una de las principales críticas de su obra.22 

Debemos señalar —como hemos comentado párrafos más arriba— que las teorías contemplan diversos 

grados de complejidad y particularidad en las proposiciones, por tanto algunas están más cerca de la experiencia 

sensible, mientras que otras poseen un grado mayor de abstracción. Ahora bien, si pensamos en los cambios de 

“programas de investigación”, debemos considerar que no se produce un abandono completo por parte de los 

científicos respecto a las proposiciones menos abstractas. Ejemplo de ello es la integración de la física de Newton 

que fue incluida en la física de Einstein, sólo que con una amplitud más restringida. 

Respecto a las proposiciones que poseen un mayor grado de abstracción, ellas son corroboradas en forma 

indirecta y son ellas las que se ven principalmente afectadas por la falibilidad. Este tipo de proposiciones no 

corresponde a un conocimiento corroborado por los sentidos sino que podríamos denominarlo como una creencia 

simbólica de gran alcance. En ciencias como la física, que han poseído un complejo y largo desarrollo histórico, 

podríamos señalar que las proposiciones transitan desde un conocimiento verificado a la creencia simbólica.23  

                                                
18 M. Espinoza, comunicación personal. 
19 Véase el interesante artículo de Antoni Defez i Martin: “¿Cómo es que Edipo no sospechó que Yocasta era su madre? Reflexiones en torno al 
escepticismo sobre la inducción”, p. 6 
20 Véase el articulo de J. O. Urmson, “Algunas Cuestiones sobre la validez” que aparece en La justificación del razonamiento inductivo. 
21 Recodemos que esta es una de las principales tesis popperianas respecto de la ciencia. 
22 “Historia y Justificación de la Inducción”; Alfonso García Suárez, p. 18, en Inducción y Probabilidad. 
23 Agradezco esta observación a M. Espinoza.  



Felipe Poblete Garrido | ¿Es la Justificación de la Inducción un pseudoproblema?   

 
 

 

 

	
  
 

215 
E N E R O  

2 0 1 4  

Parece ser que a la inducción se le pide más de lo que puede entregar si asumimos que la función principal 

de la lógica es la transmisión de información desde las premisas a la conclusión, la inducción dice todo lo que 

puede decir. Alfonso García Suárez nos señala al respecto: “Las filosofías tradicionales de la inducción manifiestan 

claramente sus insuficiencias para contestar adecuadamente a esta cuestión. Quizá se les ha exigido demasiado. Se 

ha pedido la certeza de las conclusiones inductivas en tanto que se sabía que toda inducción, de por sí, es precaria. 

La situación sería posiblemente distinta si nos limitáramos a la “probabilidad” de las conclusiones inductivas”, ¿no 

podría, con este nuevo planteamiento, construirse una teoría lógica de la inducción?” 24 

Por tanto, el problema habría sido mal enfocado desde el principio, exigiendo una justificación a la 

inducción que ella jamás podría entregar. Cabe preguntarse a su vez si los criterios de racionalidad exigidos a la 

inducción deben ser distintos a los exigidos a la deducción. Al respecto nos dice Segundo Gutiérrez Cabria: 

“Aunque la argumentación inductiva no pueda justificarse al modelo deductivo, esto no obsta para que las normas 

deducidas sean razonables. La racionalidad no tiene por qué estar ligada a la deducción ni a la justificación. Puede, 

pues hablarse de justificación en el sentido de que sabe que la afirmación de una conclusión se “sigue” (no en el 

sentido deductivo de seguirse) estrictamente de premisas que se saben verdaderas.”25 

Frente al mismo punto Max Black agrega: “Si la inducción es por definición no deductiva y si la demanda 

de justificación consiste en el fondo en que se muestre que la inducción satisface las condiciones de corrección 

apropiadas únicamente a la deducción, entonces la tarea es ciertamente desesperanzadora. Pero concluir, por esta 

razón, que la inducción básicamente no es válida o que una creencia basada en principios inductivos nunca puede 

ser razonable, es transferir, de un modo demasiado seductor, los criterios de evaluación de un dominio a otro, en 

que resultan inadecuados”.26 

Al parecer los criterios de racionalidad que podamos usar para caracterizar y justificar la deducción y la 

inducción no tienen por qué ser necesariamente los mismos. Ahora bien, un examen detallado de las implicaciones 

de estas afirmaciones requiere un tratamiento por separado. 

Sin embargo, podemos platear que las exigencias para poder determinar si estamos o no justificados 

racionalmente para aceptar la inducción como una herramienta aceptable para justificar nuestras teorías científicas, 

permiten perfectamente la coexistencia de ella con otros patrones racionales —como la deducción— para depurar 

nuestras teorías, por ello he señalado que la propuesta falsacionista de Popper no tiene porque ser necesariamente 

excluyente de un inductivismo critico. Ya que para la práctica científica sobre hechos empíricos no parece haber 

contradicción, debido a que la justificación lógica parece ser distinta a la empírica, al respecto Antoni Defez agrega: 

“La plausibilidad de esta interpretación se hace evidente si consideramos la diferencia que hay entre no estar 

justificado lógicamente y no estar empíricamente justificado. Por ejemplo, que mañana el Universo exista puede ser 

una creencia no justificada lógicamente, pero ello no significa que carezcamos de justificaciones empíricas 

                                                
24 Segundo Gutiérrez Cabria, “Inferencia estadística e inducción”, Estadística Española, 94, p. 54. 
25 Ídem, p. 58 
26 “Inducción”, Max Black, p. 67 en Inducción y Probabilidad. 



¿Es la Justificación de la Inducción un pseudoproblema?  | Felipe Poblete Garrido 

 
 
 
 

 

	
  
 

216 
E N E R O  

2 0 1 4  
 

adecuadas en su favor”27. 

Para finalizar este apartado, debemos señalar que queda por determinar si es efectiva o no la distinción 

entre distintas racionalidades para justificar el papel de la inducción y la deducción en la empresa científica, ya que 

una clarificación más aguda del tema nos puede seguir dando luces a favor o en contra de la citada controversia. 

 

La naturalización de la epistemología y el problema de la inducción 

  

Un punto importante de este ensayo es plantear que el llamado “problema de la inducción” no ha sido 

tratado en profundidad frente al tema de la “naturalización de la epistemología” o relacionado al “naturalización del 

apriorismo kantiano”, ya que si se lograra establecer que la inducción está relacionada con algún proceso 

neurológico particular o con alguna característica natural del desarrollo del pensamiento humano, su explicación y 

uso por parte de la humanidad a lo largo de la historia estaría justificada y, desde una óptica evolucionista, no 

podría haber sido de otra forma. 

Si pensamos en el desarrollo de la historia y evolución del ser humano es claro que más que 

verificacionista o falsacionista la inducción fue ambos o supo aprovechar lo mejor de ambos métodos. Al parecer 

nuestro sentido común nos dice que nuestra vida sería imposible si no confiáramos en las justificaciones inductivas 

que tenemos de los fenómenos naturales, ya que de otra forma estaríamos constantemente paralizados frente a 

cualquier hecho, y ya que no tendríamos aparentemente la justificación racional para nuestra conducta, si jamás 

hubiésemos utilizado la inducción.  

Sin embargo, creo que hasta acá puede hablar el filosofo, ya que más allá es especular y sólo podemos 

hacerlo si tenemos una base sólida y científica respecto a cómo se ha desarrollado el cerebro humano y cuáles son 

los mecanismos neurológicos que han entrado en juego en nuestra evolución. Queda por determinar si el proceder 

inductivamente está correlacionado con algún mecanismo interno de nuestro sistema nervioso que nos permita 

conectarnos y vivir en el mundo. Nuestro sentido común nos dice que sí, pero debe ser la investigación científica 

quien entregue fundamentos más sólidos. Esto no parece estar muy lejos, ya que luego de los estudios de Vollmer 

en epistemología no podemos volver atrás históricamente y afrontar el tema de la justificación del conocimiento 

humano apelando sólo a la filosofía, a la lógica y al análisis del lenguaje: debemos considerar qué aspectos 

biológicos están en juego y luego de ello poder nutrir nuevamente nuestras posturas filosóficas. Ya que tal como el 

apriorismo kantiano parece tener su explicación en la neurociencia, ¿porque no podría tenerlo también la práctica 

inductiva? 

Al considerar esta pregunta desde una óptica naturalista se abre una interesante veta investigativa. Quiero 

decir que vale la pena considerar cuestiones como el apriorismo kantiano y el problema de la inducción, entre otros, 

como temas sobre los cuales la neurociencia y la biología nos pueden dar importantes antecedentes. Sin embargo, 

para que ello sea posible, debemos eliminar o superar dos importantes nociones de la epistemología clásica o 

                                                
27 Antoni Defez, “Causalidad e Inducción en el Tractatus de Wittgenstein”, Ágora. Papeles de Filosofía, Universidad de Compostela, 27, nº 2, p. 
4.  



Felipe Poblete Garrido | ¿Es la Justificación de la Inducción un pseudoproblema?   

 
 

 

 

	
  
 

217 
E N E R O  

2 0 1 4  

tradicional. La primera de ellas hace alusión a superar el dualismo ontológico, cuya metafísica separa al ser humano 

y su aparato cognitivo del resto del mundo, aislándolo como un sujeto cognoscente independiente del mundo 

natural. Por otra parte debe ser superada la falacia de rehusar el conocimiento e información que nos proporcionan 

las ciencias cognitivas y la biología —para afrontar temas de importancia filosófica o que interesan a los 

filósofos— por considerarlas la antesala del “reduccionismo”. Esta falacia impide derribar mitos como el dualismo 

y ciega la filosofía ante los avances de la ciencia. El filosofo no puede esconder la cabeza al igual que la avestruz y 

considerar que tiene un “acceso privilegiado” a los temas epistemológicos. Por el contrario, la ciencia entrega 

importantes elementos que pueden y deben influir en las consideraciones ontológicas del filósofo. 

Si consideramos un punto de vista u ontología naturalista para entender la inducción, podemos señalar que 

ésta es una herramienta más para su sobrevivencia. El hombre es un sistema natural al igual que la naturaleza que 

trata de entender, es por tanto, parte de ella misma. Las herramientas cognitivas humanas están hechas con idénticos 

mecanismos y elementos que la naturaleza emplea o genera en otros sectores, de allí que sea posible el generalizar, 

prever y utilizar la analogía como métodos válidos para interactuar con el entorno. Entre el hombre y otros sistemas 

naturales existe resonancia y comunicación. De forma contraria, si partimos de consideraciones dualistas a priori, 

siempre serán necesarias justificaciones trascendentales y artificiosas para entender temas como la inducción. Si 

nuestra ontología es dualista siempre aparecerá el fantasma de justificar el que nuestra representación del mundo 

sea o no adecuada al mundo real. La ontología dualista, al pensar que existen dos sustancias totalmente distintas 

como la mente y el mundo, tiene profundos problemas para poder justificar su conocimiento, ya que la mente o el 

espíritu nunca puede abandonarse a sí mismo para averiguar si efectivamente posee conocimiento del mundo. El 

quiebre o ruptura que generó el cartesianismo entre la mente del hombre y el mundo arrastró consigo una serie de 

pseudoproblemas para una epistemología naturalista y generó problemas eternos para las epistemologías de base 

dualista o que intentan hacer vista gorda del mundo natural para entender la cognición. 

 

¿Problema o pseudoproblema? 

  

Para concluir este breve ensayo, discutiré la controversia entre si el llamado “problema de la inducción” es 

precisamente un problema o más bien un pseudoproblema o un problema mal planteado28, en vista a comparar su 

justificación con la deducción. Planteo frente a esta cuestión que efectivamente estamos ante a un pseudoproblema 

ya que exigimos a la inducción una justificación que ella misma no puede ofrecer, por lo tanto se está ante una 

imposibilidad de principio, ya que estaríamos transformando la inducción en una deducción. No es correcta 

entonces la petición que Popper parece pedir a la inducción dado que desde el principio sabemos que la inducción 

no entrega información concluyente tal cual lo hace la deducción. Ahora bien, si aclaramos este pseudoproblema y 

no pedimos a la inducción algo que ésta no puede entregar, estamos en vías de plantear de forma correcta la 

                                                
28 Para este caso no abordaré un análisis minucioso entre las implicancias y sutilezas que nos puede ofrecer una distinción entre pseudoproblema 
y problema mal planteado. Ya que al parecer un pseudoproblema podríamos disolverlo sólo aclarando los términos empleados, mientras que un 
problema mal planteado nos está indicando que el problema ha sido mal abordado y que sí es posible una tentativa de solución si respondemos al 
problema después de plantearlo correctamente (punto que espero abordar en otro ensayo). 



¿Es la Justificación de la Inducción un pseudoproblema?  | Felipe Poblete Garrido 

 
 
 
 

 

	
  
 

218 
E N E R O  

2 0 1 4  
 

cuestión y discutir de qué manera los argumentos inductivos son indispensables a la investigación científica. En 

este contexto Reichenbach parece tener razón al señalar que no basta con disolver el problema, ya que necesitamos 

un tratamiento y un análisis detallado de las prácticas inductivas. Tenemos ahora entonces un segundo paso donde 

nos queda investigar las características de las inferencias inductivas y el generar mecanismos para fortalecer y 

afinar estas técnicas. Es importante aclarar que a este punto sólo podemos llegar luego de clarificar el problema y 

disolver la ilusión de transformar la inducción en una deducción. Por tanto los proyectos que intenten defender la 

inducción ya no deben preocuparse por su justificación sino que por la refinación de las técnicas inductivas, lo cual 

es radicalmente distinto de una discusión sobre su justificación.  

Debemos considerar, además, la dificultad de pedir una justificación de la inducción y de la deducción, ya 

que esto parece exigirnos el situarnos desde una meta-justificación o justificación trascendental del problema, lo 

cual nos trae la dificultad de ser juez y parte de la discusión. En efecto ¿de qué modo podríamos discutir la 

justificación de la inducción y de la deducción si las estamos usando a ellas mismas para apelar a una justificación? 

Al parecer sólo pueden mostrarse y no justificarse. Pedir una justificación trascendental parece arrastrar consigo el 

error de la epistemología moderna — en particular la cartesiana — de considerar a la mente como un teatro donde 

suceden los pensamientos y a la cual tenemos un acceso privilegiado, capaz de analizar de forma neutra su 

funcionamiento. 

La epistemología naturalizada y la neurociencia serían buenas candidatas para darnos luces sobre la 

problemática y poder desechar justificaciones trascendentales que difícilmente parecen llevarnos por un camino 

fructífero. Es entonces el estudio del cerebro y de su funcionamiento un mejor programa de investigación para 

contestar las interrogantes sobre las características, empleos y justificación tanto de la inducción como de la 

deducción. El programa naturalista podría entregarnos importantes datos en cuanto al origen, funcionamiento y uso 

de estos tipos de razonamientos. 

 

Conclusiones 

  

1. En primer lugar, debemos señalar que para una epistemología que se levante sobre bases ontológicas 

naturalistas, el justificar la inducción es un pseudoproblema, mientras que mejorar los conceptos y las técnicas 

estadísticas y matemáticas para mejorar los procedimientos inductivos, es claramente un problema, y un problema 

que debe ser resuelto no por la filosofía —ya que está solo está en poder de resolver los nudos y confusiones 

conceptuales— sino que por disciplinas como la metodología de la ciencias, la matemática, la estadística, etc. En 

cambio si levantamos nuestra epistemología sobre bases dualistas, es efectivamente la justificación de la inducción 

un problema y un problema irresoluble. Mientras que el mejoramiento técnico de los procedimientos inductivos se 

nos aparece como un pseudoproblema o como una empresa destinada al fracaso, como autores como Popper lo 

pensaron. 

2. En segundo lugar, para comprender el por qué usamos la inducción y cómo opera ésta en la conducta 

humana, debemos dirigir nuestra atención hacía los estudios de la biología, del funcionamiento del cerebro y las 



Felipe Poblete Garrido | ¿Es la Justificación de la Inducción un pseudoproblema?   

 
 

 

 

	
  
 

219 
E N E R O  

2 0 1 4  

ciencias cognitivas para poder responder a estas interrogantes. Ya que no tendría sentido, desde un punto de vista 

naturalista, considerar solamente los aspectos formales y lógicos del tema. 

3. Las consideraciones ontológicas son fundamentales para las reflexiones sobre la posibilidad del 

conocimiento inductivo, ya que una ontología dualista arrastra el problema recurrente de justificar el conocimiento 

del “mundo externo”, mientras que en una ontología naturalista y realista este problema desaparece: el mundo y su 

estructura es una condición de partida que carece de sentido justificar. Por lo tanto el tema de los procedimientos 

inductivos se traslada al perfeccionamiento de los métodos y no a su discusión de principio. 

4. El conocimiento que podemos obtener por vía inductiva siempre es parcial y abierto a la modificación 

o refutación. Es una herramienta heurística que presenta las mismas limitaciones que el conocimiento científico en 

general.  

5. Comparar la inducción, en función de las características de la deducción, es confundir herramientas 

heurísticas destinadas a ámbitos distintos del quehacer científico: la deducción tiene su papel central en la 

transmisión de información de forma coherente, la inducción tiene su papel en una de las tantas formas para 

construir teorías.  

 

Referencias Bibliográficas 

Ayer, Alfred, Lenguaje, Verdad y Lógica, Víctor Gollancz Ltd., London 1971, Martínez Roca, Barcelona, 1976.  

Ayer, Alfred, Los Problemas Centrales de la Filosofía, Weidenfeld & Nicolson Ltd., 11 St. John´s Hill, Londres, 

1973, Alianza, Madrid, 1984. 

Ayer, Alfred, Positivismo Lógico, The Free Press of Glencoe, Chicago, 1965, FCE, Ciudad de México, 1965. 

Black, Max, Inducción y Probabilidad, Cátedra, Madrid, 1984. 

Diéguez, Antoni; Filosofía de la Ciencia, Biblioteca Nueva, Madrid, 2005. 

Hempel, Carl, Filosofía de la Ciencia Natural, Prentice Hall, New Jersey, 1966, Alianza, Madrid, 2006. 

Hempel, Carl, La Explicación Científica, The Free Press, Nueva York, 1965, Paidós, Barcelona, 1988. 

Lakatos, Irme, La Metodología de los Programas de Investigación, Cambridge University Press, London, Alianza, 

Madrid, 1989. 

Losse, John, Introducción Histórica a la Filosofía de la Ciencia, Oxford University Press, 1972, Alianza, Madrid, 

1987. 

Popper, Karl, Conocimiento Objetivo, Tecnos, Madrid, 2005. 

Popper, Karl, Conjeturas y Refutaciones, Harcourt, Brace & World, Inc., Nueva York, 1961, Paidos, Barcelona, 

1991. 

Popper, Karl, El Mito del Marco Común, Routledge, Londres y Nueva York, Paidos, Barcelona, 1997. 

Popper, Karl, La Lógica de la Investigación Científica, Routledge, Londres, 1934, Tecnos, Madrid, 2003. 

Quinton, Anthony, Francis Bacon, Oxford University Press, 1980, Alianza, Madrid, 1985. 

Rossi, Paolo, Los Filósofos y las Maquinas 1400-1700, Giangiacomo Feltrinelli Editore, Milán, Labor, Milán, 

1966. 



¿Es la Justificación de la Inducción un pseudoproblema?  | Felipe Poblete Garrido 

 
 
 
 

 

	
  
 

220 
E N E R O  

2 0 1 4  
 

Reale G., Antiseri D., Historia del Pensamiento Filosófico y Científico, Editrice La Scuola, Brescia, 1983, Herder, 

España, vol. 2, 2005. 

Reale G., Antiseri D., Historia del Pensamiento Filosófico y Científico, Editrice La Scuola, Brescia, 1983, Herder, 

Barcelona, vol. 3, 2005. 

Russell, Bertrand, Los Problemas de la Filosofía, Home University Library, Labor, Barcelona, 1986. 

Swinburne, Richard (Com.), La Justificación del Razonamiento Inductivo, Oxford University Press, 1974, Alianza, 

Madrid, 1976. 

Ursua, Nicanos, Cerebro y Conocimiento: Un Enfoque Evolucionista, Anthropos, Barcelona, 1993. 

 

Artículos y Revistas: 

Burgos, Carlos, “La lógica de la Investigación Científica” en La Lámpara De Diógenes: Revista De Filosofía, 

México, núms. 20-21, 2010, p.161. 

Defez, Antoni, “Causalidad e Inducción en el Tractatus de Wittgenstein” en Ágora. Papeles de Filosofía, 

Universidad de Santiago de Compostela, Vol. 27, núm. 2, 2008, pp. 41-61. 

Defez, Antoni, “¿Cómo es que Edipo no sospechó que Yocasta era su madre? Reflexiones en torno al Escepticismo 

sobre la Inducción” en Marrades, J. & Sánchez, N. (eds.), Mirar con cuidado. Filosofía y escepticismo, 

Pre-Textos, Valencia, 1994, pp. 221-236. 

Gutiérrez, Segundo, “Inferencia Estadística e Inducción” en Estadística Española, núm. 94, 1982, p. 54. 

Jaramillo, Juan Manuel, “Justificación pragmática de la inducción” en Revista de Filosofía: Ideas y Valores, 

Universidad Nacional de Colombia. Instituto de Filosofía y Letras, nº 73, 1987, pp. 25-35. 

Sagüillo, José, “Metodología Científica y Metafísica: El Problema de la Inducción bajo la Perspectiva Realista de 

Harré y E. Madden” en Ágora: Papeles de Filosofía, vol. 4, 1984, pp. 27-40. 

Sánchez, Clara, “Inducción Filosófica – Inducción Matemática” en: XXIV Coloquio Distrital de Matemáticas y 

Estadística, Bogotá, Colombia, 2011, pp. 197-206. 

Trejos, José, “La Inducción en las Ciencias Deductivas” en Revista de Filosofía de la Universidad de Costa Rica, 

Vol. 1, Nº 4, San José de Costa Rica, Costa Rica, 1958, pp. 309-324. 



Héctor Velázquez Fernández  | Emergencia, causalidad y forma: conceptos transversales en el análisis filosófico de la naturaleza  
 
 

 

 

	
  
 

221 
E N E R O  

2 0 1 4  

Emergencia,  causalidad  y  
forma:  conceptos  transversales  
en  el  análisis  filosófico  de  la  
naturaleza  
Emergency,  Causality  and  Form:  Transverse  
Concepts  in  the  Philosophical  Analysis  of  
Nature  
Héctor  Velázquez  Fernández  
Universidad  Panamericana  
hvelazqu@up.edu.mx  
  

  
  

 

  
  
  
  
Resumen  
  
En   este   texto   se   describe   la   propuesta   de   tomar   la  
causalidad,   emergencia   y   forma   como   nociones  
transversales,  que   como   fenómenos  presentes  a   lo   largo  de  
los   diversos   órdenes   de   realidad   permitan   una   mejor  
comprensión   de   los   fenómenos   naturales,   su   regularidad,  
tendencia  y   coordinación  mutua.  Esto  dentro  del  marco  de  
una   filosofía   de   la   naturaleza   renovada,   que   aborde  
problemas   de   naturaleza   ontológica   más   allá   del   enfoque  
epistemológico  de  la  filosofía  de  la  ciencia  contemporánea.  
  
Palabras  clave  
  
Emergencia,  causalidad,  forma,  Filosofía  de  la  Naturaleza  
renovada.  
  

  
  
  
  
  
  
  
  
  
  
  
  
  
  
  
  
  
  
  
  
  
  
  
Abstract  
  
In   this  paper,   it   is  described  how  the  concepts  of  causality,  
emergence   and   form   could   be   taken   as   transverse   notions,  
and   that   as   present   phenomena   throughout   the   diverse  
arrangements  of  reality  they  allow  a  better  understanding  of  
the   natural   events,   such   as   their   regularity,   tendency   and  
mutual   coordination.   This   could   be   conceived   within   the  
framework   of   a   renewed   philosophy   of   nature   that  
addresses   the   problems   of   ontological   nature   beyond   the  
epistemological   standpoint   of   the   philosophy   of  
contemporary  science  
  
Keywords  
  
Emergence,  Causality,  Form,  Renewed  Philosophy  of  
Nature.  
  
                              
  

Fecha  de  entrada:  05-­‐‑10-­‐‑2013                                                  Fecha  de  aceptación:  21-­‐‑11-­‐‑2013  

 



	
  



Héctor Velázquez Fernández  | Emergencia, causalidad y forma: conceptos transversales en el análisis filosófico de la naturaleza  
 
 

 

 

	
  
 

223 
E N E R O  

2 0 1 4  

Emergencia,  causalidad  y  forma:  conceptos  transversales  en  el  análisis  
filosófico  de  la  naturaleza  
Emergency,  Causality  and  Form:  Transverse  Concepts  in  the  Philosophical  Analysis  of  Nature  
Héctor  Velázquez  Fernández  
Universidad  Panamericana  
hvelazqu@up.edu.mx  

  

 
Introducción: transversalidad frente a reduccionismo 

 

La reflexión sobre las condiciones que han llevado a la ciencia experimental a constituirse en el modelo de 

racionalidad para otros usos discursivos que no sean el científico, ha ocupado los intereses de la filosofía de la 

ciencia por casi 80 de los últimos cien años. El problema epistemológico sobre los alcances y límites de las 

condiciones de objetivación y objetividad de la ciencia, como punto de partida para alcanzar la intersubjetividad del 

conocimiento humano, ha sido el eje de la filosofía de la ciencia en sus más variadas versiones, desde el Círculo de 

Viena hasta Stegmüller o Larry Laudan, pasando desde luego por clásicos como Popper, Kuhn Lakatos o 

Feyerabend.  

Pero hace unos años que el problema epistemológico ha dado paso paulatinamente a un planteamiento que 

antaño era más propio de la filosofía de la naturaleza, y que hoy ha encontrado creciente eco entre diferentes 

filósofos de la ciencia: ¿podemos acaso alcanzar una visión unificada de la realidad natural, sin perder lo alcanzado 

por la altísima especialización de las diferentes ramas de la ciencia experimental, pero sin caer en un reduccionismo 

simplista? ¿Es posible encontrar preguntas que nos permitan seguir avanzando en el conocimiento del mundo 

material y su integración? 

Esta inquietud ha llevado a algunos autores a repensar incluso la naturaleza y el programa de la filosofía de 

la ciencia, y abrirla a temas que den pie a una renovada filosofía de la naturaleza. Entre esas propuestas 

refrescantes, que abren nuevas rutas a los ya estancados presupuestos de la discusión entre aprioristas, pragmatistas 

y fenomenólogos de la ciencia, se encuentra el amplio trabajo realizado por Daniel Andler, Anne Fagot-Largeult y 

Bertrand Saint Sernin, quienes en su Filosofía de las ciencias1, plantean una reestructuración de esta disciplina con 

un sentido y alcance que podría ser también de gran provecho para una restitución de la filosofía de la naturaleza. 

A lo largo de sus dos tomos aparecidos hace una década en Francia, y cuya versión castellana ha visto la 

luz apenas hace unos meses, los autores ensayan lo que a su juicio debería ser el programa de una visión 

integradora de las conquistas de la ciencia, y su articulación en clave filosófica para una comprensión global del 

mundo material. 

Una integración de este calibre requiere un criterio unificador que trascienda a la actividad científica y a la 

teórico-filosófica sin más; y dichos autores sugieren encontrar ese puente en la articulación de tres diferentes 

                                                
1 Andler, Daniel, Anne Fagot-Largeault y Bertrand Saint-Sernin, Filosofía de las ciencias, FCE, 2011, especialmente, pp. 485-686. 



Emergencia, causalidad y forma: conceptos transversales en el análisis filosófico de la naturaleza | Héctor Velázquez Fernández 
 
 
 
 

 

	
  
 

224 
E N E R O  

2 0 1 4  
 

momentos: (i) la delimitación de los elementos gnoseológicos supuestos en la intersubjetividad de la objetividad 

científica; (ii) una nueva división de los órdenes de la naturaleza que nos revelen la problemática individual de cada 

uno de ellos, diferenciados por ejemplo en el orden fisicoquímico, el orden de los seres vivos y el orden de lo 

humano; y (iii) la identificación de conceptos, que si bien son de naturaleza filosófica, se presenten como 

unificadores transversales en la comprensión de la naturaleza material, porque en la medida que esos conceptos 

transversales revisan las tesis experimentales, los incorporan a una visión global: se trata de las nociones de 

causalidad, emergencia y forma.  

En las siguientes líneas pretendo una exposición de la propuesta transversal de Andler, Fagot-Largeault y 

Saint-Sernin, que convierte a la causalidad, la emergencia y la forma en los vehículos para la integración de la 

realidad material, a partir de la recuperación del sentido filosófico de esos términos, pero con la intención de 

dirigirlos a la coordinación de los alcances de las disciplinas científicas; todo ello en el contexto de una nueva 

filosofía de la naturaleza, como parte de un desarrollo de las cuestiones planteadas desde la filosofía de la ciencia. 

¿Qué alcance puede tener la causalidad como principio integrador, a pesar del sinfín de objeciones que ha 

recibido sobre su utilidad gnoseológica? ¿Puede el estudio filosófico acerca de la emergencia, arrojar alguna luz en 

la comprensión de los patrones que sigue la realidad en su despliegue evolutivo? ¿Representa algún avance la 

noción de forma frente a la descripción analítica experimental, que sea de provecho para una visión unificada del 

mundo físico? 

En adelante reviso estos cuestionamientos con ocasión de la propuesta de los autores mencionados, y como 

punto de partida para una redefinición de lo que podrían ser los intereses de una filosofía de la naturaleza 

restaurada, o de una filosofía de las ciencias que quisiera ir más allá del problema epistemológico. 

 

Causalidad: entre la epistemología y la ontología 

 

En las lecturas filosóficas que aceptan la existencia de la causalidad, ésta es propuesta como la capacidad 

para reconstruir los encadenamientos entre fenómenos relacionados en una determinada trama temporal. Tal 

concatenación temporal está presente lo mismo en el mundo físico que en el de las acciones. Aitia tenía en su origen 

la connotación de un dicho atribuido a un sujeto. La investigación sobre la filiación causal, entonces, aclarar el 

origen de la concatenación, a partir de dos fenómenos: la contingencia (que las cosas se tocan: cum tangere) y la 

inter conexión (que las cosas se ligan: cum legere, colligatio rerum). 

Escuelas como la Estoica, que apuestan a una gran coordinación global de la realidad, tienen el problema 

de encontrar un sentido a toda esa interconexión; ante la supuesta vinculación recíproca de los fenómenos, la 

imaginación se ve estimulada, pero si esa vinculación es universal y uniforme, la razón resulta en cierto sentido 

defraudada. Porque o el orden con que se presentan los fenómenos es dado desde fuera con dirección o bien es 

intrínseco y ciego. Esto es, o bien la naturaleza de la causa y el efecto son comparables, o bien entre ellas media una 

distancia radical ontológica en clave de novedad. Si bien es cierto que en la antigüedad clásica y en el desarrollo 

medieval y moderno, la razón era el factor de búsqueda para la reconstrucción de los encadenamientos, en la 



Héctor Velázquez Fernández  | Emergencia, causalidad y forma: conceptos transversales en el análisis filosófico de la naturaleza  
 
 

 

 

	
  
 

225 
E N E R O  

2 0 1 4  

actualidad la ciencia ha tomado sobre sí la tarea dar cuenta de ese encadenamiento y su explicación causal, a partir 

de una serie de recursos metodológicos: enumeración de series independientes causales, su carácter cronológico, la 

relación entre contingencia y causalidad, el uso estadístico y el cálculo de probabilidades, etc. Y donde los ámbitos 

impiden la comprobación causal, la ciencia apuesta por el despliegue de una ley global de orden físico. 

Fue quizá durante el pensamiento moderno que se realizaron las críticas más duras a la noción de 

causalidad. Hume afirmó que el supuesto carácter de ley en la causalidad debía ser leído más bien como un hábito 

natural, nacido de un equívoco: los hábitos son del sujeto (en este caso de la mente) más que de la naturaleza. 

Mientras que Kant convirtió la causalidad en el vehículo para integrar la experiencia humana de los fenómenos, sin 

relación ontológica alguna entre sí. Y a partir de ahí la ciencia renunció a buscar conexiones entre los fenómenos, 

bajo la idea de que las entidades teóricas no describen entidades físicas, la leyes científicas no describen conexiones 

reales, la arquitectura de las teorías físicas no reflejan el orden de las cosas, y las funciones matemáticas no 

traducen el curso de la realidad; de este modo, la verdad científica se convirtió en fruto de un acuerdo global entre 

un constructo teórico y los hechos de la experiencia. 

Esta fue la versión desarrollada por el Círculo de Viena, entre otros. La apuesta radicaba entonces en 

arriesgar con el realismo y suponer que la naturaleza responde a nuestras preguntas; o bien simplemente tomar a las 

ciencias como imágenes del mundo, válidas por su éxito y no por su verdad. En estas condiciones, la causalidad fue 

relegada como válida más bien al ámbito de la imputación legal, el protagonismo de la acción y la responsabilidad 

moral. 

Sin embargo, el mundo de la medicina, la biología, la tecnociencia y la biotecnología, de algún modo ha 

restituido el interés por la noción de causa. Hacia el siglo XIX y después de la irrupción de la evolución darwinista, 

se buscaba una explicación causal a la transición de lo inerte hacia lo vivo; se distinguió entre la causalidad física y 

la biológica, y se les intentó diferenciar respecto de la causalidad presente en la acción humana. 

La causalidad biológica apareció como un modo de vincular fenómenos heterogéneos pluridimensionales 

en vistas a un fin coordinado, con el azar como una condición adicional. El azar no era ya la negación de la 

causalidad, como en el pensamiento moderno, sino un carácter objetivo del cosmos por el que ante un orden de 

fenómenos podían existir simultáneamente una serie de cadenas causales independientes capaces de 

entremezclarse2. 

De este modo la causalidad se veía como un vehículo para establecer que la naturaleza tiene una historia y 

los procesos que la componen son temporales. Así, el estudio de las relaciones causales aparece como el medio más 

seguro para desentrañar la verdad de tales relaciones en la naturaleza, cómo se relacionan y cómo se interfieren. De 

ese modo, el carácter transversal de la causalidad se haría presente en las investigaciones para reconstruir y 

anticipar los fenómenos.  

La confirmación de un cosmos en cambio evolutivo global vino a reforzar la idea de que había una 

vinculación entre causalidad y estrategia: ahora era necesario repensar la noción de causalidad para dar cuenta de la 

filiación de todo fenómeno natural entre sí, en coordinación con la aparición de lo nuevo y la desaparición de lo 
                                                
2 Aranda, Armando, La complejidad y la forma, FCE, México, 1997, caps. V-VIII. 



Emergencia, causalidad y forma: conceptos transversales en el análisis filosófico de la naturaleza | Héctor Velázquez Fernández 
 
 
 
 

 

	
  
 

226 
E N E R O  

2 0 1 4  
 

viejo; da lo mismo si se trata de procesos naturales que de acciones humanas. Una verdadera racionalidad 

estratégica, una relación entre agentes con un fin subjetivo.  

El siglo XX arrojó entonces una noción de causalidad donde ni la contingencia ni el azar ni el caos la 

eliminaban, sino que la hacían más complicada: las relaciones causales mezclan lo fortuito con la regularidad sin un 

sistema natural único; de leyes homogéneas, poblado por un único tipo de entidades, en los que las diversas 

tipologías causales no desaparecen sino que pierden su posición dominante: la física en la química, la química en la 

biología, la biología en la acción. 

La reformulación de la causalidad fue presionada por el hecho de que nuestro universo contiene realidades 

que no estaban preformadas ni presentes en pedazos sueltos a los que sólo faltara ensamblar. Con una simetría 

causal rota, donde aparentemente hay más en el efecto que en la causa y un crecimiento en complejidad, la 

explicación causal adquiere otro carácter: el de reconstruir genealogías y prever génesis. 

La causalidad aristotélica, cuya clasificación marcó un verdadero hito cultural, parecía agotar todas las 

variantes entre las conexiones de los fenómenos naturales: entre los componentes y sus propiedades (causa 

material), entre fenómenos sincrónicos (causa eficiente), la coordinación de los mismos fenómenos (causa formal), 

y la permanencia de los mismos (causa final). Pero no sólo eso, sino que distingue entre causalidades estables e 

incidentales (per se, per accidens), sostenidas y ocasionales (en acto y potencia), necesarias y contingentes... 

En el pensamiento moderno la comprensión de la concatenación entre fenómenos se hizo más simple. La 

sustitución de todas ellas por la causa formal fincada en la identificación de los criterios de interacción entre 

componentes homogéneos, convirtió la causalidad en una descripción, dentro del mecanicismo.  

Sin embargo, en las últimas décadas hemos asistido a una nueva multiplicación de la búsqueda causal: la 

mecánica cuántica, la biología molecular y la química nos han recordado planteamientos antes reservados a la 

investigación de la causa material; las tecnologías fisicoquímicas, biotecnológicas y la medicina, en su vertiente 

fisiológica y terapéutica, han revitalizado de algún modo la causa eficiente y final. Los modelos de acción humana, 

la teoría de la comunicación, el estudio de los códigos, entre otros fenómenos, parecen haber puesto de relieve de 

nuevo tanto la causa formal como la final. Quienes así lo han reconocido se apuran a sugerir que recuperar la 

especulación aristotélica sobre la causalidad no implica retomar su metafísica global.  

En un universo dinámico y evolutivo, poner en orden la incidencia causal no es tarea fácil; ya no es el 

cosmos un sistema de una sola pieza, como quería Leibniz, y hoy se corre más que nunca el riesgo de que nuestra 

clasificación causal sea más artificial que natural. Ya no es sencillo identificar las condiciones iniciales y enunciar 

la ley que gobierna el proceso, como hacía el mecanicismo al distinguir entre los elementos centrales, derivados y 

tangenciales vinculados en función de un criterio de interacción, donde se hacía igualmente sencillo el pronóstico 

que la deducción en función de la descripción del estado actual de un sistema natural. 

Hoy parece más sencilla la predicción que la reconstrucción del pasado causal. De algún modo, en la 

predicción las condiciones iniciales se mantienen presentes, mientras que en la explicación de lo que ya pasó han 

desaparecido para siempre por la asimetría entre el futuro (predicción) y el presente (reconstrucción). 



Héctor Velázquez Fernández  | Emergencia, causalidad y forma: conceptos transversales en el análisis filosófico de la naturaleza  
 
 

 

 

	
  
 

227 
E N E R O  

2 0 1 4  

Hoy la ciencia nos siguiere una clasificación morfológica de la causalidad que nos lleva a una variante 

lineal, que es propia de la causalidad mecánica elemental, continua o discontinua. Pero si la relación entre causa y 

efecto es reproducible dado que las condiciones están bien establecidas y permite la repetitibilidad, ello nos lleva 

más bien a la causalidad formal, aunque la causalidad hoy en día se reconoce más bien como no lineal y discontinua 

e incluso probabilística. El hecho de que las causas inteligentes sólo actúen en presencia de causalidades material y 

eficiente, ha orillado muchas veces a intentar reducir el fenómeno causal a alguna de estas dos.  

Este fue el viejo proyecto positivista que intentaba explicar incluso la dinámica de la acción humana 

refiriéndolo a la operación de sus componentes, aunque muy pronto tuvo que reconocer que la acción del hombre 

genera una singularidad tal en sus acciones que es muy complejo extraer de ella una ley rigurosa, pues aunque se 

presentan de modo interconectado no necesariamente dan pie a una organización.  

Pero no radica en ello el abandono de un proyecto de tal envergadura, sino en que la acción individual y 

colectiva humanas generan novedad y creatividad intermitente y continua, en las que no queda claro si sus 

elementos son procesos naturales (como en la biología), con historias causales genéricas (como en la medicina) o 

entidades como en la física o la mecánica clásica, o cualidades segundas como en literatura. 

Así pues, la noción de causalidad ha tenido una difícil acogida en los entornos científicos modernos; y en 

los contemporáneos parece apenas recuperar un lugar. Kant le devuelve su necesidad pero le quita su alcance 

ontológico, y a finales del siglo XIX se tiene claro que la física no necesita conocer la naturaleza ni las causas de los 

fenómenos que investiga para pretender describirlos.  

Para el positivismo en las diversas formas de Comte, Duhem y el Círculo de Viena, la investigación de la 

causalidad no forma parte del programa de las filosofía de las ciencias, aunque todos ellos de algún modo 

reconocen que es imposible explicar la organización social y política, y la construcción democrática de la acción 

humana sin una referencia a la causalidad en su sentido de imputación moral o jurídica. Sin embargo, las ciencias 

de la vida y la medicina de principios del siglo XX, nos recordaron el protagonismo causal en un continuo que va 

desde las ciencias teóricas hasta la tecnología. Ante un universo que se muestra cada vez más complejo, la 

causalidad parece recuperar su crédito pero parece sin poder hallar su identidad propia. 

La estructura del concepto de causalidad parece haberse diversificado; los modos y técnicas de la 

investigación causal evolucionado; y en la pretensión de explicar cómo nacen, se desarrollan y funcionan los 

procesos de la naturaleza, parece que se requieren otros conceptos que en su transversalidad completen la malla con 

la cual dar integración a los fenómenos naturales. Hoy la sola referencia causal no basta en un mundo 

intrínsecamente complejo, sino que se hace necesaria la incorporación de la emergencia y forma para intentar dar 

una lectura unificada del mundo material. 

 

Emergencia y novedad natural 

 

El problema de la emergencia radica en la explicación de la aparición de lo nuevo. Su uso filosófico es 

tardío aunque lingüísticamente ya está asociado con distinguirse, sobresalir. Su uso para explicar efectos que 



Emergencia, causalidad y forma: conceptos transversales en el análisis filosófico de la naturaleza | Héctor Velázquez Fernández 
 
 
 
 

 

	
  
 

228 
E N E R O  

2 0 1 4  
 

resultan mecánicamente a partir de causas, se debe a Henry Lewes, quien distinguía hechos emergentes (que no 

pueden predecirse con exactitud a partir de las condiciones anteriores de un experimento) de resultantes 

(predecibles a partir de condiciones antecedentes). 

Pero será el contexto biológico de mitad del siglo XIX el que traiga a colación la noción de emergencia 

como un criterio explicativo de la aparición de la complejidad nacida a partir de simplicidades anteriores. No se 

trata del problema teológico de la creación a partir de una nada, sino el surgimiento a partir de un poco, una especie 

de creación continuada: la célula a partir de la materia viva, el cerebro a partir de células embrionarias, o aparición 

de formas a partir de lo que se considere una posible preexistencia de las mismas. 

Para un enfoque realista se trata de un problema ontológico, mientras que para un positivista de un asunto 

metodológico. El reduccionista intentará explicar que los fenómenos se distribuyen en planos diversos o niveles de 

jerarquía en los que cada nivel superior se reduce al inferior: lo psíquico a lo fisiológico y éste a lo físicoquímico; 

éste a lo cuántico, y éste a su vez a su representación colectiva de los físicos, que se reduciría a quienes se dedican a 

la investigación de subpartículas, y éstas a estados cerebrales, con lo que se cerraría el círculo de la reducción.  

Por su parte, quienes apuestan por la emergencia como creatividad natural, si bien explican los fenómenos 

superiores por su nivel inferior y dependen de él, no se deducen de él, sino que suponen una discontinuidad y no 

previsibilidad de un peldaño al otro.  

La emergencia pasa así de ser un enigma (la imposibilidad de reducir el movimiento vital al mecánico, 

explorada por la escuela francesa); a ser un hecho (una discontinuidad cualitativa de la evolución sobre un fondo de 

crecimiento continuo de complejidad), que sería más bien objeto de estudio del emergentismo británico; hasta 

convertirse en un proceso analizable científicamente mediante el crecimiento de complejidades que inducen 

cambios de nivel, en un sentido más propio del estudio del siglo XX. 

La vertiente francesa era muy sensible a la morfogénesis, y el intento de conciliar el mecanicismo físico 

con la espontaneidad vital y la libertad humana. No niega el protagonismo de unos en otros, sino que intentan 

aclarar cómo es que se articulan. Muy pronto su pretensión conciliadora fue calificada de metafísica, puesto que 

deseaban armonizar necesidad y libertad, causalidad mecánica y causalidad libre, explicación científica de la 

conducta y responsabilidad moral, y hasta ciencia y religión. Tanto por parte de los filósofos abiertos a las ciencias 

como por los científicos receptivos a la filosofía. 

El problema es que para los autores de la transición entre los siglos XIX y XX, el universo aparece como un 

todo sin huecos para la emergencia de novedades. Ya lo sostenía Descartes con su idea de la cantidad de 

movimiento constante, ante lo cual la voluntad sólo podía redirigirla, pero no aumentarla ni disminuirla; a lo que 

Leibniz respondería con la armonía preestablecida y Kant con la independencia entre fenómenos físicos y 

espontaneidad radical de la libertad. Los científicos más reputados del XIX pensaban que los cuerpos vivos e inertes 

funcionaban con la misma arquitectura de fondo: Bernard, Humboldt, Berzelius, Berthelot, Huxley. 

El emergentismo británico tendrá una apertura a reconocer que el todo es más que la suma de sus partes, 

que el proceso evolutivo es un surgimiento continuo de totalidades nuevas, cuya complejidad va en aumento (y 



Héctor Velázquez Fernández  | Emergencia, causalidad y forma: conceptos transversales en el análisis filosófico de la naturaleza  
 
 

 

 

	
  
 

229 
E N E R O  

2 0 1 4  

cuya aparición no es predecible, aunque pueda explicarse con posterioridad). El emergentismo tiene su primer 

proceso en Bergson (Evolución creadora, 1909) y su culminación en Whitehead (Proceso y realidad, 1929). 

La emergencia como llegada de lo nuevo reserva su campo al mundo de la vida, el psiquismo y el 

pensamiento reflexivo. El sistema emergente es entendido como un sistema nuevo de relaciones internas como 

entidad nueva, cuya expresión es la relacionalidad intrínseca. 

Ante la aparición de la novedad, el emergentismo presenta tres opciones: el vitalismo sustancial, el 

vitalismo emergentista y el mecanicismo. El más complicado es el mecanicismo pues para justificar la coordinación 

de su exceso de finalidad y ajuste de piezas, aduce la necesidad de un ingeniero inteligente, que hace recordar la 

teología física del siglo XVIII.  

En el VI congreso mundial de filosofía en Harvard de 1926, Lovejoy insistió en que la epigénesis era 

rechazada en la biología del XIX ante la idea de la preformación de la causalidad (según la cual no se halla menos en 

las causas que en los efectos), que los pensadores juzgaban falso porque el pollo no está preformado en el huevo y 

el embrión no es un homúnculo, sino que emergen nuevos tipos de cualidades, seres o sucesos: la síntesis química 

crea un cuerpo nuevo, y la evolución biológica fenómenos psíquicos que no estaban preformados en el mundo 

físico, como el sentir. 

Se debe a René Thom en Estabilidad estructural de 1972 la propuesta de que la estabilidad de las formas 

vivas y la epigénesis escapan a la reducción molecular. Así la morfogénesis dio lugar a catástrofes y reequilibrios. 

Si bien es cierto que Thom no es emergentista y no cree que en el organismo acabado haya más que en el germen, sí 

acepta que la forma exige un trato nuevo, para hacer inteligibles las transiciones del nivel molecular al celular y de 

ahí a las regulaciones globales del organismo. 

Según esta lectura, el carácter emergente de un sistema está relacionado con la no previsibilidad de su 

comportamiento global, y la conformación de modelos que lo mismo sirven para explicar el reajuste ecológico 

posterior a la extinción de una especie, que la propagación explosiva de una epidemia; como se infiere de los 

estudios de Mandelbrot, Prigogine o el mismo Thom. La explicación de la novedad es imposible si no se parte del 

análisis de las estabilidades originaria y resultante, lo cual sugiere redimensionar no sólo la noción de causa y 

emergencia, sino la de estabilidad o forma. 

 

La forma y su entidad  

 

En su sentido más global, forma se relaciona o con un grupo de sujetos o con el conocimiento. Forma 

aparece lo mismo en el contexto de lo geométrico, que en el de la percepción visual o la física de los sistemas 

complejos, la química o la embriología. También hay enfoques formales en la lógica y las matemáticas, y sobre 

todo en la lingüística y hasta en la estética.  

Pero en su relación con causalidad y emergencia, forma aduce más un sentido de constitución de 

entidades; donde forma se opone a no formado, a materia en espera de actualización. La forma se opone a unidad o 



Emergencia, causalidad y forma: conceptos transversales en el análisis filosófico de la naturaleza | Héctor Velázquez Fernández 
 
 
 
 

 

	
  
 

230 
E N E R O  

2 0 1 4  
 

mantenimiento, que es su esquema constitutivo u objetivo. En el sentido de captación, forma se opone a lo que no 

se capta, que es su esquema subjetivo.3 

En el esquema constitutivo, la forma es independiente de la materia. En un cierto sentido forma aduce 

independencia de contextos teóricos y prácticos, una normatividad propia. Por eso se habla de contextos 

formalmente correctos o que respetan la formalidad gramatical. 

De cualquier modo el estudio de la forma insiste o bien en la forma como un todo o en la forma como lo 

que dota de sentido, o en la forma como producción de la naturaleza. La forma como percepción es abordada por la 

Gestalt, que supone que nuestro sistema sensible sólo capta información que una estructura superior se encarga de 

organizar. Es el problema de la forma perceptiva: por qué y cómo percibimos una realidad y no los puntos y líneas, 

por un lado y el significado por otro. 

En la forma entendida como aquello que está más allá del sentido, se incluyen la formalización, el 

estructuralismo y la información, donde la forma refiere a la identidad del objeto del cual es forma. Es el sentido de 

la forma y las reglas lógicas, de las teorías formales, de los modelos, de las estructuras de conocimiento y 

expresión, de la traducción de un ámbito a otro según reglas, de la descripción de un sistema en virtud de su 

información efectiva.  

Pero la recuperación real de la noción de forma está relacionada con la génesis de esas formas, como ya se 

aventuraba con ocasión de la emergencia. La forma asume una significación histórica que vio bien Aristóteles, y 

que advierte René Thom en la teoría de las catástrofes, donde las formas determinan al sistema, cómo se 

comportará y cómo se le reconocerá.  

 

Conclusión: las tareas pendientes de una filosofía de la naturaleza renovada 

 

El estudio de la naturaleza y las implicaciones filosóficas de la lectura científica de la realidad exigen 

advertir los presupuestos de la objetividad científica como una continuidad del conocimiento ordinario, por un lado, 

pero también un enfoque adicional: la integración de los fenómenos, la identificación de los criterios de interacción, 

la aparición de verdaderas novedades y la dirección de las mismas; si bien todas ellas son abordadas desde 

diferentes disciplinas científicas, también contribuyen a su estudio el arte, la sociología y la antropología.  

La visión unificada del mundo no puede lograrse en clave generalizante, con la incorporación de más datos 

y detalles sin la integración que les dote de sentido. Se requiere un paso adicional que no es únicamente epistémico 

porque compromete el comportamiento ontológico de las entidades físicas, y por ello reclama una visión filosófica 

de la naturaleza, más allá de la objetividad metodológica científica que pretende funcionar como modelo de 

racionalidad. 

                                                
3 Para un análisis de la noción de forma y su transformación en la de ley física, así como una revisión crítica sobre el papel de la complejidad en 
el mundo físico, véase el excelente trabajo de Juan Arana, Los sótanos del universo. La determinación natural y sus mecanismos ocultos, 
Biblioteca Nueva, Madrid, 2012, caps. 3, 4, 8 y 9. 



Héctor Velázquez Fernández  | Emergencia, causalidad y forma: conceptos transversales en el análisis filosófico de la naturaleza  
 
 

 

 

	
  
 

231 
E N E R O  

2 0 1 4  

Se requiere la identificación de la peculiaridad de los mundos fisicoquímico, biológico y humano, como 

ámbitos que permitan una distinción puntual de sus componentes, pero también se exige una inteligibilidad entre 

esos sectores en virtud de nociones que recojan comportamientos ontológicos coordinados, como ocurre con la 

causalidad, la emergencia y la forma, que como nociones transversales nos dejan nuevas tareas a quienes nos hemos 

interesado por una filosofía de la naturaleza que retome los enfoques que hasta ahora sólo habían tenido lugar en 

ciertos sectores de la filosofía de la ciencia. 

La propuesta de Andler, Fagot-Largeault y Saint-Sernin, representa un buen avance en la identificación de 

las nociones que integren no sólo la explicación de la naturaleza, sino los fenómenos mismos. No como una 

propuesta epistemológica más sino como una vía para dar cuenta del devenir ontológico de la realidad. 

Habría varios puntos aún que afinar sobre la identificación de la causalidad, la emergencia y la forma 

como nociones transversales en el funcionamiento natural, pero al menos parece que con esta su vencía algo se ha 

avanzado en el abandono de una visión jerarquizaste de la physis y hacia una comprensión más reticular, donde 

todos los elementos de la naturaleza comparezcan igualmente como protagonistas, no sólo como resultado de un 

análisis separador y aislante, sino como un ejercicio para hallar el fundamento de la naturaleza y sus fenómenos. 

Aunque la propuesta es buena, parece que en este sentido la tarea apenas y está por comenzar. 



	
  



Hernán Villarino | Vivir según la naturaleza. El caso de Séneca y Epicuro  
 
 

 

 

	
  
 

233 
E N E R O  

2 0 1 4  

Vivir  según  la  naturaleza.  El  
caso  de  Séneca  y  Epicuro  
Living  according  to  nature:  Seneca’s  and  
Epicurus’  case  
Hernán  Villarino  
Departamento  de  Bioética  y  Humanidades  
Médicas,  Escuela  de  Medicina  
Universidad  de  Chile  
hernan.villarino4@gmail.com  

  

 
  

  
 

  
  
Resumen  
  
Vivir   según   la  naturaleza   en   la   antigua  Grecia   se  presentó,  
como   Jano,   con   una   doble   faz.   Por   un   lado   la   religión  
dionisíaca,   orgiástica,   y   por   el   otro   las   filosofías   ascéticas  
tales   como   el   estoicismo   y   el   epicureísmo.   Estas   últimas  
apelan   ambas   a   la   libertad   como   ingrediente   fundamental  
para  la  autoconfiguración  de  la  vida  humana,  sin  embargo,  
dentro  de  su  unidad  de  sentido  presentan  también  notables  
diferencias  que  a  nuestro  juicio  se  deben  al  carácter  utópico  
del   primero   en   contraste   con   la   visión   sin   salida   del  
segundo.   Por   otro   lado,   ambas   filosofías   constituyen   dos  
concepciones   del   mundo,   lo   que   supone   dos   psicologías  
distintas  no  obstante  un  sólo  método  para  la  aprehensión  de  
la  vida  psicológica,  lo  cual  se  diferencia  del  modo  en  que  la  
psiquiatría   moderna,   basado   en   rasgos   y   funciones,  
aprehende  las  personalidades.    
  
Palabras  Clave  
  
Estoicismo,  epicureísmo,  ascesis.  
  

  
  
  
  
  
  
  
  
  
  
  
  
  
  
  
  
  
  
  
  
Abstract  
  
To  live  according  to  nature   in   the   former  Greece  appeared,  
as  Jano,  with  a  double  aspect.  On  the  one  hand  the  dionisiac  
orgiastic   religion,   and,   on   the   other,   such   ascetic  
philosophies   as   the   Stoicism   and   Epicureanism.   Stoicism  
and  Epicureanism  appeal  both  to  freedom  as  a  fundamental  
ingredient   for   the   autoconfiguration   of   the   human   life.  
Nevertheless,   inside   their   unit   of   sense   they   present   also  
notable  differences  which,  to  our  judgment,  they  are  due  to  
the  utopian  character  of  stoicism  in  contrast  with  the  vision  
without   exit   of   Epicureanism.   Furthermore,   both  
philosophies  constitute  two  conceptions  of  the  world,  which  
implies   two   different   psychologies   and   nevertheless   only  
one  method   for   the   apprehension  of   the  psychological   life.  
This   differs   from   the   way   in   which   modern   psychiatry,  
based  on  features  and  functions,  study  personalities.    
  
Keywords  
  
Stoicism,  Epicureanism,  ascesis.  
  
                              
  

Fecha  de  entrada:  05-­‐‑10-­‐‑2013                                                  Fecha  de  aceptación:  21-­‐‑11-­‐‑2013  

 



	
  



Hernán Villarino | Vivir según la naturaleza. El caso de Séneca y Epicuro  
 
 

 

 

	
  
 

235 
E N E R O  

2 0 1 4  

Vivir  según  la  naturaleza.  El  caso  de  Séneca  y  Epicuro  
Living  according  to  nature:  Seneca’s  and  Epicurus’  case  
Hernán  Villarino  
Departamento  de  Bioética  y  Humanidades  Médicas,  Escuela  de  Medicina  
Universidad  de  Chile  
hernan.villarino4@gmail.com  

  

 
 Introducción 

 

Entre los griegos, vivir según la naturaleza se mostró y se vivió de una forma polar y hasta antagónica. En 

uno de sus extremos estaba la religión dionisíaca, con su festivo y periódico retorno a la naturaleza a través de la 

subversión del orden social y la liberación de los impulsos y represiones con las que y en las cuáles éste opera 

habitualmente. Habría, según esta concepción, un fondo natural, prístino e invariable, que es el constituyente más 

real y más profundo de la vida humana, el que sin embargo, paradójicamente, no es apto para la vida en sociedad. 

La vida de la comunidad, para atender esta disociación, se distribuía en periodos orgiásticos, durante los cuales se 

ponía el individuo en contacto con su condición nocturna, onírica y deseante, y otros, de carácter ascético, que bajo 

la inspiración de Apolo, el día, la luz y la razón se vivía en sociedad restringiendo, postergando o acallando lo 

anterior. Esta división se conserva a su modo en la actualidad, y autores como Nietzsche o Freud son buena prueba 

de esta percepción del carácter escindido de la vida humana.  

Sin embargo, para algunos otros, aún en la misma Grecia, la naturaleza del hombre se identificaba con la 

libertad. De acuerdo con ellos la naturaleza humana real, vivida y conocida no es algo dado sino decidido y elegido. 

A nuestro juicio, dos representantes de este modo de entender las cosas son Séneca y Epicuro, a cuyas doctrinas 

quisiéramos referirnos ahora, entendiendo que en rasgos generales hay dos psicologías. Una, la dominante, es de 

naturaleza nocturna, la otra es la de las concepciones del mundo. En este trabajo hemos adoptado este segundo 

punto de vista, y con ese objeto hemos elegido nuestros casos con la idea de explorar si la libertad provee de una 

imagen unitaria y adecuada de la condición humana.  

 

I. Séneca 

 

Vivió Séneca en un período confuso, en el que el sentido de la bondad tradicional había sido quebrantado y 

en sustitución suya se buscaba el placer. Nacido en Córdoba, era de cuna noble y rico por añadidura. El estoicismo 

romano fue una doctrina aristocrática, pero nació en la cabeza de Zenón, un emigrante oriental avecindado en 

Atenas, y su representante máximo sea quizá Epícteto, que no sólo no era patricio sino que era el esclavo de un 

patricio. Si bien el estoicismo fue una filosofía nacida en un ambiente de expatriados y desheredados cautivó a los 

señores de la época, del mismo modo que Sócrates, hijo de un picapedrero, conquistó a Platón, que descendía de 

reyes en línea directa. En Roma prosperó de preferencia en el ejército y la nobleza; incluso uno de sus autores más 



Vivir según la naturaleza. El caso de Séneca y Epicuro | Hernán Villarino 
 

 
 
 

 

	
  
 

236 
E N E R O  

2 0 1 4  
 

conocidos, Marco Aurelio, el último de los antoninos, fue emperador a finales del siglo II d.C. Su hijo y sucesor, 

Cómodo, en el pórtico del siglo III, abre, no obstante, la más turbulenta, desquiciada e irremediable época del 

Imperio.  

Es muy equívoco, a nuestro juicio, asegurar, como se hace en nuestros días, que la filosofía es la propiedad 

o expresión de una determinada clase social, porque en todas ellas encontramos todas las filosofías. La filosofía es 

la respuesta a un llamado de la razón, que pertenece a todos los hombres. No es patrimonio de nadie en particular, 

ni representa ni encarna a ningún estamento, así es que Cómodo, el hijo de un estoico, pudo ser un desalmado, del 

mismo modo que el hijo de un desalmado puede ser estoico. La filosofía no viene inscrita en los genes, tampoco se 

transmite y aprende pasivamente, es un acto personal del cual la persona que lo realiza es la única responsable. Pero 

también es un acto comunicativo, para filosofar uno ha de sentirse íntimamente concernido por lo que dicen y 

piensan los demás. Por eso, aunque está plenamente justificado que uno adopte en la vida la postura que más le 

acomode o le convenza, es injustificable negarse a oír a los otros. Para Jaspers, filosofía hay sólo una, aunque 

empíricamente desgarrada en infinitas expresiones y polaridades que no se anulan entre sí sino que vuelven con 

cada gran filósofo.  

Si es verdad que hay grandes filósofos entonces en la filosofía hay una jerarquía, pero si nos preguntaran si 

el estoicismo es una gran filosofía quedaríamos perplejos. Es quizá relativamente fácil descubrir una filosofía 

trivial, pero es muy difícil decir, en este terreno, en qué consiste la grandeza. En tiempos recientes una cierta moda 

sostenía que la filosofía helenística era muy inferior a la que le precedió. Sin ningún tropiezo ni rubor se aseguraba 

que toda ella consistía en unas cuantas recetas para alcanzar la ataraxia, pero sin ninguna altura especulativa, rigor 

lógico, ni potencia metafísica. Incluso se la ha llamado, despectivamente quizá, la época de los moralistas menores 

o de la filosofía terapéutica. Sin embargo, aquellos presuntuosos autores deben haberse dado con un palmo en las 

narices cuando en el acto siguiente del drama la rueda de la fortuna puso a la lógica estoica como el antecedente 

más señalado de la moderna lógica analítica.  

Ahora bien, los motivos de aquellos autores es comprensible, porque la pregunta primera del estoicismo es 

la pregunta práctica por el cómo se ha de vivir junto con el esfuerzo para hacerlo del modo elegido. A diferencia de 

otras no es la pregunta por el ser, el alma, el cosmos, etc., la que primariamente lo mueve. Pero como la filosofía es 

un recinto infinito que tiene infinitas puertas de entrada, al hilo de la primera aparecen después todas las demás 

preguntas, de modo que también posee una lógica, una ética, una metafísica, una cosmología, una notable y sutil 

psicología, etc.  

Pareciera que la pregunta por el cómo se ha de vivir se torna acuciante en la desdicha, o cuando el mundo 

conocido se desmorona y desploma hecho añicos; los felices no necesitan hacérsela y seguramente no se la hacen. 

Pero si el estoicismo es un filosofar en la desdicha no por eso es una filosofía desdichada, más bien todo lo 

contrario. No se trata de una queja lastimera, sino de la enérgica, atlética y contagiosa respuesta a una situación 

humana irremediable, opaca y comprometida, pero donde a pesar de todo, sin entregarse ni bajar los brazos, el 

agente conserva el mayor de los bienes: la libertad.  

Séneca, con toda probabilidad no es el más original de los estoicos, aunque sin duda es el que mejor 



Hernán Villarino | Vivir según la naturaleza. El caso de Séneca y Epicuro  
 
 

 

 

	
  
 

237 
E N E R O  

2 0 1 4  

escribe. Al igual que Platón su vocación era el teatro, pero a diferencia suya redactó efectivamente algunos dramas. 

Aquí, en todo caso, sólo nos proponemos revisar su idea del sumo bien.  

 

El bien y el placer 

 

Aseguraba María Zambrano que Séneca escribió en momentos de inaudita turbulencia política, en época 

tan dura y de tanta ruindad como se quiera pensar, pero ante la tribulación de los tiempos, agregaba, “dedicó la 

sutileza enrevesada de su mente, y hasta sus mañas de buen abogado, a engendrar en el hombre el único remedio 

que vislumbrara, la resignación, que no era un simple anestésico sino que engendraba en las humanas criaturas una 

actitud, una cierta alma templada y acordada, una armonía”. El trabajo de Zambrano sobre Séneca se propone y 

alcanza una incomparable recreación del espíritu que anima al estoicismo, además es uno de los textos, aunque 

breve, más hermosos y conmovedores que conocemos del filosofar en lengua castellana.  

Por lo pronto, realiza Séneca una abogadil defensa del sumo bien, ponderando sus cualidades y cotejándolas con 

los supuestos beneficios, pero quizá auténticas desdichas, que se derivan de la búsqueda del placer. Por eso, no 

opone el mal al bien, como es tradicional, sino que enfrenta al bien con lo que en el sentir de los hombres es así 

mismo un bien: el placer, pero cuya naturaleza es en realidad frágil, porque aunque alcanza velozmente la cima con 

la misma rapidez conduce al cansancio, el vacío y el hastío. Por un mero juego de oposiciones, y sin necesidad de 

enumerar sus virtudes, el sumo bien se perfila como lo que a diferencia del placer es duraderamente satisfactorio, 

inquebrantable, continuo, y que llena el alma de una auténtica paz sin dar lugar ni al remordimiento, ni al 

aburrimiento ni a la hartura. Sin haber dicho nada Séneca lo ha dicho todo, presentando al sumo bien como lo más 

deseable y verdadero, como lo que constituye la auténtica búsqueda del hombre despierto que sin errar se atiene a la 

naturaleza de las cosas huyendo de las quimeras amargas y los ensueños insustanciales y volátiles.  

En terminología moderna, lo que a nuestro juicio ha hecho aquí el estoicismo es distinguir firme y netamente el 

goce del placer, y apostar decididamente por el primero. Y este hallazgo, tantas veces olvidado, sin duda que no es 

el único realizado por la filosofía antigua que sigue teniendo valor para la psicología del presente.  

 

La felicidad y la publicidad  

 

Pero entonces, partiendo de lo que dice, ¿es acaso la vida dura, los rigores implacables, la renuncia de 

cualquier dulzura y levedad el contenido esencial de la doctrina que preconiza Séneca? De entrada no lo parece, 

porque el cumplimiento del deber allega bienes anhelados por todos. Los hombres buscamos naturalmente la 

felicidad, pero nada parece más alejado de ella que optar libremente por una existencia llena de privaciones. Sin 

embargo, ¿qué es la felicidad? La mayoría tiene ya sus propias ideas sobre este estado, y hay una amplia 

coincidencia en que los placeres, las riquezas, la holganza y los excesos constituyen su materia. Pero no debemos 

ocuparnos, dice Séneca, en un tono que recuerda a Heidegger, de la mayoría, no debemos seguir sus huellas. No 

porque sea allá donde todos van es allí donde hay que ir. Para no caer en el error respecto de lo que buscamos el 



Vivir según la naturaleza. El caso de Séneca y Epicuro | Hernán Villarino 
 

 
 
 

 

	
  
 

238 
E N E R O  

2 0 1 4  
 

camino debe decidirlo la razón y no la imitación de la mayoría. Con la razón hemos de guiarnos, agrega, para 

encontrar una felicidad real, no aparencial, porque lo que pertenece al espíritu sólo con el espíritu se ha de hallar.  

 

Sabiduría y ataraxia 

 

La sabiduría, que es fruto de la razón, indica que lo que constituye la real naturaleza de las cosa es aquello 

de lo que no debemos apartarnos. Según Séneca, para ser feliz, el alma debe ser dueña de sí, enérgica, ardiente, 

magnánima, paciente y adaptable a las circunstancias; sin angustias, y si bien puede poseer los bienes de la fortuna 

no debe ser esclavizada por ella. El alma, en definitiva, debe vivir serena y libre, ajena a todo lo que la perturba o 

teme, apartada de la complacencia mezquina y de la tiranía de los placeres. Y esto es lo mismo que decir que el 

alma feliz desprecia las cosas azarosas y se complace en la virtud, que nada sino ella la contenta, que no conoce un 

bien mayor que el que ella se da a sí misma por medido de su virtud, sin prestar atención a lo que viene de las cosas 

exteriores. Para el estoicismo es la razón la que asigna el valor a todas las cosas de la vida, porque la naturaleza de 

las cosas está ordenada por una razón eterna. Por eso, la maestra de la vida es la razón, que toma de aquella su 

modelo y su legalidad. La razón, que guía en la virtud y el goce, no en el placer, es la fuente de la verdad, y sin 

verdad no hay dicha verdadera sino aparente. Como enseña la experiencia, el placer también lo alcanzan los 

infames, pero el bien y la bondad no resplandecen sino en una vida razonable y virtuosa.  

Gracias al ejerció estoico de la razón nada se desea ni nada se teme, por ende se permanece siempre 

imperturbable. Por eso, Séneca se pregunta, ¿quién podría querer abandonar este estado de inmutable tranquilidad y 

gozo sereno, de reconciliación con las circunstancias que se viven, cualquiera estas sean, para perderse en 

persecución de los azares que angustian y desasosiegan a quien se lanza tras los bienes exteriores?  

 

Virtud y deber 

 

Pero si a la postre parece que la virtud es calma y fruición ¿no somos virtuosos, acaso, por los deleites que 

nos proporciona? Como dos mil años después ocurrirá en Kant con su imperativo categórico, está planteada aquí la 

relación y el eterno conflicto entre el deber y la dicha, y como Kant, también se inclina Séneca por el deber. El 

deleite, dice, sigue a la virtud, sin duda, pero como un accidente añadido; por eso, no es por él que buscamos 

aquella sino por sí misma. También nacen flores, agrega, en los campos de cultivo, pero los hemos arado para el 

trigo. El placer no es el pago ni la causa de la virtud; el sumo bien no necesita más que a sí mismo, el placer, en 

cambio, no soporta la visión de la muerte, ni del dolor ni de tantos otros pesares que efectivamente nos asedian, 

pero que con la virtud aprendemos a tratar para que no nos mortifiquen ni desazonen. Los que se entregan al placer, 

en cambio, pierden la virtud, y además no tienen el placer sino que el placer los tiene a ellos. El sumo bien, en 

definitiva, no puede contener nada ajeno a sí mismo, porque si no, ¿cómo sería sumo bien? El gozo que nace de la 

virtud, y la alegría y la tranquilidad que lo constituyen, aunque son bienes, en realidad no tienen parte en el sumo 



Hernán Villarino | Vivir según la naturaleza. El caso de Séneca y Epicuro  
 
 

 

 

	
  
 

239 
E N E R O  

2 0 1 4  

bien. Al sumo bien se lo quiere por sí mismo, y aquellos sentimientos pueden ser sus acompañantes o sus 

consecuencias, accidentes exteriores, pero no partes de él.  

 

El bien y el sufrimiento 

 

Como Séneca es un buen abogado, no un demagogo, no ahorra la descripción de la parte amarga del sumo 

bien, que consiste en el cumplimiento del deber por medio de la virtud, aunque también su presentación resulta 

atractiva y estimulante. Pareciera que después de fiscalizar los placeres es capaz de tentarnos con los dolores.  

Es de la vida de los dioses, asegura, de donde hemos de tomar el modelo para vivir; y del modo cómo los 

dioses nos preparan a nosotros así mismo educamos a nuestros hijos, a los que queremos por sobre todas las cosas, 

es decir, en el rigor y la severidad, porque no les permitimos que se abandonen a los placeres y les sembramos el 

camino de pruebas para que se endurezcan. Pero ¿hacemos esto porque nos son indiferentes o porque les odiamos?, 

se pregunta. Al contrario, agrega, queremos que sean buenos, y sabemos que al bueno nada malo puede ocurrirle. 

Las cosas adversas educan su ánimo y les enseñan a ser constantes y fieles, y a sobreponerse a cualesquiera sean las 

condiciones exteriores. Y no es que se desee que se hagan insensibles, de ninguna de las maneras, sino que superen 

con ánimo tranquilo los embates de la existencia. También un jefe militar, dice, designa para las tareas importantes 

y peligrosas a los mejores y más valientes, pero con ello los distingue y le muestra aprecio, reconocimiento y 

admiración; como los dioses, agrega, exigimos más a aquellos de quienes esperamos más, y todo lo esperamos de la 

virtud. Más aún, si preguntamos al hombre verdadero, para que responda en conciencia, ¿quién de ellos no estaría 

dispuesto a sobrellevar cualquier pesar, cualquier amenaza, riesgo o inseguridad para cumplir con las reglas de la 

justicia? No temen éstos las cosas amargas y arduas, no se quejan de su destino, y todo lo que les sucede lo 

consideran un bien. ¿Pensamos, pregunta, que el justo, para aliviarse, prefiere cometer una injusticia?; no, asegura, 

no importa la carga que transporte, siempre sabe cómo llevarla con fortaleza, y cuando nosotros le contemplamos 

nos place verle luchar contra las calamidades con la serenidad e intrepidez del cazador al que acomete una fiera. 

Para Séneca nada hay más grande que un hombre valeroso que combate su mala suerte; al fin de cuentas, a pesar de 

todo lo que se diga sobre el placer, la mayoría de los hombres siguen prefiriendo el destino de un Régulo1 a la 

frivolidad de un Mecenas.  

 

Los males 

 

Las cosas que regularmente llamamos males, se asegura en el estoicismo, en realidad no son tales, porque quienes 

se aprovechan de ellas, en primer lugar, son los que los sufren. También cuando estamos enfermos, dice Séneca, 

                                                
1 General romano caído prisionero durante las guerras púnicas. Se comprometió con sus captores para ir al Senado llevando un mensaje de paz, y 
a volver después a Cartago. Sin embargo, luego de entregar, exponer y explicar aquel mensaje, defendió públicamente que para salvar sus lares y 
penates, lo más íntimo y sagrado de Roma, debía continuarse la lucha hasta abatir totalmente a los enemigos. Acto seguido, sin embargo, volvió 
a Cartago, aunque en realidad nada lo obligaba a hacerlo, nada excepto el cumplir con la palabra empeñada tal como desde siempre lo 
demandaron lares y penates. Terminó siendo salvajemente torturado y asesinado por los cartagineses. 



Vivir según la naturaleza. El caso de Séneca y Epicuro | Hernán Villarino 
 

 
 
 

 

	
  
 

240 
E N E R O  

2 0 1 4  
 

nos zajan, amputan, sangran o cauterizan, pero todo ello ocurre para la salvación e integridad del cuerpo. ¡Y cuanto 

más importante no es la curación y perfección de nuestro ánimo! Del mismo modo ¿Cuántos de los deleites nos 

resultan, en el fondo, perjudiciales? La virtud, por lo demás, para mostrar su existencia requiere ser probada. Quien 

nunca enfrentó las desdichas, ¿cómo sabe que puede hacerlo?, se pregunta Séneca. Llevando una vida regalada, 

agrega, uno termina ignorando quien es verdaderamente, y se engaña a sí mismo respecto de sí mismo; por eso, hay 

quienes activamente buscan las desgracias, para que brille su índole y su virtud. En realidad, lo que el vulgo llama 

bienes y males, la pobreza, la enfermedad, la desdicha, el exilio, la misma muerte, por el mismo hecho de que 

afectan a buenos y malos se prueba que en el fondo no son bienes ni son males. También los malos son ricos y 

sanos y bellos, el hombre sabio, en cambio, no quiere retener nada de aquello que todos persiguen, y nada le puede 

ser arrebatado a quien no le interesa retener nada.  

 

La ley y razón estoica del mundo 

 

A la postre, todas las cosas que ocurren suceden de acuerdo con una ley inviolable establecida desde la eternidad. 

Nada podemos cambiar en el orden del mundo. Lo que acontece, por la regularidad de las causas y los efectos ya 

está establecido desde el comienzo, y ni siquiera los dioses lo pueden modificar. Entonces, lo que quiera que sea 

que nos ocurra es necesario que nos ocurra. Contra ello nada vale revolverse. No obstante, somos libres, lo que se 

prueba porque podemos elegir la forma de vivirlo. En el estoicismo, si nos identificamos con el querer de los dioses 

y con la razón eterna nada soportamos contra nuestra propia voluntad; ni lo más terrible ni lo más amargo nos es 

impuesto, libremente lo asumimos. Ya que en el estoicismo nada es casual y todo necesario, sólo nos queda 

tolerarlo todo con valor, con ánimo sereno, sin murmuraciones ni quejas.  

 

Las características del estoicismo 

 

 El concepto clave del estoicismo es la resignación ante el mal y el sufrimiento, y el maestro de la misma, 

como dice Zambrano, sin duda que es Séneca. Pero, curiosamente, en nuestra época la resignación es tarea de 

pusilánimes y carece de valedores.  

 La primera explicación del hombre occidental sobre el mal y los males, aquello que impregna su 

imaginación, la cifra quizá más honda, está tomada del episodio adánico. De acuerdo con ella el mundo y el hombre 

son esencialmente buenos, y el mal es el fruto de su propia torpeza y estupidez. Esta es una versión optimista, 

porque si el origen del mal es el hombre, él mismo es quien puede ponerle remedio. De acuerdo con esta 

interpretación se han alimentado todas las utopías habidas y por haber, cualquiera sea su origen y su fundamento, y 

no se puede negar la parte de verdad que hay en ellas porque sin duda la actividad humana es responsable de una 

parte del mal que hay en el mundo.  

No obstante, en el mal que es obra humana sólo una porción de él es realizado a conciencia, la otra es 

indeliberada e incontrolable. La técnica se desarrolló con la mejor intención de alivianar el trabajo y facilitar la 



Hernán Villarino | Vivir según la naturaleza. El caso de Séneca y Epicuro  
 
 

 

 

	
  
 

241 
E N E R O  

2 0 1 4  

existencia, pero produjo como consecuencia insospechada la deshumanización y emergencia de la masa, por un 

lado, y la polución contaminante por el otro, que amenaza con hacer inviable la vida sobre la tierra. Aunque quizá 

se podría postular que es posible desterrar la mala fe, sin que hasta la fecha nadie sepa cómo, dado que en realidad 

no conocemos todas las consecuencias de nuestros actos nunca será posible erradicar del todo el mal no conocido 

que provocan y provocarán aún nuestras actividades más inocentes, de los cuales también somos responsables. 

 Puesto que el mal, independientemente de la voluntad y propósitos humanos termina siempre 

reapareciendo, en el pasado se elaboraban teodiceas adánicas para exculpar a Dios. Lewis dice que el dolor es no 

sólo inevitable sino la prueba de una gran sabiduría, porque sin él no sabríamos que estamos enfermos, o nos 

destruiríamos irremisiblemente sin que nada nos avisara que acometemos empresas peligrosas, como por ejemplo el 

simple coger agua hirviendo. Para Scheler, en cambio, en el dolor físico hay algo incomprensible, incluso absurdo, 

cuando lo vemos como señal para el sostenimiento de la vida. Sufrimos dolores atroces si nos sacan las uñas, pero 

quedamos insensibles cuando nos rebanan el cerebro, que es un órgano harto más esencial que las uñas. Por lo 

pronto, el mal de Alzheimer demuele el encéfalo con total sigilo y discreción, alegremente y sin provocar la más 

mínima molestia, y es en realidad difícil hallarle un sentido a todo el sufrimiento que contemplamos en la 

psiquiatría. En todo caso, si el dolor sirviera de aviso pregunta Scheler, ¿una inteligencia absoluta no pudo diseñar 

otro sistema menos bárbaro?  

Cuando se arguye que el dolor es un mecanismo adaptativo seleccionado inconsciente e indeliberadamente 

en la naturaleza por las ventajas que ofrece, en el fondo se brinda una nueva teodicea sedante y consoladora, que 

donde antes decía Dios ahora dice evolución, pero que no evita volver a preguntarse qué mundo es este donde el 

dolor y el sufrimiento constituyen ventajas adaptativas. La vida, y la materia, aparecen aquí traspasadas por un 

drama existencial que en el pasado radicaba en la misma fuente divina; pero so capa de naturalismo se hace una 

reivindicación ingenua del mal, cuyas consecuencias, si uno se lo tomara realmente en serio, serían desoladoras e 

impensables.  

Por otro lado, la imaginación cifrada de occidente ha estado dominada también por otra tradición bíblica, 

la que arranca de Job, quien no se aviene a culparse a sí mismo de los males y desdichas sin cuento que padece, y 

las pone como responsabilidad del mundo. A su alrededor, un corro de funcionarios de Dios lo conmina a que 

reconozca su responsabilidad en sus propias desgracias, y no culpe blasfemamente a la creación e indirectamente al 

creador. Pero Job insiste, inquiere, polemiza y debate directamente con el mismo Dios, desoyendo a los papanatas 

que lo rodean. Ahora bien, lo maravilloso del caso es que cuando Dios habla en primer lugar desautoriza a sus 

propios abogados, tildándolos de charlatanes, ignorantes e insensibles, y, en segundo lugar, condiciona su respuesta 

a que Job le conteste una serie de cuestiones que él plantea. Como evidentemente Job no tiene idea de aquello sobre 

lo que está siendo interrogado, el asunto de fondo queda recíprocamente sin respuesta. Si Job no conoce ni siquiera 

la parte, ¿cómo podría explicársele el todo? Lo esencial es que Dios mismo reconoce la realidad del mal y el 

sufrimiento, rehúsa a explicar su necesidad y los deja como incomprensibles, de modo que no hace una teodicea ni 

tampoco demagogia. Pero puesto que en el texto aparece como que Dios mismo ha sido tentado por el demonio 

para probar a Job, queda en el aire si no serán estos rasgos necesarios de la creación y puestos allí ex profeso.  



Vivir según la naturaleza. El caso de Séneca y Epicuro | Hernán Villarino 
 

 
 
 

 

	
  
 

242 
E N E R O  

2 0 1 4  
 

 El que el mal y el sufrimiento son inherentes al mundo, que sean parte necesaria e inextinguible de él, 

aunque de modo misterioso e incomprensible, ha sido formulado antes y después de Job de muchos modos y 

maneras, pero nunca con tanto éxito, en un contexto tan inesperado y con personajes tan decisivos. Adán y Job son 

las cifras de dos y sólo dos concepciones posibles del mundo, aunque desarrolladas en cada caso con infinitos 

matices, y en las que los hombres han de vivir cuando pretenden una comprensión radical de sus propias vidas. 

Como son cifras aquí no cabe preguntar cuál es la verdadera, porque para las existencias las dos pueden serlo y en 

cada caso las dos lo son. Desde luego Job no está solo, entre los de su cuerda podemos contar a los maniqueos, los 

gnósticos, el mundo trágico de Nietzsche, el doliente de Schopenhauer, las situaciones límite de Jaspers, etc. 

  Comoquiera que sea, el tema que aquí nos convoca realmente es el estoicismo. Ahora bien, a la luz de la 

exposición anterior podemos inferir legítimamente que ésta filosofía está más cerca de Job que de Adán. Todas las 

cosas que ocurren, y con ello el mal y el sufrimiento, suceden, dice Séneca, de acuerdo con una ley inviolable 

establecida desde la eternidad, ley de la que no podemos cambiar un ápice porque todo acontece según la 

insobornable regularidad de las causas y los efectos, y ni siquiera los dioses pueden modificarlo. Descartada queda 

entonces, y en primerísimo lugar, la utopía de raíz adánica y todas sus derivaciones filosóficas y cientificistas. Pero 

puesto que también el mal es ley del mundo, persiste la posibilidad de rendirse a él, de exaltarlo, admirarlo, 

mimarlo, celebrarlo, adorarlo, etc., como ocurre, por ejemplo, con el satanismo antiguo y moderno. Por último, los 

que dicen que el bien y el mal son sólo interpretaciones humanas pero que carecen de realidad, dirán quizá a sus 

hijos que cambien la exégesis cuando les duelen las muelas; en todo caso, así se ponen por fuera, quizá por encima 

de la experiencia humana común, comunicable y comunicada, de modo que no sabemos cuál es el lugar que habría 

de asignárseles en este antiquísimo debate.  

 Pero una vez reconocido el mal como sustancia inextirpable del mundo, como parte fundamental de su idea 

arquitectónica, de la cual cada mal empírico es expresión, como aquello, en fin, que siempre retorna y está presente 

siempre en todas las cosas, los estoicos sacaron consecuencias originales para responder a la pregunta de cómo se 

ha de vivir.  

La primera ya la hemos comentado: son anti o extra utópicos y por ende no tenían ninguna mercancía que 

vender. Pero mantuvieron ese difícil equilibrio en el que se huye del esoterismo, donde se agazapa la soberbia, sin 

por eso caer en el proselitismo, que manifiesta un indiscriminado deseo de dominación y poder. No hay doctrinas 

estoicas secretas, todo está dicho públicamente en sus textos, pero tampoco hay en ellos anzuelos ni coacciones, 

sólo una transparente voluntad de verdad y comunicación.  

La segunda, es que no hay ningún lugar del universo donde el mal pueda ser eludido, de allí que a 

diferencia de otros no crearan monasterios donde escaparse y ponerse al abrigo de las inclemencias, ni tampoco, 

como Epicuro, un jardín propio donde vivir protegidos y entre amigos. No desarrollaron técnicas especiales de 

meditación, oración ni psicoterapia, ni tampoco ritos de purificación ni nada que propendiera a la estabilidad mental 

ni emocional o porque no lo necesitaron o porque no se avenía con su carácter; en todo caso les bastó con la razón y 

la filosofía. Tan leve y esencial es el equipaje de los estoicos que algunos han creído que no tenían ninguno.  

Se quedaron en el turbio e impreciso mundo de lo común y corriente y en la situación en que cada cual 



Hernán Villarino | Vivir según la naturaleza. El caso de Séneca y Epicuro  
 
 

 

 

	
  
 

243 
E N E R O  

2 0 1 4  

estaba, como esclavo o como emperador, y desde allí actuaron como pudieron, porque el poder de cada hombre es 

muy menguado. No existió una iglesia estoica, ni un partido político estoico, con su comité central, su comisión 

política y su regusto por mandar y disponer de la vida y hacienda de los otros para el propio beneficio. Sin 

embargo, cuando las circunstancias lo determinaron ocuparon cargos decisivos en la administración del Estado, 

desde donde defendieron, real y consecuentemente, la idea de la igualdad entre los hombres y sus inferencias 

jurídicas: la concesión de la ciudadanía romana para todos los habitantes del Imperio y la emancipación de la 

esclavitud.  

Fueron radicalmente individualistas, no porque confiaran en el individuo sino porque la tarea de la vida se 

vive a título personal; sólo a la persona cabe hablarle ya que sólo ella es responsable y puede responder, y sólo en 

ella, finalmente, se miden la salvación o la perdición. Pero que fueran individualistas no significa que fueran 

antisociales, como se entiende hoy, sólo que no creían que ningún orden social por sí mismo podía acabar con el 

mal en el mundo, en cambio, bien sabían que las estructuras de poder concebidas para amortizarlo generalmente lo 

agravan.  

No hay, por último, nada patético en el estoicismo. Aunque reconocían la necesidad inscrita en el fondo 

insondable de la realidad relativa al mal y el sufrimiento, intensificada hasta el paroxismo por las condiciones de 

vida del Imperio, no por ello se rindieron ni se tornaron sus aliados. Su idea de la ataraxia y la serenidad, a 

diferencia de cualquier otra no está en un imaginario más allá de aquellos sino más bien de cara a ellos y en ellos. 

Pero asomados con entereza al oscuro corazón del mundo, los estoicos descubrieron, a pesar de todo, la posibilidad 

del bien y de la vida buena. Este es un ejemplo, antes de Nietzsche, de aquello que en él celebraba Gadamer: vivir 

en las condiciones extremas de falta de salida sin salvarse de la desesperación pensando que ya pasará, sino con un 

autentico imperativo categórico, sin cuya razón práctica, dice este autor, no seríamos. También, nos parece, los 

estoicos encarnan aquello que Heidegger consideraba característico de Nietzsche: la vida que deja de clamar 

venganza por el paso del tiempo y de lo que fue, ese irremediable tósigo del resentimiento.  

 Este es, a nuestro juicio, y dicho brevemente, el sentido de la resignación, desapego e imperturbabilidad 

estoica, que no tiene nada de pasividad ni de abandono, es más bien uno de los ejemplos de acción y actividad más 

puras ejecutadas jamás por esa clase rara de hombres que no viven de ilusiones pero ponen en juego todas las 

fuerzas que poseen, encaran la realidad terrible del mundo y hacen cuestión de sí mismos. Podrá uno estar o no de 

acuerdo con ellos, pero de lo que no cabe duda es que en los más de quinientos años que transitaron por este mundo 

no dejaron como herencia ninguna infamia ni vergüenza digna de recordación. Por eso, un conocido autor del siglo 

XX, Jorge Luis Borges, podía decir que aún sentía el estimulante aroma de las doctrinas del pórtico.  

 

II. Epicuro  

 

Epicuro (341-270 a.C.), nació en Atenas en los comienzos del período helenístico, es decir, en aquel 

mundo político y espiritual en que las ciudades-estado precedentes habían sido reemplazadas por los 

imperios y la globalización.  



Vivir según la naturaleza. El caso de Séneca y Epicuro | Hernán Villarino 
 

 
 
 

 

	
  
 

244 
E N E R O  

2 0 1 4  
 

Los historiadores la describen como una de esas épocas paradójicas que siempre reaparecen en el curso de 

la historia, en las cuales el progresivo conocimiento del mundo no humano contrasta con la pérdida de la 

capacidad para entender y gobernar el mundo humano que los mismos hombres han construido pero en el 

que viven perdidos e impotentes. La reseca y envejecida argamasa de creencias, usos y costumbres que los 

unía se desmorona, las instituciones claudican y se hace patente que la realidad del destino humano 

depende de la dirección que cada uno se da a sí mismo. De allí que las respuestas creadoras son las que se 

orientan por la persona, quien enfrenta la gran dicotomía del propio interés o el deber propio como formas 

de encarar un mal difuso, ubicuo y mal comprendido. El dislocamiento de la verdad, y con ello de la 

comunidad, obligan a cada quien a buscar de nuevo lo esencial, la salvación, frente a una situación sin 

salida, caracterizada por los fracasos sucesivos y la violencia desatada.  

 En la Vida de los más ilustres filósofos, dice Diógenes Laercio que siendo muy niño Epicuro emigró con 

su familia a la isla de Samos, y que se consagró a la filosofía desde los catorce años de su edad. Después 

de algunas peripecias, idas y venidas, se dedicó, en la grata compañía de sus amigos, a vivir y enseñar sus 

doctrinas en una parcelita a las afueras de Atenas conocida como El Jardín, en cuyo frontispicio se leía lo 

siguiente: Aquí reina el placer. Pero desde un comienzo fue calumniado. Así, Diótimo Estoico publicó con 

su nombre cincuenta cartas escandalosas. Su antiguo discípulo, Metrodoro, afirmaba haberle visto vomitar 

dos veces al día por sus excesos alimentarios. Aunque siempre denostado tuvo también siempre valedores. 

En la antigüedad lo reivindicó Séneca, y tempranamente, en la época moderna, Quevedo y Gassendi entre 

otros. Lucrecio, poeta romano del siglo I, escribió un extenso y famoso poema titulado De rerum natura 

(De la naturaleza de las cosas), inspirándose en su vida y reflexión.  

A juicio de Laercio, Epicuro era el más prolífico de los filósofos, porque escribió más de trescientos 

volúmenes en aquella época en que no había ordenadores ni máquinas de escribir. Pero en razón de la fama 

aureolada de vicio y crápula que ha pesado sobre su vida y su obra, en donde el placer constituye el bien 

supremo y la meta más importante de la vida, los fanáticos, inquisidores y estalinistas de aquella época 

quemaron y destruyeron casi todos sus escritos. Hoy sólo se conserva una exigua parte, constituida por las 

Cartas a Pitocles, Herodoto y Meneceo; Testamento; las Máximas Capitales; Exhortaciones; 

Gnomonologio Vaticano y fragmentos de cartas y obras Perdidas. En el siguiente trabajo expondremos 

algunas de las ideas capitales de este autor, tomando como referencia el libro de no más de cien páginas 

que contiene todos sus textos conservados. Hemos dividido el escrito en esa serie de temas que ocuparon a 

Epicuro, y a modo de corolario quisiéramos contrastar esta doctrina con la estoica y las eventuales 

relaciones que ambas tienen con el conocer psiquiátrico.  

 

La naturaleza  

 

En la carta a Herodoto, Epicuro expone las líneas capitales, la estructura fundamental de sus nociones 

sobre la naturaleza, de modo que aunque se haya perdido sus detalladas exposiciones sobre el tema por fortuna 



Hernán Villarino | Vivir según la naturaleza. El caso de Séneca y Epicuro  
 
 

 

 

	
  
 

245 
E N E R O  

2 0 1 4  

poseemos el esqueleto de sus ideas. 

Epicuro es un seguidor del atomismo de Demócrito y Leucipo, por eso consideraba que el universo era 

infinito y eterno, y que estaba constituido de átomos y espacio vacío. Los átomos son elementos invisibles, 

indivisibles e indestructibles dotados de movimiento espontáneo, en virtud de cuyos choques se produce entre ellos 

la solidaridad que da origen a las estructuras macroscópicas que podemos apreciar con los órganos de los sentidos, 

a saber, nuestro cuerpo, el de los animales y plantas, el de los astros y planetas y todo lo que ellos contienen. Las 

cosas así constituidas son lógica y materialmente divisibles y descomponibles hasta sus distintos compuestos 

atómicos, que son innumerables en su interna variedad y cuyo número es infinito. El espacio, el lugar vacío donde 

los átomos están, es también infinito. Nada hay fuera de este universo así conformado, nada, por lo mismo, puede 

influir en él desde fuera de él. Todo lo que hay en él está a merced de los átomos dispuestos de alguna forma en 

algún lugar. Los mismos dioses están constituidos por átomos más sutiles, igual que el alma humana.  

 

Alma y conocimiento 

 

Conocemos con nuestra alma porque desde los cuerpos se desprenden continuamente átomos, cuyas 

formas, eidolas, son las del cuerpo desde donde se desprenden y que tienen la capacidad de impresionar los órganos 

de los sentidos. Esa perpetua descomposición de los cuerpos, que terminaría con su aniquilación, se contrarresta por 

la también perpetua captación de átomos que reemplazan a los que le abandonan. El alma, compuesta de átomos 

más livianos distribuidos por todo el cuerpo, tiene su propio movimiento por medio del cual confirma la 

aprehensión de los órganos de los sentidos o encuentra en los datos de la memoria un testimonio que los contraría. 

El aprendizaje es el resultado de la repetida recepción de eidolas, que terminan por formar en la mente lo que llama 

un preconcepto, con el cual es posible comparar lo que se tiene almacenado con las siempre renovadas impresiones 

procedentes de la sensibilidad. El error es posible si frente a una eidola que es un simulacro infiel al cuerpo desde la 

que ha emanado, la mente no encuentra otros testimonios, preconceptos, que la desacrediten.  

Sostiene Epicuro, al parecer, una teoría sensualista del conocimiento, donde el conocimiento es entendido 

como materia que interactúa con materia. Quizá no haya en él, propiamente, una teoría del conocimiento, sino una 

reducción de la relación cognoscitiva a otra de causa-efecto puramente material.  

Como quiera que sea, de esta imagen del cosmos se desprende que nada debe perturbar al hombre 

proveniente de dioses u otras creaciones supuestas en los mitos y la religión. Nada ni nadie puede obrar al margen 

de la lógica y composición de los átomos. Por lo mismo, tampoco nada permanece por siempre, porque los 

compuestos, finalmente, terminan degradados, incluidos nuestro cuerpo y nuestra alma. No cabe esperar ni un cielo 

compensatorio ni un infierno penalizador, de allí que no tengan sentido ni los anhelos ni las angustias que la 

expectativa de estas consejas alienta entre los mortales. Ni hay otra vida, en definitiva, ni hay inmortalidad.  

  

La filosofía 

 



Vivir según la naturaleza. El caso de Séneca y Epicuro | Hernán Villarino 
 

 
 
 

 

	
  
 

246 
E N E R O  

2 0 1 4  
 

En la primera parte de la carta a Meneceo, su hijo, formula Epicuro una exhortación a la filosofía, la que 

llama a practicar lo mismo a los jóvenes que a los viejos, porque en todas las edades queremos disfrutar del placer y 

ser felices, es decir, vivir sanos de cuerpo y serenos de ánimo y no podemos alcanzar ninguna de ambas cosas si no 

reflexionamos acerca de los medios que a ello nos conduce. El placer, que es la meta a la que nos encaminamos de 

un modo espontáneo, está muy lejos de consistir en excesos, como quizá podría pensarse, sino en la ausencia de 

dolor y en la tranquilidad del alma, la famosa ataraxia. Por eso, ni el sexo ni la comida son por sí mismos las 

fuentes de la vida agradable. Es más bien el juicio adecuado, después de examinar las causas y las consecuencias de 

nuestras elecciones, quien nos indica lo que es apropiado para no vivir presas de la inquietud. Por eso, el bien 

máximo y el principio de toda felicidad es el buen juicio, y sin él no puede haber vida humana buena, bella y justa, 

es decir, feliz.  

En efecto, el hombre no puede vivir felizmente si se engaña y no conoce con precisión lo que hay. La 

teoría de la naturaleza le enseña la verdad del mundo en que vive y lo que en función de ese conocimiento le cabe 

esperar y, sobre todo, descartar. Sólo así son accesibles las reales dulzuras de la vida, que no se ven empañadas por 

las ominosas perspectivas y las falsas esperanzas que creen descubrir otras doctrinas y leyendas.  

Pero aparte de esto, el hombre, que es un ser práctico, precisa conocerse para saber cómo ha de 

comportarse en relación consigo mismo. Del estudio de la naturaleza se derivan algunas premisas para la moralidad, 

pero no todas. Aunque la doctrina de Epicuro es materialista no por ello es determinista. Si bien llevamos impresos 

al nacer tendencias y apetitos no estamos encadenados a ellos, somos libres, y al satisfacerlos con precipitación, 

lejos de alcanzar el placer somos conducidos a la desdicha. Es gracias al buen juicio, adiestrado y ejercitado por la 

filosofía, que se encuentra el camino a la verdadera felicidad.  

 

Los temores 

 

Las incertidumbres de la vida y el futuro, la ignorancia, los conceptos falsos, los mitos etc., son una fuente 

de terribles temores que inundan de ansiedad la vida de los hombres. El conocimiento verdadero, en cambio, la 

justa determinación de la naturaleza de las cosas nos libera de ese tropel de miedos al que las gentes sucumben 

llenas de inquietud y sufrimiento. Si no temiéramos a lo celeste, a lo que está bajo tierra, al infinito, al futuro y al 

fracaso en realidad no necesitaríamos del conocimiento. Pero los tememos, dice Epicuro, por eso, la filosofía y la 

ciencia son una terapéutica que aleja los malos espíritus que asaltan y a veces doblegan nuestro ánimo.  

Para Epicuro, es el conocimiento el que nos indica que los dioses existen, porque consideraba suficientes 

los testimonios que en todas partes se han exhibido para probar su realidad, lo mismo el que sean inmortales e 

incorruptibles, al menos relativamente. Pero a su juicio ni son la causa de nuestra existencia ni intervienen tampoco 

en nuestros bienes ni en nuestros males, por ende carece de sentido temerles. No participan ni se ocupan de nuestras 

vidas y no se conmueven por nuestros sentimientos, súplicas, llantos o lamentaciones, son, sin embargo, un modelo 

para nosotros, porque viven entre ellos felizmente y cultivando la amistad.  

Por otra parte, el extendido y universal temor a la muerte se aplaca y desaparece cuando comprendemos, 



Hernán Villarino | Vivir según la naturaleza. El caso de Séneca y Epicuro  
 
 

 

 

	
  
 

247 
E N E R O  

2 0 1 4  

de acuerdo con esa fórmula epicúrea que ha alcanzado imperecedera fama, que cuando nosotros somos la muerte no 

es y cuando la muerte es nosotros no somos. Entonces, ¿a que vivir con aprehensión por ella cuando en realidad es 

nada ni guarda relación con nosotros? No es lógico angustiarse por la espera de algo cuya presencia no nos habrá de 

perturbar. El futuro, cuya incertidumbre aterroriza a la mayoría, si bien no está en nuestro arbitrio determinarlo 

tampoco estamos íntegramente librados a él si sabemos reconocer los verdaderos bienes y los males verdaderos. La 

suerte, al fin de cuentas, no influye en el hombre sabio.  

  

Deseos y placeres 

 

Para nada pareciera que estamos mejor dispuestos y capacitados que para perseguir y obtener los placeres. 

Nuestra naturaleza lleva inscrita su búsqueda y sus objetos sin requerir de adiestramiento. Sin embargo, en pocas 

cosas podemos engañarnos más que en este asunto, por eso, su ejercicio requiere de una pedagogía. No se trata de 

una moralidad que los degrade, los juzgue o los condene. Lejos de eso, todos los placeres son el mismo placer, 

todos son legítimos y ninguno está vedado, pero solo si su persecución no acarrea un sufrimiento mayor o una 

pérdida de la ataraxia.  

Entre los deseos, a los que la mayoría sucumbe neciamente, algunos son necesarios y otros naturales, pero 

los hay también vanos, que a diferencia de los otros no tienen límites. (Lo infinito, dice Cassirer, a lo que el hombre 

griego temía, no hace referencia lo que no tiene límites sino a lo que no tiene forma, a lo indeterminado). Si lo 

entendemos así podremos guiar nuestras acciones para conseguir la salud del cuerpo y la tranquilidad del ánimo, 

porque ni hay que precipitarse en todo los placeres ni salir corriendo de todos los dolores, a veces estos últimos 

terminan reportándonos un placer mayor.  

Los deseos, que por no ser satisfechos no conducen al dolor, no son necesarios, y si son perseguidos a 

pesar de todo se debe a la vanidad que tiende a lo ilimitado. Debemos, más bien, buscar la autarquía, de modo de 

limitarnos y conformarnos con poco. A fin de cuentas, lo que demanda la naturaleza es fácil de obtener y con 

hambre el pan sabe tan bien como el más delicado de los manjares Si como es de regla no tenemos mucho, esto nos 

ha de bastar, y si la fortuna nos ha provisto en exceso disfrutaremos de ello sin temor a las pérdidas. El placer, en 

realidad lo necesitamos cuando sentimos dolor, pero sin dolor no necesitamos placer. Y no debemos en este asunto 

tomar consejo de los hedonistas, porque su búsqueda no desvanece sus temores ni les enseña los límites de los 

dolores y los placeres  

Epicuro sufría, al parecer, de frecuentes cólicos renales. Al final de su vida no interrumpía ninguna 

actividad que estuviera desarrollando por su acometida. Hasta tal punto consiguió dominar el dolor, que si estaba 

charlando permanecía imperturbable en esa actitud, con su tranquilidad, buen humor y bonhomía habituales, de 

modo que su interlocutor no se enteraba por lo que estaba pasando. Toda la filosofía de Epicuro, dice Cioran, 

sesgadamente a nuestro juicio, se explica por esta enfermedad, y por la lucha sostenida contra ella a todo lo largo de 

su vida.  

 



Vivir según la naturaleza. El caso de Séneca y Epicuro | Hernán Villarino 
 

 
 
 

 

	
  
 

248 
E N E R O  

2 0 1 4  
 

El Estado 

 

Los hombres o los animales que carecen de pactos de no agresión no tienen noción de lo justo y viven 

enfrascados en una perpetua guerra. El Estado es un bien que surge para dar seguridad, y lo justo, fundamento del 

Estado, es el símbolo de lo que es conveniente para no recibir daño ni para causarlo. Por eso, la justicia, que ha de 

ser igual para todos, materializa lo que es útil en las relaciones recíprocas. Del mismo modo, lo injusto es lo que no 

contempla, o ignora, lo conveniente de esas relaciones. La noción epicúrea de lo justo es utilitarista, a diferencia de 

los estoicos para quienes es deontológica. Una se basa en los resultados, la otra en la idea del deber.  

En el trato con los semejantes basado en la justicia epicúrea, la vida en sociedad se torna un asunto 

tranquilo y placentero, que es lo que se persigue. Claro que con la existencia del Estado hay quienes desean escalar 

posiciones, obtener poder y celebridad. Nada está prohibido si con ello alcanzamos el placer, no obstante, aquello 

es un bien sólo si se alcanza esa seguridad que conduce a la estabilidad y la ataraxia. Sin embargo, las acechanzas e 

intrigas del poder, las frecuentes revueltas y golpes, las disputas y desavenencias, etc., difícilmente otorgan 

seguridad a quienes se embarcan en la vida política. En realidad, concluye Epicuro, no es necesario llevar una 

existencia de luchas y competencias, porque sabiendo que es fácil obtener lo que hace falta no es difícil alcanzar lo 

que hace la vida perfecta. Aún reconociendo la necesidad del Estado, Epicuro prefirió llevar una existencia retirada 

y dedicada al cultivo de su jardín y de la amistad. Por ello, el filo-estoico Cicerón, filósofo del más político de los 

pueblos al decir de Hanna Arendt, calificó su estilo de vida como propio de cerdos. Llamaba despectivamente “la 

piara de Epicuro” a sus seguidores 

 

La amistad 

 

La filosofía y el conocimiento de la naturaleza son imprescindibles para alcanzar la vida feliz, pero su 

efecto en nuestra existencia es puramente negativo. Gracias a ellos nos aliviamos de los temores, aprendemos a 

barajar los placeres y a tratar con los dolores, nos enseñan a eludir la discordia en la vida social y nos recuerdan los 

peligros que en ella topamos para alcanzar la felicidad. Pero por útiles y queridos que sean, todos los nombrados 

anteriormente son bienes indirectos. El único bien directo y positivo que nos brinda la sabiduría, y el más precioso 

de todos, a juicio de Epicuro es la amistad. Por eso, dice, una sociedad basada en ella es más estable y placentera 

que otra basada en la justicia. A diferencia de lo que pensaban los estoicos, creía Epicuro que la amistad nos hace 

justos y no que la justicia nos hace amigos.  

Por cierto, la sociedad fundada por él en torno al Jardín era una sociedad de amigos. En su testamento expresa su 

desvelo individualizado por aquellos que le han acompañado a lo largo de la vida, y se empeña por distribuir sus 

bienes acorde con sus necesidades y para la subsistencia de su estilo de vida. En ese documento queda patente que 

lejos de haber vivido pensando en sí, como cabría esperar en alguien que predica como meta de la vida la búsqueda 

del placer, lo unían a los otros dulcísimos lazos y la constante preocupación por su destino y su propia felicidad. 

Cuando el cuerpo y el alma de Epicuro, según su filosofía, se habían disuelto en los átomos componentes, su 



Hernán Villarino | Vivir según la naturaleza. El caso de Séneca y Epicuro  
 
 

 

 

	
  
 

249 
E N E R O  

2 0 1 4  

amistad, lo que él más apreció, aquello en lo que puso todos sus esfuerzos y desvelos, su amistad, decíamos, seguía 

existiendo a pesar de todo, y continuaba obrando entre los vivos y resistiendo a la muerte incluso cuando ya todo se 

había consumado.  

 

Epicureísmo y estoicismo  

  

Es difícil concebir íntegramente el sistema epicúreo de pensamiento, porque ya no nos es accesible todo él. Pero 

por lo que podemos deducir de su idea de la naturaleza, del conocimiento y de la justicia (física, lógica y ética), ni 

continúa ni está a la altura de las reflexiones de aquellos que le precedieron y que él conoció. Si en la filosofía, 

como decía Platón, hay los amigos de la tierra y los amigos de los dioses, Epicuro pertenece sin duda a los 

primeros, pero de modo tal que en detrimento de su propia filosofía es completamente sordo para los logros y 

hallazgos de los segundos.  

 Se puede aventurar que la palabra placer, con la que es legítimo caracterizar su doctrina y con ello su 

búsqueda del modo adecuado de vivir, no se aproxima ni significa hedonismo, que es lo que de entrada y 

habitualmente nos sugiere dicho término. En la actualidad debemos hacer permanentemente esta corrección para 

poder comprenderlo. Placer, para nuestro autor, es fundamentalmente ausencia de dolor, de temor, de angustia, etc., 

es decir, paz, tranquilidad, ataraxia en definitiva.  

Sin embargo, que caractericemos con una negación el estado epicúreo de placer es el fruto de nuestra necesidad 

de comprensión y no de la sustancia de su propia reflexión. La calma y ataraxia no son estados negativos, ni 

ausencias, ni sensaciones de vacío, etc., pero a diferencia de como entendemos el placer tampoco son un momento, 

un éxtasis, una culminación. Se trata, más bien, de un modo de vida, un estado permanente, constante e 

inquebrantable alcanzado por medio del gobierno racional y voluntario que el hombre hace de su propia existencia, 

movido por la reflexión y el conocimiento, y alcanzado a través del ejercicio, la práctica corporal, la disciplina 

mental, etc. Como en los estoicos, por placer aquí debiera entenderse goce.  

Pero a diferencia de los estoicos, Epicuro cree que es posible limitar el mal y el sufrimiento, ponerse a resguardo 

de él, desterrarlo de la existencia por medio de un acto de la voluntad, y para ello es preciso acotar el círculo de la 

propia actividad rehuyendo en particular la vida política. Claro que a diferencia de los eremitas, Epicuro no se 

propuso vivir la vida solitariamente sino en el seno de de una sociedad pequeña donde todos son unánimes respecto 

de los fines y los medios, y donde, por ende, no caben la disensión ni la lucha. Por eso, es inherente a su doctrina un 

cierto sectarismo, que seguramente en manos de Epicuro no alcanzó los rasgos de mezquindad que hacen 

deleznable a todas las sectas y partidos. Y prueba de ello es la genuina amistad, no complicidad, que le unía a los 

suyos, lo que tan claramente quedó reflejado en su bellísimo testamento.  

A partir de lo anterior, y en su sustancia, ¿era el epicureísmo, como no ha dejado de reprochársele, indiferente a la 

suerte de los otros, de aquellos, en definitiva, que no pertenecen al propio círculo de amigos? ¿Consiste en ponerse 

una venda en los ojos, en compañía de otros, para que los pesares del mundo no nos invadan, atormenten e 

interrumpan nuestra propia quietud? Si así fuera, la censura de Cicerón apuntaría a la soberbia de todas las sectas, y 



Vivir según la naturaleza. El caso de Séneca y Epicuro | Hernán Villarino 
 

 
 
 

 

	
  
 

250 
E N E R O  

2 0 1 4  
 

es que pareciera que también pudiera reproducirse aquí esa práctica de todas ellas que separa irremisible y 

netamente el mundo de los necios del de los sabios, el de los iniciados de los ignorantes o el de los sublimes 

respecto de los vulgares. Los estoicos, que aborrecían los refugios, querían vivir la vida mezclados con los demás, 

aunque no como masa ni rebaño sino como personas, porque creían en la unidad y comunidad de destino de todos 

los hombres cuando la vida se vive a título personal. Pero no se puede juzgar a Epicuro por los epicúreos que le 

sucedieron, aquellos que al parecer vieron, conocieron y condenaron tan malamente los estoicos romanos. En todo 

caso, nos parece que el mensaje de Epicuro no se dirige a una clase ni a un tipo de hombre sino a todos. 

Seguramente no quería una jardín sólo para él sino para cada uno, por eso no meditó, reflexionó y escribió en 

términos esotéricos.  

Si la postura de los estoicos cae cerca de Job, la de Epicuro, en cambio, tiene el sabor y el regusto de un 

Adán que con la inocencia recuperada pretendiera instalarse de nuevo en el paraíso, pero sin ninguna conciencia de 

haber mordido la manzana y de lo que eso significa. En el epicureísmo, el conocimiento intelectual, que despeja y 

aclara los malos entendidos, parece, a pesar de todo, poder enseñarnos cuál es el origen y el remedio del mal y el 

sufrimiento para así librarnos de ellos como si fueran meros errores de instrucción, aunque el saber de la física y de 

la naturaleza, que además nunca será completo, ni ahora ni entonces es imperativo de cara a nuestras decisiones. 

Por eso, en su construcción, jalonada de aciertos y observaciones valiosas, hay también un cierto optimismo que es 

totalmente ajeno a los estoicos, y que suena utópico, ciego e inverosímil, pero que circundando toda su doctrina a 

ratos la penetra y malogra. 

 

III. Fantasía psicológica a modo de conclusión 

 

Es indudable que en la imperturbabilidad y ataraxia buscada por Epicuro hay una gran similitud 

psicológica con lo perseguido por los estoicos (y el reconocimiento de Séneca así lo grafica). Por eso, un 

investigador moderno podría abrumarse frente a lo antinatural y anticientífico de estas concepciones del mundo, 

que parecen negar el evolucionismo, la lucha por la vida, las ventajas adaptativas, el principio del placer, etc., en el 

contexto de una actitud groseramente decadente y antivital. Alarmado por la severa patología de estos y otros 

sujetos similares, concebiría acaso un tipo de personalidad, que por llamarla de algún modo denominaremos 

Abstinente, la que configurada por un conjunto básico de rasgos que son constantes y estadísticamente 

significativos, poseería también otra constelación posible de los mismos, que no se verifica en todos los casos pero 

cuya presencia no niega la aprehensión central. A partir de esta unidad, otro investigador buscaría sus bases 

anatómicas y fisiológicas analizando las funciones comprometidas. No obstante, ¿bastan rasgos y funciones para 

caracterizar una personalidad?  

Parece demasiado grande el hiato que a pesar de sus coincidencias separan al estoicismo del epicureísmo 

como para que queden unificados basados en los rasgos comunes que presentan las personalidades que los han 

ostentado. Hay en el espíritu de ambos un fondo que los hace extraños e inasimilables. De modo que después de 

todo el trabajo sintético, ¿qué sabríamos sobre las personalidades Abstinentes? Por lo pronto, los rasgos en la 



Hernán Villarino | Vivir según la naturaleza. El caso de Séneca y Epicuro  
 
 

 

 

	
  
 

251 
E N E R O  

2 0 1 4  

descripción son tenidos como propiedades, sin embargo, para el actor, el rasgo no es algo tenido sino querido, a 

veces aborrecido, siempre es un valor o un dis-valor. Para entender a estas personalidades probablemente 

tendríamos que estudiar sus ideas, biografías y situación (y esta última no son los datos objetivos sino lo en ellos 

comprendido), pero sobre todo su modo de hacer real y personal una posibilidad que siempre está a nuestra 

disposición. Así deshacemos todo el camino objetivo seguido previamente, cuyos resultados quedan expuestos al 

comentario de Von Weizsäcker:  

 

Es un necio quien compra manzanas y sólo cuenta cuántas hay y cuánto pesan, sin saber qué gusto tienen. 

Este es el conocimiento decisivo, y no su contenido abstracto. Por lo tanto, este mundo de la vida pregunta 

“¿qué precio tiene esto, qué valor tiene aquello?”, y de este modo se origina, en el mercado de la vida, la 

mercadería espiritual como un valor. Solo el valor origina la validez; y lo que vale es verdadero para mí (p. 

68). 

 

Que la psiquiatría anduvo el primer camino y haya tenido que desandarlo lo ilustra la consideración y 

posterior rectificación relativa a la homosexualidad.  

El análisis funcional de la personalidad, por otro lado, analizado y criticado tanto por Jaspers como por 

Von Weizsäcker, plantea una pregunta circular por la relación del todo y la parte, pregunta que se arrastra desde 

Aristóteles y que reza así: ¿vivimos porque hay funciones o tenemos funciones porque vivimos? ¿La función es lo 

primero y determinante, o es ella misma una manifestación de la interioridad abierta del viviente? Aunque en los 

estudios objetivos la función se toma como causa, su carácter circular no permite zanjar si en realidad es causa o 

efecto. La función, dice Goldstein, se subordina a lo real y positivo, es decir, a la totalidad del viviente y su 

esfuerzo por vivir.  

Las diferencias humanas, para Jaspers, radican en la materia de lo realmente vivido en la vivencia, no en el 

rasgo ni en la función. Por eso, en los tipos, la vivencia, que no es pura espontaneidad sino que traduce un muy 

diverso trabajo o ausencia de trabajo en el quehacer del espíritu, con sus matizadas consecuencias para el vivir, es la 

que otorga el peso de la realidad. De allí que, para Jaspers, lo que hace una vida total y unitaria, hasta donde la vida 

humana puede serlo, no son las características psicológicas sino aquello que llama existencia, es decir, el modo en 

cada quien se planta en la vida a partir de un algo común. Por el acto de decisión o indecisión existencial, que 

unifica y constituye una totalidad viva, histórica y sometida al tiempo, las partes psicológicamente iguales son 

diferentes en relación con la específica totalidad a la que refieren.  

Por último, quien contempla un mundo espiritual, dice Jaspers, corre el grave riesgo de imponer en él sus 

propias valoraciones y teorías, y por lo tanto no verlo sino que verse a sí mismo en él. Foucault, al fin de cuentas, 

ha creído descubrir en buena parte de la objetividad psiquiátrica valoraciones implícitas y no aclaradas. Pero, si es 

preciso que yo participe de otros mundos espirituales según el que yo soy para poder comprenderlos, no es posible 

alcanzar una objetividad desinteresada. La de Jaspers es más bien una advertencia para controlar un sesgo 

inevitable, una apelación a la justicia con que debemos tratar todas las cosas, no a la objetividad. A la postre, el 



Vivir según la naturaleza. El caso de Séneca y Epicuro | Hernán Villarino 
 

 
 
 

 

	
  
 

252 
E N E R O  

2 0 1 4  
 

estoicismo se entiende mejor en contraste con el epicureísmo, y viceversa, y nuestra valoración, incluso inclinación 

por uno de ellos, facilita la penetración y visión del otro, y de las reales coincidencias y diferencias que los unen y 

separan. Quizá lo único que cuenta es ser consciente de ello.  

 

Bibliografía 

Séneca, Sobre la felicidad, Alianza, Madrid, 2004. 

Mates, B., Lógica de los estoicos, Tecnos, Madrid, 1985.  

Zambrano, M., El pensamiento vivo de Séneca, Losada, Buenos Aires, 1944.  

Scheler, M. El sentido del sufrimiento, Goncourt, Buenos Aires, 1979. 

Lewis, C.S., El problema del dolor, Universitaria, Santiago, 1990. 

Gadamer, H.G. Acotaciones hermenéuticas, Trotta, Madrid, 2002.  

Heidegger, M., ¿Qué significa pensar? Nova, Buenos Aires, 1978.  

Jaspers, K., Psicología de las concepciones del mundo, Gredos, Madrid, 1967. 

Epicuro, Obras, Tecnos, Madrid, 1994. 

Diógenes Laercio, La vida de los más ilustres filósofos, Orbis, Madrid, 1987. 

Arendt, H., La vida del espíritu, Paidós, Buenos Aires, 2002. 

Von Weizsäcker, V., Escritos de Antropología Médica, Libros del Zorzal, Buenos Aires, 2009. 

Macintyre, A., Historia de la ética, Paidós, Barcelona 1982. 

Long, A., La filosofía helenística. Estoicos, epicúreos, escépticos, Alianza, Madrid, 1984.  

 

 

 



revistadefilosofia.com


