REVISTA DE FILOSOFIA



La seleccion de originales para publicacidn, se someten de manera sistematica a un informe de
expertos externos a la entidad editora de larevista y a su consejo de editorial.

Estos informes son la base de la toma de decisiones sobre su publicacion o no, que corresponde en
ultima instancia al Consejo de Redaccidén de larevistay a la Direccion de la misma.

BASES DE DATOS QUE RECOGEN LA REVISTA EIKASIA

BIBLIOTEQUE NATIONALE DE FRANCE



Director ejecutivo:
Dr. Roman Garcia

Secretaria de redaccion:

Noemi Rodriguez
Pelayo Pérez

Consejo de Redaccién

Dr. Fernando Pérez Herranz (Univer
sidad de Alicante), Dr. Patricio Pe-
nalver (Catedratico Filosofia, Univer-
sidad de Murcia), Dr. Alberto Hidal -
go TuiAdn (Universidad de Oviedo),
Dr. Roman Garcia (Dr. en Filosofia.
Director Instituto de Estudios para la
Paz), Dr. Rafael Morla (Catedratico
de Filosofia, Universidad de Santo
Domingo, RD.), Dr. Antonio Pérez
(Universidad de la Laguna), Dr. Ri-
cardo Sanchez Ortiz de Urbina, Dr.
Felicisimo Valbuena (Universidad
Complutense de Madrid), Dr. Jose
Antonio Lépez Cerezo (Universidad
de Oviedo), Dr. Silverio Sanchez Co-
rredera, Dra. Alicia Laspra (Universi-
dad de Oviedo), Dr. Pablo Huerga
Melcén, D. Mariano Arias, Dr. Jaco -
bo Mufoz (Catedratico de Filosofia
de la Universidad Complutense de
Madrid.) Dr. Félix Duque (Catedrati -
co Historia Moderna Universidad
Auténoma Madrid), Dr. Luis Alvarez
Falcén (Universidad de Zaragoza).

Foto portada: Mesopotamian Tablet 3000 - 2000 BC

ISSN:1885-5679

© de la edicioén:
Eikasia Ediciones

Maquetado y diseito
Eikasia

Edita

Eikasia Ediciones
Bermudez de Castro 14 bajo
Oviedo.

C.P: 33011

Espafia.

Teléfono: +34 984 083 210

www.eikasia.es
eikasia@eikasia.es






SUMARTIO | NUMERO 54 | ENERO 2014
FILOSOFIA DE LA NATURALEZA
Numero coordinado por: Fernando Miguel Pérez Herranz

Miguel Espinoza
Discurso de bienvenida al tercer simposio del Circulo de Filosofia de la Naturaleza, pp. 7-10.
Resumen/Abstract

LuzI. Acedo Moreno
La teoria de la causalidad aristotélica:una aportacion a la biologia contemporanea, pp. 11-26.
Resumen/Abstract

René Cecena
Espacio moderno y epistemologia. Las relaciones entre Filosofia natural, Fisica y Metafisica en los siglos XVII y XVIII, pp. 27-40.
Resumen/Abstract

Cevriye Demir Giines
Les idées de loi naturelle et de contingence selon Emile Boutroux, pp. 41-52.
Resumen/Abstract

Miguel Espinoza
Ser en potencia, pp. 53-68.
Resumen/Abstract

Gabriela Garcia Zerecero
Una aproximacion filosofica a la naturaleza del movimiento: una perspectiva necesaria en el estudio de la realidad natural, pp. 69-82.
Resumen/Abstract

Jorge Gibert Galassi
Ontologia social y el problema de los mecanismos, pp. 83-92.
Resumen/Abstract

Hakan Giindogdu
On Hartshorne’s Objections to Determinism and Compatibilism, pp. 93-106.
Resumen/Abstract

Alex Ibarra Pefia

La legalidad de la naturaleza, un problema para la autonomia de la induccion: el planteamiento filoséfico de Desiderio Papp, pp. 107-
118.

Resumen/Abstract

Martin Lopez Corredoira
El ocaso de la era cientifica/The twilight of the scientific age, pp. 119-146.
Resumen/Abstract

Edmundo Moure Rojas
La poesia como medio de conocimiento de la naturaleza, pp. 147-164.
Resumen/Abstract

Maria Teresa Pérez Arenzana
La identidad entre esencia e individuo como cuestion clave para el conocimiento de la naturaleza en Aristoteles, pp. 165-178.
Resumen/Abstract

Fernando Miguel Pérez Herranz
Llamando a las puertas del universo, pp. 179-206.
Resumen/Abstract

11

27

41

53

83

93

107

119

147

165

179



Felipe Poblete Garrido
;Es la Justificacion de la Induccion un pseudoproblema?, pp. 207-220.
Resumen/Abstract

Héctor Velazquez Fernandez
Emergencia, causalidad y forma: conceptos transversales en el andlisis filoséfico de la naturaleza, pp. 221-232.
Resumen/Abstract

Hernan Villarino
Vivir seguin la naturaleza. El caso de Séneca y Epicuro, pp. 233-252.
Resumen/Abstract

207

221

233



Miguel Espinoza | Discurso de bienvenida al tercer simposio del Circulo de Filosofia de la Naturaleza

Discurso de bienvenida al
tercer simposio del Circulo de
Filosofia de la Naturaleza

Welcome Address to the Third Symposium of

the Philosophy of Nature Circle
Miguel Espinoza
Universidad de Estrasburgo

Resumen

En este Discurso de Bienvenida al III Simposio del Circulo de
Filosofia de la Naturaleza realizado los dias 21, 22 y 23 de
noviembre de 2012, se agradece la generosa hospitalidad
ofrecida por las autoridades de la Universidad de la
Frontera de Temuco, Chile, y en particular, los entusiastas
esfuerzos realizados por los anfitriones, miembros del
Circulo, Profesores Rubén Leal Riquelme y Samuel Herrera
Balboa. Luego, teniendo en mente a los auditores que no son
miembros del Circulo, se da una idea de la esencia y de los
objetivos de una filosofia de la naturaleza que debe ser
sacada del olvido en que la tienen la mayoria de los filésofos
y de los cientificos contemporaneos.

Palabras clave

Circulo de Filosofia de la Naturaleza, Tercer Simposio,
Universidad de la Frontera, metafisica y ciencia.

Abstract

In the present Welcome Address to the Third Symposium of the
Philosophy of Nature Circle which took place on November
21st, 22nd and 23rd 2012, attention is called to the fact that the
authorities of the Universidad de la Frontera, Chile,
generously accepted to host our meeting. A special
gratitude is addressed to Professors Rubén Leal Riquelme
and Samuel Herrera Balboa, members of our Circle, who
imagined this conference in their university and assured its
success. Finally, and since the audience is not composed
exclusively of members of the Circle, an idea is given
concerning the nature and the objectives of the philosophy
of nature. It is said, in particular, that this philosophy needs
to be rescued from the unjust oblivion in which it finds itself
to day.

Keywords

Philosophy of Nature Circle, Third Symposium,
Universidad de la Frontera, metaphysics and science.

Fecha de entrada: 05-10-2013 Fecha de aceptacion: 21-11-2013

ENERO
2014






Miguel Espinoza | Discurso de bienvenida al tercer simposio del Circulo de Filosofia de la Naturaleza

Discurso de bienvenida al tercer simposio del Circulo de Filosofia de

la Naturaleza

Welcome Address to the Third Symposium of the Philosophy of Nature Circle
Miguel Espinoza
Universidad de Estrasburgo

Este Tercer Simposio, en cuatro afios de existencia, del Circulo de Filosofia de la Naturaleza, es
testimonio de estabilidad y de trabajo continuo, a pesar de que no tenemos una disciplina de base unica, a pesar de
las barreras lingiiisticas y del hecho que estamos tan separados geograficamente. El Circulo se compone
actualmente de mas de ochenta profesores-investigadores. Se han intercambiado casi dos mil cartas que son,
muchas de ellas, breves textos filosoficos. Se han publicado tres volimenes colectivos y la actividad del Circulo dio
a luz una revista, Scripta Philosophice Naturalis. Incluso estos aspectos, puramente cuantitativos, revelan la
necesidad de despertar una filosofia natural adormecida desde hace mas de un siglo por la mayoria de los filosofos
y de los cientificos.

Es probable que en esta audiencia haya quienes, movidos por una curiosidad legitima, buscaran, si no lo
han hecho ya, el significado de filosofia de la naturaleza en enciclopedias y manuales. Veran que salvo excepcion
los autores se detienen antes del siglo XX, como si después del siglo XIX no hubiera nada, porque la filosofia de la
naturaleza habria sido reemplazada definitivamente por la ciencia natural. A partir del siglo XVII, fecha de inicio de
la ciencia moderna, la humanidad occidental adquiri6 las herramientas para explicitar, en detalle, las consecuencias
del nefasto dualismo metafisico iniciado, entre otras filosofias, por la doctrina platénica. El mundo estaria separado
en dos: el espiritu inteligente, licido y activo y la materia estiipida, oscura y pasiva; lo psiquico y lo corporal; el
hombre y la naturaleza; los hechos y los valores; las ciencias naturales y las humanidades. Pero esto es un error: la
separacion no es real, nada la justifica, y su conservacion es una de las causas mas importantes de la desorientacion
cultural que caracteriza a nuestra época.

No es raro que los observadores supongan que la ciencia no tiene nada significativo que decir a una
filosofia que se habria quedado sin su objeto principal, la naturaleza; e inversamente, continiia la suposicion, la
busqueda de la sabiduria no tiene nada significativo que aportar a una ciencia pragmatica y oportunista. En este
divorcio de mutuo acuerdo se estipula que corresponde sélo a la ciencia estudiar los hechos naturales, mientras la
filosofia se reserva una serie de actividades que supuestamente trascienden estos hechos, a saber, la subjetividad,
nuestra manera de ver y de pensar, los valores. Sin embargo, aunque no esta hoy dentro del horizonte intelectual, no
es la filosofia natural, esta union intima de la metafisica con los fundamentos de la ciencia, la que necesita
justificacion, sino la creencia contraria segun la cual la filosofia natural pertenece a un pasado irrevocable.

La filosofia de la naturaleza reconoce a la ciencia moderna tanto su autonomia como sus descubrimientos
innegables —razon por la cual el filésofo de la naturaleza integra los datos de la ciencia—. Ahora bien, la filosofia
de la naturaleza considera que la ciencia, aunque es autdbnoma, no puede evitar una serie de presuposiciones

filosoficas, las que hay que sacar a la luz del dia para examinarlas. Se sigue que sélo la union intima de la ciencia

ENERO
2014



Discurso de bienvenida al tercer simposio del Circulo de Filosofia de la Naturaleza | Miguel Espinoza

con la filosofia es susceptible de darnos un atisbo de la profundidad y de la extension de la inteligibilidad. Otro
componente de la filosofia natural es su caracter interdisciplinario: sin €l no es posible tener en cuenta los diferentes
aspectos de lo real ni encaminarse hacia una cosmologia armoniosa. Cada conferencia ilustrara estas nociones a su
manera. Detengo aqui esta breve caracterizacion de la filosofia natural.

En nombre de los miembros del Circulo quisiera agradecer, una vez mas, a los organizadores de los
simposios precedentes. Luciano Boi fue nuestro anfitrion durante el primer encuentro realizado en Paris en 2010 en
su establecimiento, /’Ecole des Hautes Etudes en Sciences Sociales, y el aiio pasado Héctor Velazquez nos acogio
en la Universidad Panamericana de la Ciudad de México. La actual reunion en la Universidad de la Frontera se
debe, en particular, a Rubén Leal Riquelme y a Samuel Herrera Balboa quienes, desde que la imaginaron, contaron
con la aprobacion y el apoyo entusiasta de las autoridades de esta noble Casa de Estudios. Vaya hacia ellos nuestro
reconocimiento.

Quisiera llamar la atencidén sobre la buena disposicion hacia nuestra actividad de dos colegas de la
Universidad de la Frontera que no son miembros del Circulo, Francisco Pefia Campos y Fernando Matamala
Vargas. Apreciamos la reflexion que nos dedican. La intencion, al invitarlos, fue dialogar con parte de la ciencia de
esta universidad y marcar con mas fuerza el caracter temuquense del encuentro.

Deseamos, finalmente, que los asistentes a estas jornadas encuentren en ellas una ocasiéon mas de percibir

la profundidad de la naturaleza de las cosas: ése es nuestro objetivo principal.

ENERO
2014



Luz I. Acedo Moreno | La teoria de la causalidad aristotélica: una aportacion a la biologia contemporanea

La teoria de la causalidad
aristotélica:
una aportacion a la biologia

contemporanea

Aristothelic theory of causality: a
contribution to contemporary biology
Luz I. Acedo Moreno

Universidad Panamericana, campus
Guadalajara

liacedo@gmail.com

Resumen

El presente estudio se centra en la teoria de la causalidad de
Aristoteles y su posicion dentro de las ciencias de la filosofia
de la naturaleza. A la vez se hace una relacién con la actual
teoria de la evolucién de origen darwiniano, partiendo de
que Darwin mismo se considera explicitamente aristotélico,
para mostrar que hay una ambigiiedad en el modo de
abordar hoy esta tematica, sobre todo en el pensamiento
bioldgico y de filosofia de la ciencia: se intenta hacer ver que
al no distinguir bien el objeto de las ciencias se incurre en
afirmaciones que se adentran en el dmbito de la metafisica,
sin distinguir la diferencia, lo cual es un error metodoldgico
y epistémico. La conclusion pretende probar que el
pensamiento de Aristoteles sigue siendo actual dentro del
nivel en el que se inserta su investigacion, y por ello atn
puede dar luz a la ciencia moderna y a la filosofia de la
naturaleza actual.

Palabras clave

Arist6teles, teoria de la causalidad, ciencia, Darwin,
darwinismo, biologia, filosofia de la naturaleza.

Abstract

This paper centers on the Aristotelian theory of causality, its
position within science, specifically within the science of
Natural Philosophy. At the same time the paper relates its
conclusions to Darwin’s evolutionary theory —which
Darwin himself considers Aristotelian in character— and
shows that this represents an incongruity because of the
perspective he himself takes. Also, many recent and
contemporary  evolutionists  fall into the same
inconsistencies and make similar mistaken affirmations, due
precisely to not considering the differences between
sciences. Often these errors are really metaphysical
assertions, even though those who make them deny the
value of Metaphysics, or fail to distinguish it from the realm
of science. Finally, the paper aims to show the relevance of
Aristotelian thought in this issue, despite its divergences
from the studies that reject it, and that Aristotle can in fact
shed light in a significant way on contemporary Biology and
on other sciences, such as Physics and Natural Philosophy.

Keywords

Aristotle, theory of causality, science, Darwin, Darwinism,
Biology, Natural Philosophy.

Fecha de entrada: 05-10-2013 Fecha de aceptacion: 21-11-2013

ENERO
2014






Luz I. Acedo Moreno | La teoria de la causalidad aristotélica: una aportacion a la biologia contemporanea

La teoria de la causalidad aristotélica:

una aportacion a la biologia contemporanea!

Aristothelic theory of causality: a contribution to contemporary biology
Luz I. Acedo Moreno

Universidad Panamericana, campus Guadalajara

liacedo@gmail.com

Introduccion: el evolucionismo hoy

Desde mediados del siglo pasado, y aun hoy, en la mayoria de los campos del saber, el principio de la
seleccion natural se presenta como un dogma incuestionable y la creencia en la potencialidad de las mutaciones no
conoce limites. La crisis del neodarwinismo comenzd a producirse a finales de 1960 cuando los calculos
estadisticos de algunos matematicos, como Murray Eden, demostraron que no es posible —por cuestiones de
tiempo— que se diera le evolucion segun las tesis evolucionistas; haciendo ver que si los organismos vivos
hubieran elegido ciegamente entre el gran niimero de posibilidades existentes, la probabilidad de existencia para la
mayor parte de los seres vivos hoy seria nula’. Esta afirmacion, sin embargo, seria cierta si se entendiera la
evolucion como un juego de azar que se realizara en cada instante: lo que parece un hecho innegable en la historia
natural es que en la naturaleza unas moléculas se juntaron, plegandose, formando un mundo interno y comenzaron a
reproducirse —no se sabe historicamente como—, formando un mundo interno, que fue desarrollandose poco a
poco. De hecho, también es reconocido por el mundo cientifico que las posibilidades de evolucion estan
fuertemente reducidas porque, en primer lugar, no cualquier elemento puede integrarse a ella; y, en segundo, la
naturaleza no hace combinaciones de forma lineal (al estilo matematico, susceptible de estadisticas), sino que se
pueden hacer innumerables combinaciones de una sola vez, de modo que se disminuye muchisimo el tiempo
necesario para producir tal o cual sistema.

Por otro lado, conviene tener en cuenta, que la nocidén de evolucion no es moderna: desde los primeros
filosofos griegos existe esta concepcion —en los presocraticos de manera incipiente, siendo de algun modo
Empédocles su principal representante, y en Aristoteles de modo ordenado, llegando incluso a sentar las bases de la
ciencia bioldgica y de los sistemas de clasificacion—, aunque lo que hoy se suele entender por ‘evolucionismo’
inici6 en el Renacimiento con autores como Pierre Louis Moreau —matematico, quien hizo un primer esbozo de la
teoria transformista—, Karl von Linneo, el conde de Buffon, Jean Baptiste de Monet —caballero de Lamarck— de
quien hay que afirmar que fue un gran naturalista, considerado el primer bidlogo que propuso una teoria de la

.y . 3
evolucion como se entiende actualmente’.

' Agradezco de modo especial a Oscar Jiménez Torres por sus observaciones, y sobre todo por el material ofrecido para el presente trabajo. En
especial he de mencionar que sus Reflexiones finales de la exhaustiva obra Las diferencias y el género-sujeto en la zoologia de Aristoteles, Ruz,
México, 2009, pp. 605-624, fueron imprescindibles para extraer las conclusiones fundamentales del mismo.

2 C. J. Alonso, “El neodarwinismo”, en A. L. Gonzélez (ed.), Diccionario de Filosofia, EUNSA, Pamplona, 2010, p. 427.

? Jean Baptiste de Monet, La philosophie zoologique, 1809.

ENERO
2014



La teoria de la causalidad aristotélica: una aportacion a la biologia contemporanea | Luz I. Acedo Moreno

Charles Darwin®, reconocido como el creador de la teoria evolucionista, considera a Aristoteles como
principio y fin de la biologia’; incluso existe una carta escrita a William Ogle, el traductor al inglés de Las partes de
los animales de Aristoteles, donde explicitamente Darwin le escribe: “Linneo y Couvier han sido mis dos dioses,
pero en muchos aspectos, ambos no han sido mas que meros nifios de escuela en comparacion con el viejo

Aristételes”®

. En estos textos, Darwin se reconoce como deudor del pensamiento aristotélico, al menos en el ambito
biolégico, que es al que se refiere en la carta mencionada. En cuanto a su propia teoria, la fundamenta en dos
pilares: la variabilidad o posibilidad de variacion como caracteristica esencial de todos los seres vivos y la seleccion
natural, que es por la cual se mantienen las variaciones favorables y se desechan las que no lo son. Hoy parece
innegable la influencia que ejercid en él la lectura de la obra de Thomas Malthus, Essay on the Principle of
Population, de donde extrae la idea de que la poblacion humana tiende a aumentar en progresion geométrica, es
decir, mas rapido que los recursos naturales necesarios para su subsistencia (progresion aritmética), de donde
concluye que el proceso de seleccion natural ejerce una presion que fuerza a algunos a abandonar la partida y a
otros a adaptarse. Es decir, la seleccion natural en el hombre constituye una real ‘lucha por la existencia’, dentro de
un mundo cambiante, en el que se engendran alteraciones organicas que provocan la sobrevivencia de algunos, que
son los que transmiten esas caracteristicas a sus descendientes. Esto podria considerarse un brevisimo resumen de
lo que es la ‘seleccion natural’. Como se ve, hay una postura bioldgica, con influjo de una teoria sociologica.
Darwin no pretende hacer filosofia, su ambito es cientifico, aunque como veremos si hace afirmaciones que pueden
ser consideradas incluso de orden metafisico.

El neodarwinismo sigui6 de alguna manera los principios evolutivos, pero adoptando las aportaciones de la
genética’, que muestra la importancia de la herencia de los caracteres adquiridos, al redescubrirse las leyes de
Mendel sobre la herencia, en 1900: que habia mecanismos genéticos estables a nivel microscopico que mostraban la
necesidad de mutar el darwinismo integrando esta tematica. Es cuando surge la teoria sintética, a mediados de siglo,
convirtiéndose en el paradigma vigente sobre la evolucion®.

Antes de dejar esta brevisima sintesis, interesa recalcar que estamos hablando de teorias cientificas,
principalmente del area bioldgica y genética, que intenta acercarse, concordar y aportar incluso conclusiones a la
genética de las poblaciones.

Hasta aqui las teorias actuales. El pensamiento moderno no considera a la causalidad sino mecénicamente,

* Charles Robert Darwin, Shresbury, n. 1809: The Origin of Species, 1859.

* I.A. Moore: All of biology is a footnote to Aristotle, en Science as a Way of Knowing: The Foundations of Modern Biology, Cambridge, Mass.,

1933, p. 33.

$ Linnaeus and Cuvier have been my two gods, though in very different ways, but they were mere school-boys to old Aristotle, en Allan Gotthelf,

“Darwin on Aristotle ”, Journal of the History of Biology, 32: 3-30 (1999), p. 3. En su articulo, Gotthelf muestra que, aunque tal carta escrita en

1882 se consideré mucho tiempo como un mero gesto de amabilidad hacia su amigo Ogle para agradecerle el escrito, realmente fue escrita varias

semanas después del cuidadoso estudio de la obra mencionada; mas bien, afirma este autor, este texto se acerca al descubrimiento posterior de

Darwin de que Aristoteles era “uno de los mas grandes... observadores que han existido (1879) equivalente a los grandes sistematizadores

modernos”; incluso parece que refleja que Darwin acepta el pensamiento teleologico del Estagirita. La traduccion es propia.

7 Vid. autores como T. Dobzhanski (Genetics and the Origin of Species, 1937), J. Huxley, con su ‘teoria sintética’ (Evolution: the Moderny

Synthesis, 1942), E. Mayr (Systematics and the Origin of Species, 1942), G.G. Simpson (Tempo and Mode in Evolution, 1944), etc.

¥ Mayr, seguidor de Darwin, afirma que la teoria genética de Aristoteles (vid. Libro IV de la Generacién de los animales) es perfectamente

compatible con lo descubierto sobre la “informacién” que existe en el ADN, de acuerdo con la teoria de la herencia de Mendel (cfr. Mayr, Ernst,
ENERO This is Biology: The Science of the Living World, The Belknap Press of Harvard University Press, Cambridge, 1997, p. 154; cft. etiam, Mayr,

2014 Emst, The Growth of Biological Thought, Diversity, Evolution and Inheritance, The Belknap Press of Harvard University Press, Cambridge,
1982, p. 89).



Luz I. Acedo Moreno | La teoria de la causalidad aristotélica: una aportacion a la biologia contemporanea

a diferencia de Aristoteles, quien profundiza en todos los aspectos que son necesarios para entender la

transformacion o cambio de las realidades biologicas y fisicas.

La causalidad aristotélica

Aristoteles plantea esta tematica desde otra perspectiva’. Aunque parte de escritos y estudios bioldgicos y
zoologicos, distingue los objetos (o géneros-sujetos) de las ciencias que estudian realidades particulares y las que
intentan buscar respuestas universales. Al explicar los principios y causas de la realidad natural como tal, es decir,
en un sentido omniabarcante, se adentra en lo que ¢l llama Fisica y que hoy entendemos como Filosofia de la
Naturaleza, cuyo objeto de estudio es todo “ente movil en cuanto mévil”. De este modo, se sitiia en otro nivel de
conocimiento desde el cual es capaz de aportar elementos que ain hoy pueden ser de gran utilidad a la ciencia
experimental o particular, y la matematica misma, que también distingue como otro género de ciencia teodrica. De
este modo, ayuda a clarificar y ver la teoria evolucionista en su real perspectiva.

El didlogo, pues, entre las modernas teorias de la ciencia y la Filosofia de la Naturaleza es posible (al ser
posiciones y perspectivas diversas: mas amplia en el caso de la Filosofia de la Naturaleza, al buscar los principios
naturales de las ciencias), y precisamente este didlogo —que puede prefigurarse en el debate de Aristdteles con
Empédocles'’— se encuentra en el ambito de la causalidad. La biologia como tal, estudia aspectos como la forma,
el comportamiento, los habitos, migraciones de los seres vivos, clasificacion, organizacion, etc., que son aspectos

causales, pero de tipo particular no principal.

a) Los principios de la realidad natural en Aristoteles

Antes de iniciar propiamente el estudio de la causalidad en la naturaleza, es necesario hablar de lo que
Aristoteles entiende por “naturaleza” fisica; también para comprender mejor lo dicho en el paragrafo anterior.
Aristoteles inicia el estudio de la naturaleza del ente movil simpliciter (Fisica, Libro III), después de haber
estudiado los principios de las cosas naturales en el Libro I y los principios de la ciencia fisica (Libro II). En el
Libro II de la Fisica se pregunta por el objeto de esta ciencia, y se detiene en la nocion de naturaleza. Como se ve,
Aristoteles no esta haciendo biologia ni zoologia en su Fisica, sino propiamente Filosofia de la Naturaleza: esta
buscando los principios generales del ente movil en tanto movil, distinguiendo rigurosamente cuales son los
principios de todas las cosas naturales, y cuales los de la ciencia fisica como tal.

Para ello —siguiendo su acostumbrada solidez cientifica—, primero distingue lo “natural” (como lo son
las plantas y sus partes) de lo artificial o no natural (como es la basura): “De entre las cosas que existen, algunas

existen por naturaleza, otras por otras causas. Por naturaleza existen los animales y sus partes, y las plantas y los

? Las fuentes aristotélicas se estudian a través de la traduccion y comentarios del texto de Toméas de Aquino, con la consideracion de que es
quien mejor lo ha interpretado a lo largo de la historia: cfr. Jorge R. Moran, “Tomas de Aquino, intérprete de Aristoteles”, en Tomdas de Aquino.
Comentador de Aristoteles, Héctor Velazquez (ed.), Universidad Panamericana, México, 2010, pp. 125-154. Aunque se han publicado varios de
estos comentarios en Cuadernos filosoficos de la Universidad de Navarra, esta en proceso la edicion del trabajo completo.
' Sy doctrina es totalmente semejante, al menos desde el punto de vista de la Fisica aristotélica, a la darwinista (cfr. F. 2, Bk 198 b 17-19 ss.,
donde Aristoteles critica con especial acritud la postura del azar de Empédocles contra la de la finalidad de la naturaleza).

ENERO
2014



ENERO
2014

La teoria de la causalidad aristotélica: una aportacion a la biologia contemporanea | Luz I. Acedo Moreno

cuerpos simples (tierra, fuego, aire, agua), porque decimos que éstos y sus similares existen por naturaleza”"'. Lo
que hace esta diferencia —explica a continuacion— es que todas éstas (las que existen por naturaleza) tienen en si
mismas un principio de movimiento y de reposo (con respecto al lugar, o al crecimiento) y no tienen ningun
impulso innato para el cambio. Mas adelante, al introducirse en el tema del movimiento afirma: “Puesto que la
naturaleza es principio del movimiento y de cambio y, puesto que nuestra investigacion versa sobre la naturaleza,
no debemos dejar de lado qué es el cambio, pues al desconocer éste, se desconoce necesariamente también la
naturaleza'’.

Para Aristoteles, “naturaleza” es todo principio del movimiento y del reposo en si mismo'’. Esta tltima
parte —y del reposo”— no suele ser tan estudiada o tomada en cuenta, pero resulta elemental para entender la
cosmovision aristotélica, precisamente porque incluye el movimiento natural de los elementos hacia su lugar
propio; es decir, el reposo es el término al cual llegan por tendencia propia (naturalmente) los elementos'.

Los elementos meramente sensibles no se mueven a si mismos, pero si son activos en cuanto, como se ha
dicho, tienden hacia su lugar propio, como el fuego hacia arriba'’. Las cosas que poseen una ‘naturaleza’, tienen un
principio semejante a éste; y cada una de ellas es una sustancia, porque se trata de un sujeto, y la naturaleza siempre
implica un sujeto en el cual inhiere. El término ‘segin naturaleza’ (o ‘natural’) se aplica a todas estas cosas y
también a los atributos que pertenecen a ellas en virtud de lo que son, p.e., la propiedad del fuego de ir hacia arriba,
la cual no es una ‘naturaleza’ ni ‘tiene una naturaleza’, pero es ‘por naturaleza’ o ‘de acuerdo con su naturaleza’, es
decir, es algo natural al fuego subir.

Antes de seguir con el estudio de la naturaleza fisica, conviene hacer mencion de los principios
constitutivos de todo aquello que es naturaleza. Tales principios son: la materia, la forma y la privacion'.

Brevemente, se puede decir sobre estos principios lo siguiente:

1) La materia

La materia es el primero de los tres principios de la realidad natural, uno de los dos principios a partir de

"' Cfr. F. 2.1, Bk 192 b 1-5, 1, Mb 92 (En adelante F.2.1: libro, leccion de la traduccién tomasiana). Se maneja el texto de Aristoteles —siempre
que sea posible— revisado literal y filoséficamente por Tomas de Aquino, en los Comentarios a los textos citados, traduccion y notas de Jorge
Moran, Cuadernos de Anuario Filosofico, Pamplona 2013. Reale considera que la interpretacion de Bonitz es la inica persuasiva, aqui se ha
preferido seguir la del Aquinate, que nos parece mas acertada (cfr. Bonitz, II, p. 469; G. Reale, traduccion, introduccion y comentario a I/
Motore Immobile (Metafisica, libro XII), La Scuola, Brescial0 1990, p. 3, nota 3).

'2F.3.1, Bk 200 b 10 - 16, c.1, Mb 189, Biblioteca Scriptorum Graecorum et Romanorum Mexicana, trad. y notas de Ute Schmidt Osmanczik,
Universidad Nacional Autonoma de México, 2001.

"F.2.1,Bk 192 b 21-23, cap. 1, Mb 93, (3).

' Cfr. M. Artigas, La inteligibilidad de la naturaleza, 1992, EUNSA, Pamplona, pp. 51-54 ss. En la caracterizacién de la naturaleza se habla de
su dinamismo y estructuracion, sin incluir el reposo como tal. Mas adelante, al explicar la cosmovision aristotélica, manifiesta que en su
caracterizacion se contienen los principios esenciales de tal filosofia de la naturaleza: Nuestra caracterizacion de lo natural va mas lejos. Afirma
que las entidades naturales poseen un dinamismo propio, que ese dinamismo se despliega a través de pautas espacio-temporales, y que el
dinamismo y la estructuracion estan entrelazados. La caracterizacion aristotélica no afirma claramente ninguno de los tres aspectos, aunque es
compatible con ellos y, de algiin modo, los contiene implicitamente (pp. 73-74).

'* Suele decirse que los entes fisicos contienen en si la fuente de movimiento, pero no de causar el movimiento, sino de sufrirlo (M. Artigas, La
inteligibilidad de la naturaleza, 1992, EUNSA, Pamplona, p. 72). Hay que precisar bien este punto porque parece que para Aristoteles y Santo
Tomas, los cuerpos inertes y sustancias fisicas si son capaces de causar un movimiento, ademas de sufrirlo: es lo que denominan ‘el movimiento
propio’.

' Son, pues, tres los principios de las cosas de la naturaleza, a saber: materia, forma y privacion (Tomas de Aquino, Los principios de la
realidad natural, Tradicion, México 1975, I1.6, p. 29; en adelante Principia). Se utiliza esta obra porque en ella, Tomas de Aquino hace una
sintesis muy clara de los primeros dos Libros de la Fisica.



Luz I. Acedo Moreno | La teoria de la causalidad aristotélica: una aportacion a la biologia contemporanea

lo cual se produce algo, p. e., el bronce “a partir del cual” se hace una estatua'’. El otro es la privacion, de la que se
habla a continuacion.

Algunos, argumenta el Estagirita, identifican la naturaleza o sustancia'® de un objeto natural con lo que
inmediatamente lo constituye, p. e., la madera es la ‘naturaleza’ de la cama, y el bronce la ‘naturaleza’ de la estatua
(como cuando decimos, tiene un natural broncineo o es de naturaleza marmorea). Citando a Antifén, muestra que si
plantamos una cama, y conseguimos que eche raices, lo que saldrd no serd una cama, sino un tronco de madera, lo
cual ensefia que lo que se hace artificialmente es s6lo un accidente (o atributo incidental), mientras que la naturaleza
real es “aquélla que permanece continuamente a través del proceso de hacerse "°. Naturaleza, en este sentido, es el
sustrato inmediato de las cosas que tienen en si mismas un principio de movimiento; es decir, la materia, de la que
algo esta hecho.

Conforme a lo anterior, puede decirse que la substancia sensible tiene un cierto nivel de inmanencia,
entiéndase esto en el sentido de que posee un sustrato propio como principio de su realidad, la cual es —valga la
redundancia— natural.

La demostracion de lo anterior estd recogida densamente en el siguiente texto del libro XII de la
Metafisica: “la mutacion [el movimiento] no es a partir de cualquier opuesto: algo se hace blanco a partir de lo no
blanco, pero no desde cualquier no blanco, pues la voz es no blanco™. Por lo tanto se dice que la mutacion se hace a
partir de lo opuesto que es contrario’'. Puesto que toda mutacién es de contrario a contrario, es necesario que
subsista algiin sujeto que pueda mudar de un contrario a otro contrario <Lo cual se demuestra, primero, asi>**. Un
contrario no se trasmuta en otro <pues la misma negritud no se hace blancura. Por lo tanto, si debe haber
transmutacion de negro en blanco es necesario que algo sea (aliquid esse) aparte de lo negro, que se haga blanco>.
<En segundo lugar>, en cualquier transmutacion se encuentra algo que permanece <Como en la transmutacion que
va de lo negro a lo blanco el cuerpo permanece, en cambio el contrario, p. e., 1o negro, no permanece>. Por lo cual
es manifiesto que la materia es un tercero distinto a los contrarios”>.

Es decir, la materia es un principio cuya existencia se demuestra a partir del movimiento; como se sabe, ha

' Cfr. Principia, 11, n. 6, p. 29.

' Como se vera, para Aristoteles, el primer nivel de sustancia —ousia— dentro de la filosofia de la naturaleza es el de sustrato, un segundo
nivel es el de forma (sensible) y el tercero es el compuesto; pero hay que distinguir diversos niveles ‘ousiologicos’. En la Fisica aristotélica, el
primer nivel es la ousia movil o kinética, la sustancia que se mueve; es decir, aquélla cuya esencia consiste en corromper la forma contraria para
moverse. Otros dos niveles, dentro de esta ciencia, son el de la generacion y la corrupcion, y el de la psyqué, o ousia psiquica (la vida o el alma)
0 praxica.

' Es interesante buscar los textos en los que el Comentador utiliza el término ‘inmanencia’, porque —aunque lo hace en diversos
contextos— siempre hay una referencia a la permanencia, perseverancia o continuidad de algo (cfr. Busa, S. Thomae Aquinatis, Opera omnia, et
textus addita). El término griego es hyparjein, que significa “existir en”, “estar en”, de manera accidental o necesaria; recogiendo algunos textos:
el saber y el entender pertenecen mds al arte que a la experiencia (Mf.1, c. 1, Bk 981 a 25: con el sentido de ‘lo propio’ de algo, en este caso, lo
propio del arte es saber y entender); “Todas las cosas que llegamos a conocer, las conocemos en cuanto tienen cierta unidad e identidad y cierto
caracter universal” (Mf.3, c. 4, Bk 999 a 29: conocemos algo por su cardcter de unidad y universalidad). Se podria seguir enumerando textos,
pero el objetivo es mostrar que Aristoteles y, en general, el mundo griego, utiliza este término en el sentido de causalidad intrinseca, lo propio de
algo, aquello que constituye algo, o que es su fin, en cuanto es lo natural a ello.

0 “Pyes el cuerpo —anota Tomas— no se hace blanco a partir de la voz, sino del no blanco que es negro o algo intermedio a ese color”: In
Met.12.2.2, Mb 1029, Mt 2428.

! “Tampoco cabe decir que sea a partir de la substancia, pues nada es contrario a la substancia, porque en la substancia hay privacion que se
considera, en cierta forma, como un contrario, lo cual se ha demostrado en el libro X”: In Met.12.2.2, Mb 1029, Mt 2428.

* Las notas explicativas de Tomas de Aquino, que no estorban para la lectura del texto de Aristoteles, se ponen entre corchetes. Ayudan a la
optima comprension del texto.

¥ Mf£.12.2.2, Bk 1069 b 2-9, Mb 1029.

ENERO
2014



ENERO
2014

La teoria de la causalidad aristotélica: una aportacion a la biologia contemporanea | Luz I. Acedo Moreno

de haber un sujeto permanente que vuelva posible el cambio, pero que no se identifica con el término a guo ni con
el término ad quem (que son formas, como se verd) ni con el movimiento mismo.

Es, pues, un principio necesario en todo aquello que cambia. S6lo con esta primera explicacion, que es
contundente y puede seguirse argumentativamente desde lo mas evidente hasta lo que no lo es tanto, pero que se
deduce de ello, puede notarse lo pobre que queda la teoria evolutiva darwiniana, por no definir qué es lo que
entiende por materia, cambio, contrario, opuesto, especie, etc.

Ahora bien, sigue la potente mente aristotélica, ademas de la necesidad de un contrario, la materia es

distinta segtn el tipo de substancia que cambia®®.

2) La forma

Otro sentido de ‘naturaleza’ es segun la forma, pues si solo existiera el anterior, daria igual lo que fuera
cada cosa, pues en ultima instancia todo seria lo mismo, del modo en que lo hicieron los antiguos, al postular como
primer principio al fuego, o al agua, etc. Entonces, Aristoteles muestra que la esencia o forma de las cosas también
puede llamarse con propiedad ‘naturaleza’, y no sélo eso, sino que lo es en un sentido mas fuerte, porque es lo que
hace que algo sea lo que es™ o “aquello por lo que se realiza la produccion .

Es importante esta nocion, porque —como se ha mencionado— la forma o “especie” es uno de los pilares
del pensamiento de Darwin, para quien el criterio para conocerla se basa en aquella caracteristica propia de un

3

animal que cambia con el tiempo, lo cual seria una variedad, no una “especie”, en palabras suyas: “...Para
determinar si una forma debe ser clasificada como especie o como variedad, la Ginica guia parece ser la opinion de
naturalistas de sano juicio (sic) y amplia experiencia. Sin embargo, en muchos casos debemos decidir por mayoria
de opiniones, porque son pocas las variedades bien sefialadas y bien conocidas que no hayan sido clasificadas como
especies al menos por algunos jueces competentes™’. Como se ve, el criterio es el sano juicio de los naturalistas, lo
cual concierne a los cientificos experimentales, pero filos6ficamente Darwin no define mas claramente lo que es la
especie, probablemente porque considera que son moviles; pero no queda claro entonces por qué ‘supuestamente’
todos antes que ¢l definieron a la especie como algo fijo e inmutable. Bowler, quien analiza paso a paso la
argumentacion de El origen de las especies, explica: “El término ‘especie’ es por eso un término arbitrario (sic):
una especie es exactamente una variedad fuertemente diferenciada a la que la mayoria de los naturalistas

experimentados acuerdan en llamar especie. Una vez admitido este extremo, las barreras que supuestamente

separan las especies se han derribado, y el camino esta libre para que la transmutacion pueda utilizarse par explicar

* Para Aristoteles, “los cuerpos celestes que son sempiternos e ingenerables, son moviles segin el lugar, y tienen una cierta materia” (Mf.12.2.6;
Mb 1033; Bk 1069 b 24 - 26). Y explica Tomas: “Los que cambian segiin la substancia, es decir, los que se generan y corrompen, tienen materia
que es el sujeto de la generacion y de la corrupcion, la cual esta en potencia a las formas y las privaciones. En cambio, la materia de los cuerpos
celestes esta en potencia a los términos del movimiento local: donde empieza y a donde tiende ”. Habria que explicar como entiende Aristoteles
la naturaleza de los cuerpos celestes —cosa que no es posible en este breve trabajo—, pero aqui al hablar de materia es necesario mencionar que
Aristoteles entiende que si existe este otro tipo de materia, que subyace a otras sustancias materiales no corruptibles; es decir, no pertenecientes
al mundo sublunar aristotélico.

B Cfr. F.2.1,Bk 192b 12 - 193 b 21.

* Principia, 11, n. 6, pp. 28-29.

%7 Charles Darwin, E/ origen de las especies, cap. 11, 1859, Londres, Porrta, México, 2004, pp. 38-39.



Luz I. Acedo Moreno | La teoria de la causalidad aristotélica: una aportacion a la biologia contemporanea

la produccion de todas las nuevas formas de vida™*

. La siguiente pregunta seria como un término arbitrario puede
ser valido sobre todos los demas, si no hay barreras entre ellas; y en qué sentido hemos de cambiar lo entendido
siempre por especie o forma, si ahora se trata de algo que en realidad no existe, porque puede variar en cualquier
sentido®’. Esta nocién, fundamental para comprender la teoria evolucionista y sus coetaneas, es una nocion
filosofica: el bidlogo se interesaria meramente por las formas de las realidades vivas o inertes que observa, pero
conviene resaltar que al ser un concepto fundamental, tomado en sentido universal o como principio, pasa a ser una
idea filosofica, y concretamente metafisica, porque pretende aplicarse a toda la realidad.

En cuanto a la unién entre la forma y la materia, en su compendio de estas nociones, afirma el Aquinate,
siguiendo la mente aristotélica:

1.° “Debe saberse que cualquier materia esta compuesta con una forma: como el bronce, aunque sea
materia con relacion a una estatua, ¢l mismo estd compuesto de materia y forma; asi es que no se dice que el bronce
sea materia primera, porque tiene una forma®,

2.° “Y debe saberse que ni la materia primera ni la forma ni se producen ni se corrompen, porque toda
produccion es paso de algo a algo. Mas el punto de partida de la produccion es la materia; y el punto de llegada de
la produccion es la forma. Y si la materia y la forma se produjeran, la materia lo seria de la materia y la forma lo
seria de la forma, y asi hasta el infinito. Por lo cual, hablando con propiedad, la produccién no lo es sino del
compuesto (de materia y forma)®'. Esta argumentacion, por ejemplo, no es tomada en cuenta por los darwinistas: se
trata de una argumentacion incontestable, principial, que no podria solamente dejarse de lado, sino explicar por qué
motivo —si se ha estudiado y seguido a Aristoteles, como plantean— no se considera en la propia teoria. Hablan de
‘especies’, pero no se define bien esta nocion, si se trata de la forma o de los compuestos; y tampoco se toma en
cuenta la distincion entre materia y forma, elemental para comprender lo que significa el cambio y, por tanto, la
‘evolucion’.

3.° “Debe saberse también que aun cuando la materia primera no entraiie ninguna forma ni privacion (asi
como en la nocion de bronce no esta el tener figura o no tenerla), sin embargo, jamas se despoja la materia de toda
forma y de toda privacion; pues siempre existe bajo una u otra forma. Por si sola nunca puede existir, porque la
nocion de materia no entrafia ninguna forma: no puede existir en acto, pues el ser en acto no puede darse sino por la
forma; asi es que existe solo en potencia™?. Obviamente, las nociones de acto y potencia tampoco aparecen en las
explicaciones darwinistas.

Lo anterior deja claro que la forma es el acto del compuesto, lo que hace ser de una determinada manera, y
que no se corrompe en si misma, sino solamente los compuestos; se trata de un principio metafisico en sentido
estricto. Conviene tener esto presente para las explicaciones ulteriores, sobre todo para no confundir con los

ambitos de las ciencias experimentales.

 Peter Bowler, La salida al publico. Carlos Darwin. El hombre y su influencia, Alianza, Madrid, 1999, p. 226.

» Cfr. Oscar Jiménez, Para Darwin. Preguntas a Darwin y a los darwinistas, 2009, publicado por el autor, México, D. F., pp. 13-17.
0 Principia, 11, n. 9, pp. 34-35.

*' Principia, 11, n. 10, pp. 34-37. Se cambia minimamente la redaccion de la traduccion utilizada para hacer mas inteligible la expresion. E 2‘ 0E1R;o
* Principia, 11, n. 12, pp. 36-37.




ENERO
2014

La teoria de la causalidad aristotélica: una aportacion a la biologia contemporanea | Luz I. Acedo Moreno

3) La privacion

Este es el tercer principio de la physis o naturaleza sensible corruptible: para que pueda darse la forma que
le corresponde —que es el sentido mas propio de los principios naturales— es necesario que esté privada de otras
formas. “Tres son las causas y tres son los principios. Dos son contrarios: la especie (la forma) y la privacion;
tercero, la materia . Este tercer principio tiene especial importancia porque si no se entiende bien se llegara a
conclusiones inexactas, p. e., Platon confunde la privacion con la materia, y esto tiene consecuencias metafisicas de
gran importancia®”,

En efecto, la materia y la privacion in esse son lo mismo, pero se distinguen en funcion de la produccion
con una distincion de razon: “Tres cosas se requieren para que haya produccion: el ser en potencia, o sea, la
materia; que no esté en acto, o sea la privacion; y aquello por lo que se es en acto, lo cual es la forma. Como cuando
de un bloque se hace una estatua, el bloque que esta en potencia respecto a la forma de la estatua es la materia; lo
que es falta de figura o confuso es la privacion; mas la figura por la que eso se llama estatua es la forma >°.

Para el fin de esta investigacion es suficiente con estas pinceladas de lo que son en si mismos los principios
de la realidad natural para Aristoteles; ahora bien, lo anterior fue s6lo un preludio de lo que el Estagirita comprende
sobre la realidad de la causalidad. Antes de proseguir, se resalta someramente que en las elucubraciones coetaneas

no se encuentra esta especulacion sobre la privacion como principio natural.

b) Las causas de la realidad natural

No soélo existen los principios, como se ha dicho (éstos se han considerado como las causas intrinsecas de
cada cosa), es necesario atender a otras causas que estan fuera de la cosa, como la motriz, de donde es evidente que
se distingue el principio del elemento’. Sin embargo, hay que decir que ambos se llaman causas, y el principio, en
cierta manera, se divide en ellas’”: “Puesto que no sélo son causas las inmanentes en el efecto, sino también otras
externas, por ejemplo la causa motriz, es evidente que difieren entre si principio y elemento, pero uno y otro son
causas, y los principios se dividen en éstos™, y lo que mueve o detiene es un principio y una substancia, de suerte

, . e 39
que, analdgicamente, los elementos son tres, y las causas y principios, cuatro™".

¥ Mf 12.3.1; Bk 1069 b 32-34.

* Platon conocié la hypokeiméné physis, pero ignor6 su verdadera condicion de privacion de sustrato material (cfr. F.1, Bk 191 b 36 - 192 b 5,
donde Aristoteles contrasta su propia opinién con la de Platon): “Nosotros afirmamos que la materia es distinta de la privacion, y que una de
ellas, la materia, es un no-ser por accidente, mientras que la privacion es de suyo no-ser, y también que la materia es de alguna manera casi una
sustancia, mientras que la privacion no lo es en absoluto. Ellos —el Filésofo se refiere a su profesor y seguidores—, en cambio, afirman que lo
Grande y lo Pequefio son por igual no ser, tomados conjuntamente o cada uno por separado. Su triada es, entonces, enteramente distinta de la
nuestra. Ciertamente han llegado a ver la necesidad de que haya una naturaleza subyacente, pero la conciben como una; pues aunque alguno
haga de ella una diada y la llame lo Grande y lo Pequeflo, la entienden como una sola y misma cosa, ya que no se han percatado de la otra
naturaleza”: F.1, Bk 192 a3 -13,c. 9.

3 Principia, T, n. 5, pp. 28-29.

%6 «pyes principio, propiamente, se dice de aquello que esta fuera como la causa motriz, pues por ello el movimiento es principio. Elemento, en
cambio, se dice de aquella causa intrinseca de la cual se constituye la cosa”: In Met. 12.4.6, Mb 1047, Bk 1070 b 22 - 30.

%7 Es decir, el principio se divide en causas intrinsecas y extrinsecas, ya que existen ciertos principios intrinsecos (cfr. Mf.5, Bk 1012 b 34 - 1014
b 15, Mb 403 - 412), como los cimientos son principio de la casa segun la materia, y el alma del hombre segin la forma (cfr. In Met. 12.4.6, Mb
1047, Bk 1070 b 22 - 30).

%% Es decir, en inmanentes y externos (nota de la traduccion trilingiie de Valentin Garcia Yebra, 1970, Gredos, Madrid?, 1990).

* Mf 12.4.6, Bk 1070 b 22-26, Mb 1047.



Luz I. Acedo Moreno | La teoria de la causalidad aristotélica: una aportacion a la biologia contemporanea

1) Causas intrinsecas (materia y forma)

Aqui no se incluye la privacion porque, como se ha dicho, en cuanto causa intrinseca se identifica con la
materia; es decir, su distincion es solo de razon, en cuanto principio real del movimiento®’. Por ello, se pueden
denominar también como elementos o como principios intrinsecos.

En el libro XII de la Metafisica, Aristoteles hace una recapitulacion de la aparente contradiccion que existe
entre los textos donde estudia lo que son los principios y lo que son las causas, y se pregunta si seran los mismos los
principios de las sustancias materiales o compuestas y los de las sustancias separadas, en caso de que pudiera
demostrarse su existencia. Desde el punto de vista de las causas intrinsecas, los principios son los mismos por lo
siguiente: “En cierta manera es verdad decir que los principios de todas las cosas son los mismos y en cierta manera
no <y esto se muestra al decir lo que sigue>. Asi como si consideramos que los principios de los cuerpos sensibles
son, como especie y forma, el calor, y como privacion el frio*', y como materia de los cuerpos sensibles aquello que
es en si mismo potencia ambas cosas <pues la materia, tomada en si misma, es el principio receptivo de la forma y
de la privacion>; asi esta clase de principios son los de la substancia, a manera de principios <no como la especie en
el género>. Y a su vez aquellas cosas que proceden de esos principios, de los cuales son principios, es decir, el
fuego y el agua®. Porque es necesario que aquello que se hace de lo caliente y de lo frio, sea algo diverso de ellos
<, es decir, de lo caliente y de lo frio, y de los primeros cuerpos de los cuales nos imaginamos que son esas las
formas>. Asi pues, de estos cuerpos simples y de los compuestos de ellos, son los mismos elementos y principios.
Pero de cosas distintas son distintos los principios préoximos, pues no son los mismos sino proporcionalmente.
Como si alguien dice que las tres cosas mencionadas <, es decir, lo caliente, lo frio y el sujeto de ellos> se dan en la
generacion de los cuerpos simples como forma, privacion y materia. Pero diversos en los diversos géneros. Por
ejemplo <en el género de los colores>, lo blanco es especie, lo negro privacion y la superficie como materia y
sujeto, y, <en el género de la distincion de los tiempos>, la luz es la especie, las tinieblas la privacion, y el aire la
materia y sujeto. De estos tres principios se constituyen el dia y la noche™™.

No nos extendemos mas en esta explicacion porque se corresponden con la forma y la materia, ya

explicados en cuanto principios.

b) Causas extrinsecas (motor o causa motriz y el fin)
Este tipo de causas son también necesarias para que se dé la produccion: “En efecto, lo que estd en

. . ;. 44 . . .y ;
potencia no puede actualizarse a si mismo™ : el cobre que estd en potencia con relacion a la estatua, no se hace a si

0 “En efecto, son una misma cosa el bronce y su falta de figura antes de que sobrevenga la forma; pero bajo un respecto se considera el bronce,
y bajo otro respecto su falta de figura. Por lo cual se dice que la privacion es un principio no por si, sino por accidente, porque coincide con la
materia”: Principia, 11, n. 6.

! “Dice “asi como” —explicita Tomas— porque lo caliente no es forma substancial de los cuerpos sensibles, ni lo frio es su privacién, sino que
ambos son cualidades. Los emplea, sin embargo, como forma y privacion en el género de la substancia porque es algo mas evidente”: In Met.
12.4.5; Mb 1046; Bk 1070 b 10 - 21 (nota 2 del Aquinate).

* “Como si entendiéramos que el fuego se compone de calor, como la forma y materia propia, y de agua como de lo frio, como si fuese la
privacién y la materia. O también si algo uno se produce a partir de lo caliente y de lo frio combinados, ellos son los mencionados principios, es
decir, lo calido y lo frio y la materia de ellos™: In Met.12.4.5; Mb 1046; Bk 1070 b 10 - 21 (nota 3).

“ Mf12.4.5; Mb1046; Bk1070b10-21.

* Aqui se encuentra, al parecer, otro punto clave donde tropieza el evolucionismo radical: nada puede transformarse en otra cosa superior si no
posee —por un lado, como se ha dicho— la potencia para ello, o  —por otro lado— existe una realidad externa que haga posible tal

ENERO
2014



ENERO
2014

La teoria de la causalidad aristotélica: una aportacion a la biologia contemporanea | Luz I. Acedo Moreno

mismo estatua, sino que necesita de un agente que lleve la forma de la estatua de la potencia al acto (...). Se
necesita, pues, ademas de la materia y de la forma, un principio activo del ser, y se llama causa eficiente, o motor, o
agente, por lo cual es el principio del movimiento®’.

En otro texto, denso de contenido que continua la argumentacion anterior acerca de la distincion entre
causas y principios, Aristoteles explica la necesidad de estas causas o principios exteriores'®: “Puesto que no sélo
son causas las que son intrinsecas a la cosa, sino también las que estan fuera de la cosa, como la motriz, es evidente
que se distinguen el principio y el elemento. Pero ambos se llaman causas <, es decir, tanto los principios
intrinsecos como los extrinsecos>. Y el principio, en cierta manera, se divide en ellas <, es decir, en las causas
intrinsecas y extrinsecas>"". Pero aquello que es motriz o causa de la quietud, es un cierto principio <no es un
elemento>**. Asi pues es evidente que segiin la analogia, es decir, la proporcién, son tres los elementos de todas las
cosas: la materia, la forma y la privacion®’. Pero las causas y los principios son cuatro <al afiadir a los tres
elementos la causa motriz>". Sin embargo, no son iguales en todas las cosas, sino diferentes en cosas diferentes,
también en la primera de las causas <pues la motriz, es distinta en los distintos>. <Por ejemplo,> en la salud, la
salud es como la forma, la enfermedad como la privacién, el cuerpo como la materia; y como motor la medicina.
<En la construccion> la especie de la casa como forma y el “desorden de tal clase”, es decir, lo opuesto al orden
que se requiere para la casa, es la privacion, los ladrillos como materia, y lo que mueve es la arquitectura. Y asi, en
estos cuatro se divide el principio’’. Esta causa en la evolucion seria la reproduccion, en general, y junto con la
causa material podrian asimilarse a la “seleccion natural”.

Queda, pues, claro, que la causa eficiente es necesaria para la actividad fisica. Pero, aunque el fin no sea
principio, sino s6lo en la mente del agente, es no solo necesario, sino que la causa final es la causa de todas las
causas —sin ella, no se da ninguna otra—, porque “todo lo que obra, no obra sino en atencion a un objeto (...), se

9952

necesita por tanto un cuarto principio, aquello a lo que tiende el agente””. Y para Aristoteles es verdaderamente

causa de la realidad natural, porque sin él nada se moveria, ya que todo lo que se mueve se mueve hacia algo o por

transformacioén, por tanto no puede exponerse como cientifica una explicacion que no dé razon de tal comportamiento. Aristoteles observa que
se requiere que algo exterior haga pasar de la potencia al acto tal realidad: por si mismo, nada se mueve, excepto lo que tiene vida, es decir,
automovimiento; pero éste es un tipo de movimiento que implica una potencialidad para lo superior, es decir, en su ser se encuentra la capacidad
para que unas de sus partes muevan a otras. Pero también en este caso es requisito la potencialidad: no todo tiene potencia para todo, dira
Aristoteles, sino solo para aquello de que esta compuesta su naturaleza. Aqui se muestra de modo claro la complejidad y rigor de la teoria de las
causas estudiada en la realidad misma por el Estagirita (cfr. p. e., Mf11.6, Mb 948, Bk 1063*18-21, donde recoge lo ya expuesto en la Fisica,
contra el relativismo de Protagoras: “Si hay movimiento, hay también algo que se mueve, y se mueve todo desde algo y hacia algo. Es preciso,
por tanto, que el movil esté en aquello desde lo cual va a moverse y que deje de estar en ello, y que lo contradictorio no sea verdad al mismo
tiempo...”; esta traduccion es de Garcia Yebra, cit.).

* Principia, 111, n. 13, pp. 38-39.

4 Se recoge el texto repitiendo las primeras lineas ya expuestas, para incluir ahora los comentarios o explicaciones de la traduccién de Tomas,
que aclaran la argumentacion de Aristoteles. En este texto seguimos la traduccion de Jorge Moran.

7 “Pues existen ciertos principios intrinsecos, como se ha mostrado en el L. V. Asi como los cimientos son el principio de la casa segin la
materia, y el alma del hombre segiin la forma”: In Met.12.4.6; Mb 1047; Bk 1070 b 22-30 (nota 3).

* «“Porque el elemento es aquello de lo cual se hace algo y esta en él, como ya se dijo en el L. V”: In Met.12.4.6; Mb 1047; Bk 1070 b 22-30
(nota 4).

¥ «Se dice que las privaciones son elementos non per se, sino per accidens porque la materia en la cual acaece es un elemento, Pues la materia
que existe bajo una forma, tiene en si la privacion de otra forma”: In Met.12.4.6; Mb 1047; Bk 1070 b 22-30 (nota 5).

%0 “No hace mencién de la causa final, porque el fin no es principio sino en cuanto esta en la intencion del que mueve. Asi pues las causas y los
principios de todas las cosas, segun la analogia, son cuatro: la materia, la forma, la privacion y el motor”: In Met.12.4.6; Mb 1047; Bk 1070 b
22-30 (nota 6).

*' Mf 12.4.6; Mb 1047; Bk1070b22-30.

52 Principia, 111, n. 14, pp. 38-39.



Luz I. Acedo Moreno | La teoria de la causalidad aristotélica: una aportacion a la biologia contemporanea

alguna razon.

Esta causa es la mas objetada por los evolucionistas, incluso algunos no estan de acuerdo con Mayr en
cuanto a la compatibilidad de la teoria genética aristotélica con la actual del ADN e intentan eliminar todo rastro de
lo que denominan “disefio” o teleologia en el mismo Aristoteles, argumentando que ello iria contra las teorias
cientificas actuales™. Los autores que aceptan un disefio en la biologia evolucionista, distinguen radicalmente esta
nocion de la de ‘designio’™*, porque ello seria llevar la biologia a la teologia. La ‘teleologia naturalizada’ acepta el
sentido de “disefio’ como un “proceso de cambio direccionado por incremento en la eficiencia®, con la que ese

perfil cumple una funcion™°

. (No se esta aceptando la finalidad en el sentido aristotélico, que seria el sentido
comun en el que se entiende, al hablar de direccion, de funcion?, se esta afirmando una concepcion etiologica
finalizada.

Lo que se manifiesta en estas posturas es una opcion de no acudir o rechazar una ciencia superior, ;por qué
se habla de ‘teologia’, pasando por alto que existe una ciencia intermedia que es la Filosofia?, aparentemente por no
querer aceptar la existencia de la Metafisica, pero el problema es que al absolutizar una teoria biologica, lo que se
esta haciendo es precisamente Metafisica, aunque no quieran hacerlo, incurriendo ademas en una ausencia de rigor
metodoldgico y epistémico: estan saliendo del ambito propiamente bioldgico, penetrando en el filoséfico de corte
metafisico, y simultaneamente estan rechazando que existan estas ciencias. Esto, al menos, lo que manifiesta es mas
que una argumentacion cientifica o un didlogo interdisciplinar, una opcion voluntaria de reducir la realidad al
ambito material y de rechazar la causalidad formal y final, utilizando en el mismo discurso términos metafisicos, lo
cual no puede ser mas que una contradiccion o, al menos, una falta de rigor en el pensamiento. Esa linea de
razonamiento no podra menos que reducir la causalidad natural a mecanicismo.

Recapitulando todo lo dicho sobre las causas y los principios, en el libro XII de la Metafisica, después del
apretado resumen de la Fisica que hace en el libro XI, el Filésofo se pregunta si tales causas y/o principios se
aplican a todas las cosas, y dice que proporcionalmente si, por la analogia que existe en la realidad. Se recoge el
resumen del mismo Aristoteles en este ultimo texto: “Para todas las cosas los principios son los mismos en cierto
modo:

(a) o como proporcion: como si decimos que en cualquier género se dan algunas cosas que se relacionan
como materia, forma, privacion y motor;

(b) o en el sentido de que las causas de las substancias son las causas de todas las cosas porque destruidas
ellas, se destruye lo demas;

(c) o porque los principios son “entelechia” <es decir, acto y potencia>.

Los principios son distintos de otro modo porque los contrarios son principios de las cosas, e incluso la
misma materia <que no se dicen univocamente>, de tal manera que no son géneros, ni tampoco se dicen con

multiplicidad de sentidos <como si fuesen equivocos; y, por tanto, no podemos decir que sean los mismos

3 Cfr. p. e. a Vinci, Tom-Scott Robert, etc.

** En inglés los términos son muy cercanos: design. Nota nuestra.

** Lo cual coincidiria con lo que Aristoteles entiende por causa eficiente.

* Gustavo Caponi, “Teleologia Naturalizada: Los conceptos de funcién, aptitud y adaptacién en la Teoria de la Seleccién Natural”, Theoria 76:
97-114 (2013), pp. 93-101.

ENERO
2014



ENERO
2014

La teoria de la causalidad aristotélica: una aportacion a la biologia contemporanea | Luz I. Acedo Moreno

absolutamente, sino segun la analogia>.

Asi, pues se ha dicho: cuantos son los principios de las cosas sensibles y de qué manera son los mismos o

distintos™’,
En las paginas anteriores se ha mostrado someramente la profundizacion elaborada por Aristoteles en la
causalidad y principialidad en la naturaleza; aun faltaria afiadir que el Filoésofo, cuando estudia a fondo las cuatro
especies de causas, hace notar —y lo argumenta— cdmo no sélo existen estos cuatro tipos de causas (ademas de los
tres principios intrinsecos mencionados al inicio), sino que cada uno de ellos se puede dar en la realidad de
diversisimos modos, los cuales reduce a seis, pero que son ampliables a infinitas posibilidades (anterior-posterior,
remota o proximamente, etc.)’".

Todo lo cual, como se ha ido haciendo ver, lleva a concluir que la doctrina aristotélica es mas universal
que la darwiniana, cuyo ambito es mas reducido: el finalismo subsume y requiere al mecanicismo de los antiguos,
pero no al revés: el mecanicismo no incluye la finalidad.

La aportacion de Aristoteles que se plantea es restablecer el marco tedrico filosofico de la naturaleza,
ampliando asi la dptica, y recuperando el lugar de las contribuciones de la teoria darwiniana, evitando asi mezclar
ambitos y caer en contradicciones o carencias de rigor como algunas de las que se han presentado someramente. De
otro modo, lo que se consigue al intentar acercar el evolucionismo a Aristoteles, es reducir su pensamiento a una
doctrina mas estrecha, cuyo método es matematico-deductivo®® —que él mismo distingue de la ciencia primera
tanto en su objeto, como por tanto en su método®— o meramente biologica.

Los darwinistas ‘aristotélicos’ mencionados invierten los predicados reciprocos, es decir, no siguen el
camino logico de la ciencia (de lo mas conocido a lo menos conocido), sino al revés (pretenden deducir de
principios more matemathico toda la realidad). Mientras que, para Aristoteles, “hay una distincion entre lo que es

61 Parece arbitraria esa distincion por

primero para nuestro conocimiento, y lo que es primero por naturaleza
cuanto que todo lo que conocemos lo conocemos segun nuestro modo humano de abordar los objetos. Es decir, algo
“en si” conocido por nosotros, en ese momento dejaria de ser “en si”. Sin embargo, la distincion es muy util y nada
arbitraria, porque las cabezas, los hocicos o las patas de los animales, son principios de las demostraciones, y
podemos considerarlos principios primeros, causales y evidentes para nosotros. De ahi partimos en las
demostraciones. Pero si alguna parte de los animales es principio no s6lo para nosotros, sino por si misma, caso de

las que quitadas del animal le impiden vivir, entonces habremos encontrado los principios quoad se de las

demostraciones. Tal es el camino de la ciencia aristotélica: de lo evidente para nosotros a lo evidente por naturaleza.

" Mf12.4.13; Mb 1054; Bk 1071 a 30-b 2.

%8 Cfr. Mf 5.2; Mb 410; Bk 1013 b 29-1014 a 25.

* Como ejemplos de este intento pueden mencionarse a David Balme, Aristotle’s De Partibus Animalium I and De Generatione Animalium I,
Oxford, Clarendon Press, 1972, p. 97; Elliot Connel, Sophia M., “Toward an integrated approach to Aristotle as a biological philosopher”, The
Review of Metaphysics, 55 (Dec. 2001), p. 300, etc.

% El método matematico es efectivamente deductivo, pero “la exactitud matematica del lenguaje no debe ser exigida en todo, sino en las cosas
que no tienen materia. Por eso el método matematico no es apto para la Fisica, pues toda la naturaleza tiene probablemente materia. Por
consiguiente, hay que investigar primero qué es la naturaleza; pues asi veremos también claramente de qué cosas trata la Fisica (y si corresponde
a una ciencia o a varias estudiar las causas y los principios)”: Mf 2.3; Mb 175, Bk 995 a 15-20.

%' “La via natural consiste en ir desde lo que es méis cognoscible y més claro para nosotros hacia lo que es méas claro y méas cognoscible por
naturaleza; porque lo cognoscible con respecto a nosotros no es lo mismo que lo cognoscible en sentido absoluto. Por eso tenemos que proceder
de esta manera: desde lo que es menos claro por naturaleza, pero mas claro para nosotros, a lo que es mas claro y cognoscible por naturaleza”:
F.1.1,184 a 17-21.



Luz I. Acedo Moreno | La teoria de la causalidad aristotélica: una aportacion a la biologia contemporanea

Asi, los principios de las demostraciones serian primeros, causales y evidentes desde dos opticas: a) para nosotros,
y eso es el inicio de la ciencia; o b) por si mismos, y eso es resultado de la inversién de los mismos predicados
conocidos, lo cual constituye la doctrina de los predicados reciprocos. Si sabemos que “los planetas estan cerca
porque brillan”, ello es un conocimiento primero, causal y evidente quoad nos, porque enunciamos el fenomeno
mas cercano para nosotros. Pero al invertir la misma proposicion y decir “los planetas brillan porque estan cerca”,
obtenemos los principios primeros, causales y evidentes quoad se”®.

Con esta explicacion se muestra que Aristoteles estd buscando los principios de toda la realidad natural, y
para ello ha de utilizar un método inductivo: desde lo que es mas conocido para nosotros, hasta alcanzar los
principios y causas que pueden considerarse con rigor universales para toda la naturaleza: es verdad que hace
biologia, pero especificando muy bien en cada obra qué objeto esta buscando, y utilizando la metodologia propia
para tal realidad. Pero si Aristoteles es bidlogo, es considerado uno de los mas grandes filosofos de la historia de la
humanidad, porque va mas alla, como si toda su produccion se fuera alineando hasta alcanzar los ultimos principios
de todas las ciencias, es decir, los principios sapienciales o metafisicos. Mientras que la mayoria de los
neodarwinistas, al parecer, haciendo ciencia experimental o particular, y siguiendo el método de ésta, niegan la
realidad metafisica, pero simultdneamente hacen afirmaciones que son en si mismas metafisicas, p. e, al afirmar las
realidades de la causa eficiente y de la material, mientras desechan las causas formal y final; esto no puede hacerse
sin una toma de postura voluntaria, porque racionalmente el mismo Aristoteles ya refut6 a los que en su época
adoptaron esta misma postura —Ilos presocraticos, y concretamente a Empédocles—. Esta seria la incongruencia

epistémica que se pretende mostrar en el presente trabajo.

62 Oscar Jiménez Torres, Las diferencias y el género-sujeto en la zoologia de Aristételes, Ruz, México, 2009, pp. 594-595.

ENERO
2014






René Cecena | Espacio moderno y epistemologia. Las relaciones entre Filosofia natural, Fisica y Metafisica en los siglos xvii y xvii

Espacio moderno y
epistemologia. Las relaciones
entre Filosofia natural, Fisica 'y
Metafisica en los siglos xvil y

XVIII

Modern Space and Epistemology. The
Relationships between Natural Philosophy,
Physics and Metaphysics during the 17 and 18"
Centuries

René Cecena

Universidad Nacional Auténoma de México
rcecena@unam.mx

Resumen

Buscamos con este trabajo abordar el problema de la forma
en que Filosofia natural, Fisica, Metafisica y Epistemologia
se articulan en el debate académico de los siglos XVII y XVIIL
Nuestro interés es en este sentido destacar como se opera un
desplazamiento fundamental para el desarrollo del
pensamiento occidental que consiste en la rearticulacién de
las relaciones entre, por un lado, Filosofia natural y
Metafisica en el pensamiento escolastico y, por otro lado,
entre Filosofia natural (o Fisica) y Epistemologia para el caso
del pensamiento moderno en su nacimiento. Nuestra
propuesta consiste en entender este proceso como resultado
de la critica al fundamento de lo real que tiene lugar para el
pensamiento escolastico en el problema del emplazamiento,
esto es, del campo de explicaciéon constituido por la
articulacion entre lugar y espacio, comprendidos por la
Escolastica como conceptos, y que lleva al pensamiento
moderno a tomarlo como elemento central de su reflexion.
En este proceso, el espacio deja de ser un concepto al
interior de la Metafisica para construirse como ente real en
la Fisica moderna y, posteriormente, como fundamento pre-
conceptual de conocimiento en la Filosofia moderna, esto es,
segin una perspectiva epistemoldgica.

Palabras clave:

Espacio, lugar, Filosofia natural, metafisica, epistemologia,
Escolastica, modernidad.

Abstract

The aim of this paper is to address the problem of the
articulation ~ between Natural Philosophy, Physics,
Metaphysics and Epistemology in the Seventeenth and
Eighteen Centuries academic debate. Our main goal in this
sense is to highlight the fundamental shift for the
development of the Western thought which consists in the
re-articulation of the relationships between, on the one
hand, Natural Philosophy and Metaphysics in Scholastic
thought and, on the other hand, Natural Philosophy (or
Physics) and Epistemology in the birth of Modern thought.
Our proposal is to understand this process as a consequence
of the criticism concerning the foundation of reality which
occurs for the Scholastic thought on the problem of location,
that is, the explanation field hinged on the articulation of
place and space, considered as concepts in the Scholasticism,
leading Modern thought to take location as a central
element of its reflection. Within this process, the space
ceases to be constructed as a concept in Metaphisics, to be
constructed, in modern Physics, as a real entity, and, after
that, in modern Philosophy, as a pre-conceptual fundament
of knowledge, i.e. in an epistemological perspective.

Keywords

Space, Place, Natural Philosophy, Physics, Metaphysics,
Epistemology, Scholasticism, Modernity.

Fecha de entrada: 05-10-2013 Fecha de aceptacion: 21-11-2013

ENERO
2014






René Cecena | Espacio moderno y epistemologia. Las relaciones entre Filosofia natural, Fisica y Metafisica en los siglos xvii y xvii

Espacio moderno y epistemologia. Las relaciones entre Filosofia

natural, Fisica y Metafisica en los siglos XVII y XVIII

Modern Space and Epistemology. The Relationships between Natural Philosophy, Physics and Metaphysics
during the 17 and 18" Centuries

René Cecena

Universidad Nacional Auténoma de México

rcecena@unam.mx

En una tesis universitaria cuyo titulo es Theses de ratione formali loci (Tesis acerca de los principios
formales del lugar, 1644), tras una serie de reflexiones sobre el problema del emplazamiento (locus, spatium), su
autor, George Rossellet, afirma: “concluyo por lo tanto que ningin mortal puede establecer con certeza qué es el
lugar”.! Segtn el razonamiento seguido en este texto, al tratar del lugar de los objetos, el pensamiento se confronta
a una serie de contradicciones derivadas de su caracter fisico, tratado por la Filosofia natural, y del campo de
reflexion metafisico que abre, expresado dentro de un dominio de conocimiento formalmente estipulado bajo ese
rubro —Metafisica— al interior del cual se elaboran los argumentos explicativos que ahora llamamos
epistemoldgicos. Tesis, nos parece, significativa para el objetivo de nuestro articulo. En primer lugar, la reflexion
acerca del emplazamiento —entendido por la Escoldstica como el ambito de explicacion que vincula al
pensamiento con lo real mediante la relacion entre lugar y espacio—, no se agota, segun es elaborada por Rossellet,
en el orden del espacio fisico (como bajo la influencia de la Filosofia natural italiana y, mas directamente, de
Newton, tendemos a delimitar), sino que constituye el eje articulador de la reflexion sobre lo real, tanto en su
expresion fisica (el lugar ocupado por todo ente fisico) como referido a las condiciones segin las cuales el
pensamiento humano se vincula a lo real (el espacio de representacion de los entes). Por otro lado, al ser un texto
poco conocido, sin impronta directa para el desarrollo de nuevos sistemas de pensamiento, nos ofrece un elemento
mas y de orden distinto al de las grandes obras que han configurado el pensamiento occidental al constituirse en
hitos que han orientado sus desarrollos, para la comprension del sistema de pensamiento al que pertenece. Podemos
en efecto observar que el texto de Rossellet es contemporaneo de los Principios de la Filosofia (1644) de Descartes,
y se ubica en el intermedio —cronologico y conceptual por la aporia que plantea—, de las Disputaciones
Metafisicas (1587) de Suarez, los Principios Naturales de la Filosofia natural (1687) de Newton y la Critica de la
Razon Pura (1781/1787) de Kant. Muestra asi, seglin nos parece, la tension propia a los siglos XVII y XVIII entre las
lecturas a) metafisicas, b) fisicas, y c) epistemologicas de la realidad extramental, que las anteriores obras de
Sudrez, Newton y Kant representan respectivamente.

Tratemos de precisar lo anterior comenzando por comprender lo que hemos sefialado como fundamento de
la comprension escolastica de lo real: una comprension del ente que hace del emplazamiento el ambito de la
relacion entre Filosofia natural y Metafisica. Procedamos para ello recordando el adagio escoléstico “locus est ens

reale: el lugar es un ente real”, completado por la tesis: “spatium non est ens reale sed imaginarium: el espacio no

! “Concludo igitur neminem mortalium certo statuere posse quid sit locus”, Georgius Rosselletus, Theses de ratione formali loci, 1644, Typis
Edvardi Rabani, Celsitudinis sue Urbis & Universitatis Typographi § xxv, p. 8. Cf. § xiv, p. 4.

ENERO
2014



ENERO
2014

Espacio moderno y epistemologia. Las relaciones entre Filosofia natural, Fisica y Metafisica en los siglos xvii y xvii | René Cecefia

es un ente real, sino un <ente> imaginario”. Lugar es para la Escolastica el referente primero del mundo fisico, que
tiene tal caracteristica pues a las cosas les corresponde siempre un lugar: no hay lugar sin ente ni ente sin lugar. Es
el campo de trabajo de la Filosofia natural:* la relacion ente-lugar constituye el soporte de la estructura del mundo
natural y, consecuentemente, su principio explicativo, aquel que encierra la base del ordenamiento propio al
universo fisico. Sin embargo, la constatacion de la relacion ente-lugar no da cuenta, para la propia Escolastica, del
fundamento de la relacion por ellos construida. Es asi que el universo fisico requiere de un referente metafisico, del
espacio. La Disputatio de loco et quomodo corpora sunt in eo (1608), nos puede servir de ejemplo para entender
esta perspectiva: “el universo no estad en ninguna parte pues es necesario que lo que estd en alguna parte esté
contenido en otra [...] mas alla del universo y el todo nada es [...] No es que el Cielo en si mismo sea un lugar. El
Cielo <es> algo, a saber el extremo y el término, que contiene al cuerpo en movimiento. Es por ello que
<Aristoteles> concluye: la tierra esta en el agua, <el agua> en el aire, <el aire> en el éter, y el éter en el Cielo: a su
vez, el Cielo en si mismo no est4, en verdad, localizado en ningun otro cuerpo”.’ De esta forma, la Escoléstica no se
limita a un sefialamiento ontico relativo al lugar, sino que sefiala a partir de ello al lugar del conjunto de las cosas
como un lugar que trasciende al lugar fisico, como lugar metafisico.* Lugar es lo real que debe contar con un
campo que lo explique, &mbito de acceso a lo metafisico y de construccion de la Metafisica como se confirma en la
comprension escolastica del movimiento. Asi, la relacion ente-lugar es el momento fisico de una consideracion de
caracter que la trasciende: el movimiento, esto es, las relaciones cualitativas dependientes de consideraciones de
tipo metafisico. El universo fisico es, para el pensamiento escolastico, la estructura que deriva de la relacion ente-
lugar como consecuencia de los cambios que lo determinan, del movimiento en su acepcion escoldstica, esto es,
cambios producidos en los entes fisicos por su participacion en el ser, esto es, segun la analogia del ente.’

Asi, sobre la base de un cuestionamiento que tiene su motivacion formal y explicita en el cuestionamiento
del ser (analogia del ente) en una perspectiva que se entiende trascendente, se construye una reflexion categorial
metafisicamente determinada de aprehension del ente, a partir de la cual la Escoléstica opera una reflexion de orden
noético al interior del cual rebasa el ambito del lugar y piensa el espacio: el espacio es, segiin explica Suarez en sus
Disputaciones Metafisicas, un ente de razén que no implica una simple creacion del intelecto, sino una construccion

6 . .7 ’ . .y
fundada en los cuerpos’ —esto es, para Sudrez, una construccion en analogia y conjuncion con los entes

? Daniel Hartmannus, Disputatio physica de loco, 1612, Janz, Typis Weidnerianis, § 1.

* Nicolaus Bruestenbach, Disputatio de loco et quomodo corpora sunt in eo, Iohan Gorman: Witteberga, § 64; cf. Phys., A, 212b20-22.

* “Llamamos en este caso al lugar de manera metafisica o, mas aun, lugar obscuro (témog voktoc), donde la naturaleza asomatica y sombria
(pvoig aomdpatog Kol voktn) esta presente y actualizada”, se explica en De loco, mientras que en la ya citada Disputatio de loco et quomodo
corpora sunt in eo, se afirma: “el Cielo superior estd en un lugar Metafisico”. Las Theses phisicce de loco et locato describen por su parte al
espacio extramundano como lugar hiperfisico: “el lugar hiperfisico, en el cual el contenido emplazado no esta circunscrito, sino <como>
presencia definida”, Christophorus Heeferus, De loco, 1616, Lips, § 3; Nicolaus Bruestenbach, Op. cit., § 66; Petrus Ceporinus, Theses phisicce
de loco et locato, 1603, Lugdini Batavorum, ex Officina loannis Patii, § XVII.

* “En relacion con la substancia <el movimiento> es generacién y corrupcioén, en lo que concierne a la cantidad, aumento y disminucion, con
respecto a la cualidad, las oposiciones de las cualidades [=la alteracion], en relacion con el lugar, las oposiciones de ubicacion (situs species)”,
Joannes Fleisner, De motu generarim, et de infinito, 1609, Wittenberge: Typis Martini Henckelij § IV. Cf. Henricus Wideburgius, De speciebus
motus, 1609, Giesse Hassorum: ecud. N. Hampelius, § I; Richardus Bland, Theses philosophiccee de anatomia universce naturce, 1601, Lugduni
Batavorum: ex Officina loahannis Patii § VIIL. Que tienen como referente a la Fisica de Aristoteles (B, 192b13-16).

% «[...] en cuanto este espacio es aprehendido a modo de un ente positivo distinto de los cuerpos, a mi me parece que es un ente de razén, aunque
no fingido gratuitamente por una operacion del entendimiento, como sucede con los entes imposibles, sino tomando fundamento de los cuerpos
mismos (sed sumpto fundamento ex ipsis corporibus) en cuanto son aptos por su extension para constituir los espacios reales (spatia realia)
[...]”, Francisco Suarez, Disputaciones metafisicas, 1587, L1, 1, 24; 1965, vol. VI, p. 293. “Cuando de un cuerpo se dice que estd en (esse in) el



René Cecena | Espacio moderno y epistemologia. Las relaciones entre Filosofia natural, Fisica y Metafisica en los siglos xvii y xvii

verdaderos.” El espacio escolastico es por ello una construcciéon necesaria para la explicacion del ente fisico, una
construccion que permite a la mente representarse y pensar el ente, y lo ente en general.

El hecho que Suarez construya al espacio en estos términos es importante por dos razones, que si bien
estan intimamente relacionadas, cabe diferenciar para destacar dos aspectos relevantes en el sentido de nuestro
trabajo. Por un lado, nos permite comprender las configuraciones del concepto escolastico de espacio de manera
que podemos reconstituir las relaciones conceptuales que implica, con lo que entendemos en particular que el
espacio escolastico sea el ambito conceptual de la representacion del ente. Por otro lado, Suarez da cuenta con ello
de la insercion del espacio en el campo de la reflexion acerca del pensamiento humano, el cual es considerado
dentro del ambito de la metafisica.

Filosofia natural y Metafisica se encuentran articuladas en la Escolastica como los dominios que dan
cuenta del ente (Filosofia natural) y de su campo de explicacion (Metafisica): la Filosofia natural trata del ente en la
expresion ontica que le es propia que para ser explicado recurre a la Metafisica donde se da cuenta de los entes de
razon, siendo el espacio el ente de razoén que funda conceptualmente al lugar y, asi al universo como expresion de la
relacion lugar-ente. Si bien el ente, y su correlato el lugar, constituyen la unidad de base del universo escolastico, su
aprehension requiere del espacio como construccion noética (ente de razon) segun un esquema metafisico que tiene
en su base la analogia del ente. Asi, la determinacion del ente descansa sobre una relacion analdgica, a partir de la
que se construye una logica metafisicamente orientada, formulada sobre el campo que le ofrece su comprension de
lo real en funcion del primado del ser. Tenemos asi que en este contexto el conocimiento es un fenomeno que se
entiende desde una perspectiva logica dentro de un marco metafisico que toma como fundamento al problema del
ser y que por lo tanto se organiza en funcion de la analogia del ente. Las Disputaciones Metafisicas de Suarez,
incluso en el esfuerzo que las caracteriza por reconfigurar el saber metafisico con el que se busca renovar el
tradicional sentido que se le ha dado a este campo del saber dentro del comentarismo aristotélico, se construyen
sobre la base de una orientacién que sigue teniendo su base en el problema del ser.®

La posibilidad de hablar de una perspectiva y un subsecuente periodo moderno opuesto a la perspectiva
escolastica descansa sobre la viabilidad de dar cuenta de la reconfiguracion de esta trama entre Filosofia natural y
conocimiento que tiene como eje constitutivo a una logica metafisicamente fundada y orientada, la cual se cristaliza
en la construccion del campo semantico del emplazamiento, de las relaciones entre lugar y espacio en su acepcion
escolastica, esto es, la forma en que se articulan Filosofia natural, Logica y Metafisica como lugar en que la
Escolastica construye su comprension del conocimiento. La Modernidad se caracterizara, en efecto, por su esfuerzo

por construir una explicacion del mundo natural mediante relaciones carentes del sentido metafisico de la

espacio imaginario (spatio imaginario), este estar en debe entenderse de modo intransitivo, porque no significa estar en otro, sino estar alli
donde (esse ibi ubi), abstraido el cuerpo (secluso corpore), nosotros concebimos el espacio vacio (nos concipimus spacium vacuum); y, en
consecuencia, este estar ahi (esse ibi) es verdadera- mente un modo real del cuerpo, aunque el espacio mismo, en cuanto vacio e imaginario no
sea nada (nihil sit)”. Ibid., L1, 1, 24, vol. VII, p. 293.

7 Ibid., L1v, 1, vol. vII, p. 389.

8 «[...] entre todas las ciencias naturales [por oposicién a la teologia, nota nuestra], aquella que ocupa el primer lugar y obtuvo el nombre de
filosofia primera, es la que principalmente ayuda a la teologia sobrenatural; ya porque es la que mas se acerca al conocimiento de las cosas
divinas, ya también porque es ella precisamente la que explica y confirma los principios naturales que abarcan todas las cosas y que, en cierto
modo, sustentan y mantienen toda ciencia”, /bid., Proemio; empleamos en este caso la edicion Rabede Romeo-Leon Florido, Madrid, Tecnos,
2011, p. 73.

ENERO
2014



ENERO
2014

Espacio moderno y epistemologia. Las relaciones entre Filosofia natural, Fisica y Metafisica en los siglos xvii y xvii | René Cecefia

Escolastica, esto es, que abandone al ser y a la analogia del ente como su fundamento y que por tanto no delimite el
problema del conocimiento al de reglas de inferencia en el marco del cuestionamiento de lo ente. Es asi que la
Fisica moderna sera un esfuerzo de explicacion de relaciones onticas en las que se abandone al ser como
fundamento del mundo natural, mientras que la Filosofia kantiana propondra el abandono de la voluntad de
aprehension del ente en cuanto tal para limitarse a la formulacion de una analitica del entendimiento puro, haciendo
de lo epistemoldgico el objetivo y el limite de la actividad intelectiva humana.

La operacion fisica que viene a suplantar la perspectiva filosofica natural de la Escoléstica consiste en
efecto en, sobre la base de la necesidad enunciada por la Escolastica del espacio como suposicion para la
aprehension del ente, la consideracion ontica del espacio por parte de la Fisica moderna, esto es, de la identificacion
del espacio como realidad fisica que mantiene relaciones de orden fisico con los cuerpos que conforman al
universo.” Es sin duda el trabajo de Isaac Newton el que mejor representa esta perspectiva, el que lleva hasta sus
ultimas consecuencias el abandono del fundamento metafisico para la explicacion del universo natural: las leyes
newtonianas del movimiento y de la gravitacion universal descansan en este sentido sobre la posibilidad de
enunciar las relaciones entre los cuerpos sin recurrir al problema del ser. Cuerpos que conservan su estado de
reposo o de movimiento en funcién de las fuerzas impresas (primera ley newtoniana del movimiento), segin
relaciones de proporcion (segunda ley) y segun relaciones reciprocas (tercera ley) vienen asi a substituir como
relaciones cuantitativas a la explicacion cualitativa del movimiento cuyo fundamento lo era la concepcion de ser
como principio de lo real, del movimiento entendido como cambio segtin relaciones establecidas por la analogia del
ente.'"’ Espacio absoluto es la propuesta newtoniana que al substituir al espacio metafisico de la Escolastica
fundamenta esta perspectiva: marco fisico general dentro del cual se puede cuantificar lo sensible y se puede con
ello dar cuenta de los lugares absolutos que permiten describir el movimiento absoluto.""

Se trata, con Newton, de un principio de economia que el propio autor resume en la primera de sus Reglas
para filosofar: “No debemos, para las cosas naturales, admitir mas causas que las verdaderas y suficientes para
explicar los fendmenos™.'* La relacién Filosofia natural-Metafisica es substituida por la relacion Fisica-Matematica,
esto es, por relaciones de tipo ontico cuyo campo explicativo es la Matematica, para lo cual se substituye la
analogia del ente por la analogia de la naturaleza (III* Regla para filosofar). El campo inferencial de la logica

metafisicamente determinada que orienta la reflexion escolastica es asi abandonado a favor de una construccion de

? Las primeras referencias explicitas a un espacio fisico en este momento las encontramos en el ambito de la Filosofia natural italiana, con
Bernardino Telesio, Francesco Patrizi y Giordano Bruno: “Que el espacio sea ente fisico (physicum) es evidente al no poder ser separado de la
existencia de las cosas naturales”, escribe por ejemplo Bruno en De immenso et innumerabilis, 1591, Francofurti, apud Ioannem Wechelum &
Petrum Fischerum, I, VIIL.

' Lo mismo puede decirse de la historia motus copernicana o de las leyes keplerianas del movimiento de los planetas, donde si bien no existe
critica a la concepcion escolastica del universo, no se recurre al fundamento que el ser constituye en el pensamiento escolastico como
explicacion del movimiento. La ley galileana de la caida de los cuerpos forma por supuesto parte de este movimiento.

"' “Y si el sentido de las palabras debe ser determinado por su uso, por los nombres tiempo, espacio, lugar y movimiento debe entenderse
propiamente sus medidas sensibles; y la expresion sera infrecuente y puramente matematica si se significan las cantidades medidas en si mismas.
En consecuencia, violentan el lenguaje quienes toman esas palabras por las cantidades medidas en si mismas, y asi deberian precisarlo
claramente. Y no contaminan menos la matematica y la filosofia quienes confunden las verdaderas cantidades con sus relaciones y mediciones
sensibles” Isaac Newton, Principios matemadticos de la Filosofia natural, 1687, Madrid, Tecnos, 1987, escolio a las definiciones, p. 38.

"2 Libro III de los Principia, cuyo titulo es “Sistema del mundo, mateméticamente tratado”. La explicacion de la primera regla, glosa: “Dicen los
filosofos: la Naturaleza no hace nada en vano, y es vano mucho cuando basta poco. Pues la Naturaleza es simple, y no se complace en causas
superfluas para las cosas”, Ibid., 111, p. 461.



René Cecena | Espacio moderno y epistemologia. Las relaciones entre Filosofia natural, Fisica y Metafisica en los siglos xvii y xvii

caracter deductivo, donde el problema es como habran de deducirse los verdaderos movimientos, esto es, las
relaciones intra-Onticas segun relaciones de proporcion acordes a la analogia de la naturaleza que opera seglin
principios matematicos, lo que orienta el estudio de la Fisica en el sentido de una objetivaciéon de la naturaleza."
Las Reglas para filosofar terminan con una reflexion acerca de la “filosofia experimental”, donde se indica la
necesidad a recurrir, ademas de a la deduccion en donde contemos con los elementos que garanticen la firmeza de
sus resultados, a la induccién general a partir de los fenémenos."

La Fisica moderna abandona pues la Metafisica e incorpora a su interior las relaciones entre Filosofia
natural, Metafisica y Logica bajo la forma de relaciones analdgicas de orden matematico al interior de un tnico
discurso fisico. Recuérdese el nombre de la obra newtoniana que viene a significar la propuesta mas acabada de este
desplazamiento: Principios matematicos de la Filosofia natural. Las relaciones matematicas de proporcion
fundadas en inferencias, se convierten en el suelo explicativo de la Filosofia natural, esto es, el suelo epistémico
sobre el cual se construye la Fisica moderna como saber acerca del orden natural que no requiere de referentes
metafisicos, comenzando por el ente y sus relaciones analdgicas. En este esquema, las relaciones epistemologicas se
dibujan segiin relaciones matematicas cuyo fundamento es de orden inferencial al ofrecer éste el principio de
discernimiento que permite vincular lo sensible (relativo, aparente) y lo inteligible (absoluto, verdadero) haciendo
posible remover los prejuicios que, para Newton, se derivan del empleo del lenguaje ordinario, lugar de lo vulgar."
El problema que se plantea para Newton es entonces pasar de lo aparente, connotado por el empleo ordinario del
lenguaje, a lo verdadero, segin demostraciones matematicas. Newton hace de esta manera del espacio un referente
universalmente valido (de ahi el nombre de espacio absoluto), el marco de referencia de los movimientos que
pueden ser matematicamente calculados, al estar matematicamente determinados en sus relaciones. El alcance
descriptivo e incluso predictivo de la Fisica newtoniana constituye un hecho del que ya sus contemporaneos se
asombran. Pero junto con sus alcances pueden observarse sus limites: si los movimientos en su acepcion moderna,
esto es, las relaciones de posicion entre los entes pueden ser explicados segun relaciones matematicas en el marco
del espacio fisico absoluto, esto no clausura la necesidad de una reflexion sobre los fundamentos sobre los cuales se
asientan sus afirmaciones mas firmes, pues éstas pueden ser precisadas y alin sujetas a excepcion al constatarse
nuevos fendmenos y, mas todavia, al entender que el espacio absoluto es construido no por los sentidos y por las
relaciones métricas que éstos posibilitan, sino por el intelecto que permite inferir una naturaleza sin relacion a nada

. .. C ., . . .16
externo, siempre similar e inmdvil, esto es, en su pretension de referente universal del universo fisico.

"% Si bien el principio matematico de conocimiento de la naturaleza sobre el campo de constatacion fisica y por tanto, para este pensamiento, de
comprension de dicha realidad que ofrece el espacio, resulta de dificil aprehension, no es por ello inexistente: “Es realmente dificilisimo
descubrir y distinguir de modo definitivo los movimientos verdaderos y los aparentes de los cuerpos singulares, porque las partes del espacio
inmovil donde se realizan esos movimientos no son observables por los sentidos. Con todo, esta pretension no es enteramente desesperada;
tenemos algunos indicios a seguir, en parte de los movimientos aparentes, que son las diferencias de los movimientos verdaderos, y en parte de
las fuerzas, que son la causas y los efectos de los movimientos verdaderos” Idem.

'* “En filosofia experimental debemos recoger proposiciones verdaderas o muy aproximadas inferidas por induccién general a partir de
fenomenos, prescindiendo de cualesquiera hipotesis contrarias, hasta que se produzcan otros fenémenos capaces de hacer mas precisas esas
proposiciones o sujetas a excepciones”, Ibid., 111, p. 463.

"> Confrontese el inicio del escolio a las definiciones, Ibid., p. 32.

' “E] espacio absoluto, tomado en su naturaleza, sin relacién a nada externo, permanece siempre similar e inmévil. El espacio relativo es alguna
dimension o medida movil del anterior, que nuestros sentido determinan por su posicién con respecto a los cuerpos y que el vulgo confunde con
el espacio inmovil [...] como las partes del espacio no pueden verse o distinguirse unas de otras mediante nuestros sentidos, les aplicamos
medidas sensibles”, Ibid., Escolio a las definiciones, p. 33.

ENERO
2014



ENERO
2014

Espacio moderno y epistemologia. Las relaciones entre Filosofia natural, Fisica y Metafisica en los siglos xvii y xvii | René Cecefia

Qué elementos dan sustento al espacio fisico absoluto, como opera la inferencia que da lugar a la
demostracion matematica, cuél es consecuentemente su fundamento, no son problemas de la Filosofia natural segun
la construye Newton, de la Fisica. Lo seran, sin embargo, para Descartes, Leibniz y Kant. La Filosofia moderna se
entiende como una insistencia metafisica, como un proyecto de precision de la Metafisica: el proyecto de Fisica sin
Metafisica puede ser pertinente —desde la moderna perspectiva filosofica— al nivel de la explicacion empirica,
pero resulta insuficiente como proyecto de comprension de la fundamentacion que da cuenta del proceso de
construccion del conocimiento que opera. De esta manera, el nivel epistemologico presente en la reflexion
metafisica escolastica, queda sin correlato en los desarrollos de la Fisica newtoniana, que es, como se sabe, una
preocupacion fundamental de Descartes, y el eje sobre el cual descansa la critica que Leibniz dirige a Newton.

Descartes, por ejemplo, criticara en un texto dirigido a Mersenne el proceder de Galileo en los Discursos
sobre dos nuevas ciencias, pues al no abordar el problema segin el orden conveniente en los términos que lo
considera Descartes, se examinan las causas de ciertos efectos sin tratar el problema de las primeras causas de la
naturaleza, dejando a su fisica sin fundamento.'” La Metafisica se ocupa, como se sabe, para Descartes, del lugar de
los principios por si mismos evidentes a partir de los cuales puede darse la deduccion logica de la ciencia cuyas
conclusiones sean concordantes con contenidos de la experiencia.'® Es por ello que para Descartes su trabajo fisico
debe necesariamente ser entendido en, y comprendido al interior de, un contexto metafisico, unico capaz de darle
sentido: “Estas seis meditaciones —escribe Descartes con respecto a las Meditationes de Prima Philosophia en otra
carta dirigida a Mersenne en enero de 1641— contiene todos los fundamentos de mi fisica”.'"” No hay duda, para
Descartes, de que el conocimiento fisico, en su certeza, debe encontrar apoyo en intuiciones distintas que permitan
diferenciar entre las cosas de naturaleza intelectual, propias a la mente (mens, esprif), y las que son de naturaleza
corporal, entre intuiciones que no dependen de la experiencia y que pueden por ello dar cabida a la explicacion de
ésta. En este sentido, el pensamiento cartesiano plantea el problema de la fundamentacion de nuestras verdades
relativas sobre la base de intuiciones distintas de proposiciones simples cuyo punto de partida es el ego como lugar
del cogito, el que, a su vez, nos vincula con la realidad extramental entendida como res extensa y que, como tal,
remite a relaciones geométricas. En efecto, como se sabe, la matematica constituye para el cartesianismo la ciencia
modelo de conocimiento certero e indudable.”” Dicho de otra manera, para Descartes, el conocimiento consiste en el
trabajo de la razon (res cogitans) cuya tarea es preparar la comparacion que permita el conocimiento de los objetos
extensos y en donde, por tanto, la relacién con éstos no es sino una analogia geométrica del cuerpo figurado.”' Es en
este sentido geométrico que Descartes articula las relaciones entre Filosofia natural y Metafisica que para la

Escolastica se planteaba en problema de articulacion entre lugar y espacio.

' Apud Maurice Gagnon, “Métaphysique, théorie scientifique et expérience chez Descartes: ambigiiités et difficultés”, Philosophique, vol. 22, n°
2,1995, p. 373.

8 Cf. Ibid., p. 372.

' Apud Jean-Marie Beyssade y Michelle Beyssade, “Introduction”, René Descartes, Méditations métaphysiques, Paris: Flammarion, 1992, p. 5.
20 «“Por lo cual, quiza podamos concluir que la fisica, la astronomia, la medicina y todas las otras disciplinas que dependen de la consideracion de
cosas compuestas, son dudosas; mientras que la aritmética, la geometria y otras semejantes, que solo tratan de cosas simplicisimas y
completamente generales, sin apenas preocuparse de si estan o no en la naturaleza, contienen algo cierto e indudable”, René Descartes,
Meéditations métaphysiques, 1641, Paris, Flammarion, 1992, p. 62, AT VII, 20 (retomamos para la version en espafiol, la ediciéon de Lopez-
Grafa, Madrid, Gredos, 1997, p. 18).

2! Cf. René Descartes, Régles pour la direction de [’esprit, c. 1628-1629, Paris, Vrin, 1996, p. 109-110, AT X, 441.



René Cecena | Espacio moderno y epistemologia. Las relaciones entre Filosofia natural, Fisica y Metafisica en los siglos xvii y xvii

Leibniz comparte la vision critica de la falta de reflexion acerca de los principios de la experiencia sobre la
cual Newton construye su sistema.”> Es necesario, explica Leibniz en el Discurso de metafisica, recurrir a
consideraciones metafisicas para explicar el movimiento, esto es, el fendmeno principal de la naturaleza, de lo
fisico.” Si bien la Fisica ha mostrado la pertinencia del analisis mecanico en los asuntos relacionados con los
cuerpos, el desconocer los principios metafisicos que dan razén de la naturaleza y sus leyes corre el riesgo para
Leibniz de llevar al barbarismo fisico y de caer en las cualidades ocultas de los escolasticos: “Es por ello que —
afirma Leibniz—, he intentado terminar con ello, mostrando al fin que si todo en la naturaleza es mecanico, los
principios del mecanismo son metafisicos” (subrayado por Leibniz).>* Leibniz sera particularmente critico en este
sentido del espacio absoluto newtoniano: el espacio no es para Leibniz, como se sabe, un ente fisico, sino un
relativo abstracto del orden de las cosas. Incluso los experimentos de Torricelli acerca del vacio no tienen para
Leibniz, segiin explica en el Anti-barbarus physicus, caracter de demostracion de un espacio fisico pues no
excluyen la presencia de cuerpos sutiles.”

Kant, por su parte, se piensa explicitamente en la construccion de fundamentos generales que remitan la
Fisica moderna a la ciencia general en funcién de los principios de la razén.*® Newton, explica Kant, no habria
hecho sino limitarse en ese sentido a su nivel empirico: “En su inmortal obra Philosophia naturalis principia
mathematica, Newton comenzd por una cuestion de hecho (Tatsache) sin querer atender a las fuentes ni al método
de su ciencia, ni exponer previa y particularmente la —digamos— logica de ésta”.*” La Filosofia natural no puede,
para Kant, reducirse a una Fisica matematica, con lo que queda pendiente la tarea de construir una metafisica que

sustente los Scientia naturalis principia mathematica, esto es, los principios matematicos que dan cuenta del efecto

 Esta carencia se puede encontrar resumida en los extractos de las cartas del abad Conti acerca de Newton, comunicadas a Leibniz por
Rémond: “Lo que parece hermoso [beau] en el sistema del Sr. Newton es que no presupone [suppose] nada y solo admite lo que ve; de manera
sagaz, obtiene consecuencias de las que nadie tendria conocimiento. No afirma nada respecto a los principios; pero si se le concede que existen
leyes que la experiencia nos permite ver, obtiene de ello las mas hermosas [belles] proposiciones nunca antes vistas”, Correspondence Leibniz-
Clarke, 1714-1716, Paris, Presses Universitaires de France, 1991, p. 19.

3 Leibniz, Discours de métaphysique, 1686, Paris: Flammarion, 2001, § XVIII, pp. 229-230.

* Leibniz, “Anti-barbarus physicus”, 1700-1704. Retomamos en este caso la edicion publicada en Principes de la Nature et de la Grace.
Monadologie, Paris, Flammarion, 1996, p. 38. Con anterioridad Leibniz habia afirmado en este mismo texto: “Aquellos que entonces, han
mostrado que, supuesta la gravidez (Gravitas) de los planetas unos respecto a los otros, se podia explicar las leyes de los astros habran hecho una
importante aportacion, incluso si no han dado razén de la gravitacion. Pero quienes abusen de este maravilloso descubrimiento, pensando haber
dado la razon suficiente de manera que no haya mas que buscar, caen en el barbarismo fisico y en las cualidades ocultas de los escoldsticos”
(subrayado por Leibniz), Ibid., pp. 29-30.

 «Antibarbarus physicus”, Die Philosophischen Schriften, Hildesheim- New-York: Georg Olms, 1978, VII, p. 341.

* Asi lo podemos entender a partir del Opus postumum, que trata justamente de la transicion de los principios metafisicos de la Ciencia Natural
a la Fisica, por lo que se le ha dado este nombre al conjunto de notas que lo constituyen: “La ciencia natural (scientia naturalis) que, ordena
conforme a Principios de razoén, es denominada en virtud de esa forma philosophia naturalis, se divide en doctrina natural pura, procedente de
conceptos a priori, y aplicada; la primera lleva el titulo de Principios metafisicos de la Ciencia Natural; la segunda se llama Fisica, y una a la
anterior principios empiricos, como en un sistema [...] Cuando se habla ademas de principios matematicos de ciencia natural (como en los
philosophiae naturalis principia mathematica, de Newton) se presupone con ello que las fuerzas motrices pertenecen a la fisica (p. e.
gravitacion, [fuerzas] motrices de la luz, el sonido y el agua), sin ensefiar como surge el movimiento de las fuerzas motrices, sino como ciertas
fuerzas surgen del movimiento (tal como sucede, p.e., con las fuerzas centrales en cuerpos movidos circularmente). Se trata pues, tan solo, de
una parte de la fisica manipulable matematicamente y que [estudia] como, conforme a leyes determinadas, ciertas fuerzas motrices producen
movimientos y determinan su forma. Los principios matematicos de [la] c[iencia] n[atural] no forman parte, en consecuencia, del sistema de las
fuerzas motrices de la materia. Este consta de tres partes: 1) Pr[incipios] metaf[isicos], que [tratan de] lo movil en el espacio. 2) Division
sistematica de las fuerzas motrices de la materia, cuya enumeracion denomino Transicion a la fisica —no parte de ésta. 3) Fisica como sistema.
Para que ésta ultima sea posible no pueden bastar Principios empiricos, que implican sélo un agregado fragmentario y no un sistema —ni
siquiera tampoco una aproximacién a éste— como se desearia en cambio lograr en fisica”, Immanuel Kant, Transicion de los principios
metafisicos de la ciencia natural a la fisica (Opus postumum), 1786-1803, Madrid, Anthropos, 1991, pliego III, (C)* pag. 1, XXI, 285-286, p.
143.

? Ibid., pliego IV, pag. 4, p. 163.

ENERO
2014



ENERO
2014

Espacio moderno y epistemologia. Las relaciones entre Filosofia natural, Fisica y Metafisica en los siglos xvii y xvii | René Cecefia

del movimiento, en el marco de unos Scientia naturalis principia philosophica, esto es, los principios filosoficos
que expliquen la fuerza motriz como base del efecto que el desplazamiento significa.”® La filosofia kantiana tiene
uno de sus impulsos principales, como atestigua el propio Kant, en el cuestionamiento de los fundamentos del
alcance epistemolégico de la Fisica newtoniana. Ello se expresa ya en escritos precriticos como la Monadologia
Fisica.®® No hay Fisica valida sin la explicacion de sus fundamentos, y esta labor no pude ser tarea de la
matematica, la cual ofrece un instrumento que se agota en el preambulo del conocimiento filosofico,” es decir, que
se constituye en base del conocimiento empirico al ofrecer a la experiencia la certeza apodictica de leyes cuyo
fundamento es conocido a priori.”’ Aun considerando que los esfuerzos de la Metafisica hayan obtenido resultados
menores si se les compara con los de la Fisica matematica, aquellos no dejan de ser el sustento de éstos.’
Metafisica, explica Kant en los Primeros principios metafisicos de la ciencia de la naturaleza (1786), es el
conocimiento que no se limita a contener principios empiricos.33

Reconocer el fundamento metafisico de la Fisica no implica sin embargo, para Kant, partir de la
consideracion del ser como principio rector de lo cognoscible. Por el contrario, la Critica de la razén pura se piensa
como un proyecto que, al constatar la imposibilidad de la pretension ontologica de la Metafisica, propone la
alternativa de una lectura epistemologica —lo que para Kant incluye a la Logica y a la Psicologia o Teoria del alma—
de la Filosofia: “el orgulloso nombre de una ontologia [...], debe dejar su lugar al mas modesto de una mera
analitica del entendimiento puro”, escribe Kant.** El espacio se convierte en este sentido en condicién de
posibilidad del pensamiento, intuicién pura que hace posible la representacion de los objetos en el marco de una
estética trascendental como “ciencia de todos los principios de la sensibilidad” (A21/B35), que encuadra la analitica
del entendimiento, el orden epistemologico de la relacién con los objetos.”

Vemos entonces cémo se construye el campo de la Epistemologia como lugar de abandono de la
pretension ontologica, y entonces, de la Metafisica concebida sobre la base de una reflexion acerca del ser, para dar

lugar a una Fisica que debe buscar sus fundamentos en el campo del pensamiento. Lo que observamos en el siglo

8 Ibid., folio X, pag. 1, XXI, 238, p. 227.

» “Pero ;como es posible conciliar, en esta materia, la metafisica con la geometria? Pues parece més facil unir a grifos con caballos que a la
filosofia trascendental con la geometria”, “Metaphysice cum geometria iuncta usus in philosophia naturali, cuius specimen I, continet
monodalogiam physicam”, 1756, in Kants Werke, 1968, Berlin, Walter de Gruyter & Co., Band 1, p. 475; Opusculos de Filosofia natural,
Madrid, Alianza Editorial, 1992, p. 74.

30« Qué especie de cultura ofrece la matematica al intelecto, no al sentimiento del hombre? La de la habilidad para utilizar esa ciencia como
instrumento en todo aquello que concierna al origen de lo sensible. Pero no es cultura del espiritu en aquello que en si mismo es fin: eso s6lo
puede hacerlo la filosofia”, Transicion..., XXIII, 488, L B1 L 55, p. 259.

31 Cf. Immanuel Kant, Primeros principios metafisicos de la ciencia de la naturaleza, 1786, México, Universidad Nacional Autéonoma de
México, Prefacio, pp. 99-110 [KW, 1911, 1V, 467-479].

% “Newton dice en el prefacio de sus Principios matematicos dela Filosofia natural (después de haber remarcado que la geometria no necesita
nada mas que los dos procedimientos mecanicos que postula, a saber, trazar una recta y trazar un circulo): La geometria se enorgullece de
producir tanto con tan poco tomado de fuera. De la metafisica, en cambio, podemos decir: esta asombrada de que con tantos elementos ofrecidos
por la matematica pura haya podido realizar tan poco. Sin embargo, la matematica misma tiene necesidad de ese poco en su aplicaciéon a la
ciencia de la naturaleza y, puesto que le hace falta tomar prestado de la metafisica, no debe avergonzarse de aparecer en su compaiiia”, Ibid., p.
110 [KW, 1911, 1V, 478-479].

3 Ibid., p. 101 [KW, 1911, IV, 469].

3 Immanuel Kant, Critica de la razén pura, 1781/1787, Buenos Aires, Calihue, 2007, A247/B303.

% “E| espacio es una representacion a priori necesaria que sirve de fundamento a todas las intuiciones externas. Nunca puede uno hacerse una
representacion de que no haya espacio, aunque si puede pensar muy bien que no se encuentre en ¢él objeto alguno. Por consiguiente, [el espacio]
es considerado como la condicién de posibilidad de los fendmenos, y no como una determinacion dependiente de ellos, y es una representacion a
priori, que necesariamente sirve de fundamento de los fenomenos externos”, Ibid., A24/B38-39.



René Cecena | Espacio moderno y epistemologia. Las relaciones entre Filosofia natural, Fisica y Metafisica en los siglos xvii y xvii

XVII dentro del campo de la Escolastica es el estudio del ente fisico bajo el nombre de Filosofia natural —campo
que da cuenta de lo real sobre la base de la relacion ente-lugar—, el cual descansa en ultima instancia en un
fundamento de orden metafisico, y donde por tanto sus principios tltimos son abordados en Metafisica dentro de lo
que se incluye a los entes de razon y en general a la ratio, en donde a su vez se incluye al espacio. La Fisica
moderna, por su parte, buscara excluir de sus procedimientos todo principio metafisico, identificando —como
fundamento de esta inquietud—, el movimiento al cambio de lugar (reduciendo el concepto aristotélico de
movimiento al sélo cambio con respecto al lugar), para lo que elabora —por esta razéon— una nueva
conceptualizacion del espacio y del lugar como referentes fisicos a partir de los cuales se pueden construir
relaciones matematicas. Ello conllevara en Filosofia a la busqueda del fundamento de su proceder, pasando de la
conformacion de un nuevo campo de tratamiento del ente —la Fisica— al de los principios sobre los cuales el ente
es pensado: la Epistemologia. Asi, el campo en el cual se lleva a cabo esta confrontacion y esta reconfiguracion es
el del entramado conceptual constituido por el lugar y el espacio, comenzando por el pensamiento escolastico,
pasando por la Fisica moderna y alcanzando a la Filosofia moderna. Bajo la égida de las transformaciones
epistemologicas operadas por la Filosofia moderna en los siglos XVII y XVIII, el espacio dejara de ser comprendido
—para Kant— como concepto, para serlo como intuicién pura, construyendo asi al conocimiento como un proceso
epistemologico: “s6lo desde el punto de vista de un ser humano, podemos hablar de espacio, de entes extensos,
etcétera”, escribe Kant en la Critica de la razon pura, resumiendo este desplazamiento epistémico que funda el

. . . . . L. 36
conocimiento en una perspectiva epistemologica que abandona sus pretensiones ontologicas.
Bibliografia

Aristoteles, Fisica, traduccion y notas de Ute Schmidt Osmanczik, introduccion de Antonio Marino Lopez, UNAM,
México, 2001 (Bibliotheca Scrpitorum Graecorum et Romanorum Mexicana).

Bruno, Giordano, De immenso et innumerabilibus, seu de universo & Mundis, Ad illustriss. et Reverendis. Hercem
Henrictm Iulium Brunsuicensium & Lunaburgensium Ducem, Halberstadensium, Episcopum, &c. in
Jordani Bruni Nolani De triplici inimo et mensura ad trium speculativarum scientiarum & multarum
activarum ertium principia libri v. Ad illustriss. & reverendiss. Principem Henricum Julium,
Brunsuicensium & Lunaburgensium Ducem, Halberstadensium Epis- copum. Copita cuiusq[ue] libri,
proxime post prefationem sunt exposita: Schemtum item & definitionum praecipuarum Index alphabeticus
in sine additus, Francofurti: apud loannem Wechelum & Petrum Fischerum, 1591.

Ceporinus, Petrus, Theses physicee de loco et locato, Quas Favante Deo Opt. Max. praside clarissimo,
doctissimoque viro, D. M. Iohanne Murdisono, Philosophiz in celleberrima Lugduno-Batava Academia
Professore dignissimo, animi & exercitii gratia publice examinandas proponit Petrus Ceporinus
Noviomago-Geldrus. Lugdini Batavorum: ex Officina Ioannis Patii, 1603.

Descartes, René, Meditaciones metafisicas y otros textos, traduccion M. Lopez y M. Grafia, Madrid, Gredos, 1997.

3 Ibid., A26/B42.

37

ENERO
2014



ENERO
2014

Espacio moderno y epistemologia. Las relaciones entre Filosofia natural, Fisica y Metafisica en los siglos xvii y xvii | René Cecefia

Descartes, René, Reglas para la direccion del espiritu, introduccidn, traduccion y notas de Juan Manuel Navarro
Cordoén, Alianza, Madrid, 1984.

Descartes, René, Regles pour la direction de [’esprit, traduction et notes par J. Sirven, Paris, Vrin, 1996
(Biblothéque des Textes Philosophiques).

Fleisner, Joannes, Resp. Disputatio Physica sexta. De Motu generatim, et de Infinito, ex libro 3 akrodseos /
akpodoemg, Quam Deo ducente et docente, sub prasidio clarissimi viri Dn. Philippi Leopoldi. Med. &
Philosoph. D. in incluta Wittebergesium Academis pro viribus defendam suscipiet, [...] Wittenberge: Typis
Martini Henckelij, 1609.

Hartmannus, Daniel, Disputatio physica de loco, Quam in illustri Academia Jenesi, ¢ lib. 4 physikés / VoK
akrodseos | dxpodoemg deprontam. Sub prasidio M. Michealis Wolfii, Profess. Publ. Exerciti gratia
publice institut ... conseutis Daniel Hartmannus, Wismariensis Megapol. Jana: Typis Weidnerianis, 1612.

Heeferus, Christophorus, Resp. Deixodos / Agi&odog Topologias / Tomohoyiag, seu Collegii acromatici disputaito
septima, De loco, sub Dei Omniprasentis auspicio, In palestra Ornatisimorum & Doctissimorum Viro-
Juvenum, Proposita a Michale Kalerto, Ciza- Misnico, SS. Theol. Stud. & Alum. Elect. Respondente
Christophoro Hofero, Noestadiensi Varisco, Phil. Stud., Lipsa: Typis exscribebat Georgius Liger, in
Michael Kalertus, Praes. Contemplationum physicarum seu Acroasis Aristotela, Lipse, 1626.

Rosselletus, Georgius, [Theses de ratione formali loci.] Theses philosophice pro summa laurea consequenda, cum
impugnatione definitionis loci. Quas, Deo faunente, sub presidio domini Davidis Derodonis Philosophie
Professoris aud Arausionenses, Tueri conabitr Georgius Rosselletus Nemausenssis. Disputabuntur 9 Tulij
1644 a prima ad vesperam. Aravsioni, Typis Edvardi Rabani, Celsitudinis sue Urbis & Universitatis
Typographi, 1644.

Kant, Immanuel, Transicion de los principios metafisicos de la ciencia natural a la fisica (Opus postumum,),
Anthropos, Madrid, 1991.

Kant, Immanuel, Opusculos de Filosofia natural, Alianza, Madrid, 1992.

Kant, Immanuel, Primeros principios metafisicos de la ciencia de la naturaleza, UNAM, México, 1993.

Kant, Immanuel, Critica de la razén pura, Calihue, Buenos Aires, 2007.

Leibniz, Gottfried Wilhelm, Correspondence Leibniz-Clarke, Presses Universitaires de France, Paris, 1991.

Leibniz, Gottfried Wilhelm, Discours de métaphysique, Flammarion, Paris, 2001.

Leibniz, Gottfried Wilhelm, Principes de la Nature et de la Grdce. Monadologie, Flammarion, Paris,1996.

Leibniz, Gottfried Wilhelm, “Antibarbarus physicus”, Die Philosophischen Schrifien, Georg Olms, Hildesheim-
New York, 1978, tomo VII.

Newton, Isaac, Principios matemadticos de la Filosofia natural, estudio preliminar, traduccion y notas de Antonio
Escohotado, Tecnos, Madrid, 1987.

Suarez, Francisco, Disputaciones metafisicas, edicion bilingiie, Traduccion de Sergio Rabade Romeo, Salvador
Caballero Sanchez y Antonio Puigcerver Zanon, Madrid, Gredos, 1962-1969, 7 volimenes.

Suarez, Francisco, Disputaciones metafisicas, presentacion de Sergio Rabade Romeo, estudio preliminar de



René Cecefia | Espacio moderno y epistemologia. Las relaciones entre Filosofia natural, Fisica y Metafisica en los siglos xvi y xviil

Francisco Ledn Florido, traduccion de Sergio Rabade Romeo, Salvador Caballero Sanchez y Antonio
Puigcerver Zanon, Tecnos, Madrid, 2011.

Wideburgius, Henricus Disputatio vi... De speciebus motus, in Enneas dissertationum physiologicarum,
generaliorem totius physiologie in Acromaticis Aristotelis proposite doctrinam continens, ex permissu
Faculta- tis philosophice in... Academia Giessena Cattorum conscripta ac... in gratiam studiosorum

ventilata, auctore et preeside M. Johanne Arnoldi. Giesse Hassorum: ecud. N. Hampelius, 1609.

ENERO
2014






Cevriye Demir Giines | Les idées de loi naturelle et de contingence selon Emile Boutroux

Les idées de loi naturelle et de
contingence selon Emile

Boutroux

Emile Boutroux on Contingency and Natural
Law

Cevriye Demir Giines

Université de Gazi, Turquie

Résumé

Ce texte fait place aux idées de E. Boutroux sur la nature des
sciences naturelles et traite la notion de nécessité qui est
souvent considérée comme la base de ces sciences. Mais E
Boutroux a essayé de démontrer que les sciences naturelles
reposaient sur la contingence et non sur la nécessité.
Derriere l'idée de la contingence de Boutroux repose sa
croyance a la liberté et a la différence du domaine humain. Il
a eu des inquiétudes sur le fait que I'étre humain soit percu
comme un objet de la science naturelle et s’est efforcé de
montrer la réalité de l'idée de la liberté basée sur la
contingence. Boutroux a lancé l'idée qu’avec la doctrine de
la contingence la place significative et privilégiée que 1'étre
humain a dans le monde des phénomeénes, le fait d’étre
conscient, peut étre préservé et que l'étre humain peut
utiliser sa volonté autour de la contingence.

Mots clés

E. Boutroux (1845-1921), contingence, nécessité, loi de la
nature, liberté.

Abstract

The object of this article is to consider E. Boutroux’s ideas on
natural sciences, focusing particularly on the notion of
necessity which is often viewed as the basis of these
sciences. Nevertheless E. Boutroux has tried to show that
natural sciences are based on contingency and not on
necessity. Behind E. Boutroux’s idea of contingency lie his
belief in human freedom and his supposition that man
differs from the rest of nature. He did not want to see man
as an other object for natural science and he thus tried to
show the reality of a human freedom based on contingency.
E. Boutroux proposed the idea that contingency allows to
preserve man’s privileged place in the world, the fact that
he is a conscious being and the exercise of man’s will.

Key words

E. Boutroux (1845-1921), contingency, necessity, natural law,
freedom.

Fecha de entrada: 05-10-2013 Fecha de aceptacion: 21-11-2013

ENERO
2014






Cevriye Demir Giines | Les idées de loi naturelle et de contingence selon Emile Boutroux

Les idées de loi naturelle et de contingence selon Emile Boutroux
Emile Boutroux on Contingency and Natural Law

Cevriye Demir Giines

Université de Gazi, Turquie

Introduction

Dans son livre intitulé L 'Idée de loi naturelle, Boutroux se penche sur la signification des lois de la nature
et étudie ceci du point de vue métaphysique et moral. «Pour poser le probléme avec précision, il a souligné la
nécessité d’analyser sur les résultats des spéculations philosophiques des 17°™ et 18°™ siécles, lesquelles sont liées
au développement de la science moderne»'. De ce fait, les philosophies de Bacon et de Descartes, considérés
comme les créateurs de la philosophie moderne et qui ont donné le sujet ainsi que le caractére double réaliste et
universel a la science, constituent le point de départ de Boutroux. Pour celui-ci, Bacon a agi dans le sens empiriste
en dépassant le point de vue ancien, et Descartes dans le sens rationaliste. Selon lui, Descartes n’a pas eu de
difficulté, dans le “cogito, ergo sum”, a rattacher le “cogito” a I’existence personnelle. Toutefois, cette situation a
nécessite 1’existence de Dieu et une déduction véritable des choses corporelles, ce qui a par conséquent pris un
aspect de plus en plus compliqué.” Face a la compréhension de Descartes de nature mécaniste, Malebranche a
nécessairement séparé les lois d’essence et d’existence de 1’un et de 1’autre, et a développé la théorie des causes
occasionnelles. Tandis que Spinoza a taché de lier les lois de 1’existence aux lois d’essence, tout en dissociant la
causalité interne et externe de I’un et de I’autre. Leibniz a ajouté au domaine réel le principe de raison suffisante.
Ce principe sera seulement propre du réel, mais ce n’est pas tout. Bien plus, il accentuera les séparations qui
existent au milieu des choses. Selon Leibniz, chaque chose ne peut étre ramenée a 1’ordre mathématique : il faut
tenir compte du domaine des causes efficientes en physique et du domaine des causes finales dans la morale. Tandis
que Kant a révélé les lois physiques et les lois morales au sein du monde réel. «Pour Schelling et Hegel, les lois
d’essence et les lois d’existence sont insuffisantes »°.

Avec ’effet des avancées scientifiques ou les problémes philosophiques se sont dirigés vers la nature et les
lois de la nature, Boutroux a mis I’accent sur la nécessite d’étudier la validité des lois de la nature ainsi que leurs
principes fondamentaux. Le principe d’immuabilité et de validité générale des lois de la nature ne permettent pas la
liberté de I’homme, ils exigent d’analyser ces lois et de montrer la différence dans le domaine humain. A cet effet,
les sciences doivent étre prises comme point d’appui et leurs principes et résultats obtenus doivent étre pris en
compte du point de vue des interprétations avancées en philosophie, tandis que, de leur c6té, les lois de la nature
doivent étre étudiées en les plagant sous différentes groupes, selon la maniére dont les sciences nous les présentent”.

Le fondement objectif de Boutroux est de prouver que I’étre humain est libre, comme il le souligne fréquemment

' E. Boutroux, De [’idée de loi naturelle dans la science et la philosophie contemporaines, éd. J. Vrin, Paris, 1949, p. 5.
2 Ibid. p. 6.

* Ibid. p. 7

* Siileyman Hayri Bolay, Doctrine de la contingence chez Boutroux, éd,. M.E.B., Istanbul, 1989, p. 69.

ENERO
2014



ENERO
2014

Les idées de loi naturelle et de contingence selon Emile Boutroux | Cevriye Demir Giines

dans ses ouvrages.

Selon Boutroux, il est difficile pour I’esprit humain de comprendre les lois de la nature simultanément tant
du point de vue universel que du point de vue réel. Car la réalité nous fuit lorsque I'universalité est exposée et
lorsque la réalité est exposée c’est ['universalité qui s’éloigne de nous. Essayer de rapprocher le rationalisme et
I’empirisme comme étant le prolongement de cet effort, ou bien faire une syntheése de ceux-ci, ne sera seulement
qu’une juxtaposition. Boutroux a traité les lois de la nature dans leurs objectivité, signification et nature, et a montré
leurs principaux problémes. Il s’est interrogé sur les trois points suivants: En premier lieu, les degrés de perception
des lois de la nature; en seconde lieu, si ces lois étaient susceptibles ou non de fagconner I’essence des choses ou
simplement si elles sont susceptibles d’orienter ou non les modes d’apparition des phénomeénes; troisiémement, s’il
existe un vrai déterminisme dans la nature’.

Dans L’idée de loi naturelle Boutroux parle de divers types de lois naturelles, a savoir, les lois de la
logique, des mathématiques, de la mécanique, de la physique, de la chimie, de la biologie, de la psychologie et de
la sociologie. Selon lui, lorsque ’on traite de ces lois, les notions de liberté et de responsabilité de I’homme ne
doivent pas étre ignorées. Car cette question n’a pas été traitée suffisamment bien qu’elle soit urgente. Cette
question n'est pas trés commune dans le domaine de la science car la liberté n’a pas été adoptée en dehors de ce
champ. Pourtant, selon Boutroux, le sentiment de liberté a toujours continué d’exister dans I’ame humaine malgré
tant de progrés®. Selon lui, la science moderne a également accepté que la liberté se soit abimée a cause de ’idée du
déterminisme universel. Selon lui, lorsqu’Epictéte avait séparé les choses en deux (en extérieures et intérieures) et
déclaré que seulement les deuxiémes nous étaient liées, il avait tout a fait raison. Car les lois mécaniques de la
nature révélées par la science moderne sont comme une chaine liant 1’extérieur a I’intérieur. Au-dela leur nécessité,
les lois nous rendent libres et nous permettent d’ajouter une science active a la contemplation’. Par conséquent,
lorsque I’on examine les lois de la nature selon Boutroux, il serait possible de “définir la relation entre les lois de la

nature et la réalité ainsi que la position de I’homme dans la nature™.

Les sciences et les lois de la nature

«La régle impérative existant dans la nature et les objets : telle est la définition de la loi de la nature.
Lorsque I’on regarde du point de vue de la causalité, elle est vue comme une relation de causalité entre la cause et
Ieffet »°. Dans ce cas, le lien entre la raison et le résultat devient, par la loi de la nature, nécessaire et généralement
reconnu. Boutroux s’est intéressé aux sciences et lois naturelles en commengant a interroger la certitude qui vaut
pour le caractére identique et immuable de celles-ci. Toutefois, selon Boutroux, il est trés difficile pour I’homme de
comprendre 1’universalité et la validité dans les lois de la nature.

La logique, science abstraite et faisant partie des sciences naturelles, est “une création de entendement

* E. Boutroux, op. cit., pp. 9-11.
¢ Ibid, p. 134.

7 Ibid, p. 143.

% S. H. Bolay, op. cit., pp. 70,71.
? Ibid, p. 64.



Cevriye Demir Giines | Les idées de loi naturelle et de contingence selon Emile Boutroux

humain.” Les lois de la logique et des mathématiques ont besoin de 1’esprit pour saisir les objets ; alors que ’accord
entre la réalité et les symboles de I’esprit n’est pas perceptible avec une connaissance a priori mais avec
I’observation de ce qui est réel. Boutroux voit une ressemblance entre la nature de I’esprit et la nature de 1’objet, et
il précise que, s’il n’en était pas ainsi, I’homme serait isolé du monde'’. Selon Boutroux, la logique syllogistique est
une méthode dont un ensemble de symboles apparait dans 1’espace des pensées, une maniére pour mieux faire
comprendre la réalité''. Nous ne pouvons douter des lois de la logique pure. Toutefois celles-ci concernent
seulement la nature intrinséque des choses et ne sont applicables que si elles sont remarquées. Selon lui, “les
dogmatiques confondent la logique et la réalité, et appuient leur pensées sur le principe qu’ils appellent “I’harmonie

r s 1 . . r r : . £12
naturelle de la pensée et des choses” et considére ce principe comme étant nécessaire et inné .

C’est-a-dire que
Boutroux n’est pas du méme avis que les dogmatiques qui disent que la logique est objective et les empiristes qui
prétendent qu’elle est subjective. Selon lui, les lois de la logique ne viennent pas de 1’expérience; 1’approche du
syllogisme n’est pas tout a fait objective ; la logique s’applique aux objets et non  la pensée elle-méme'”.

Les mathématiques aussi disposent des lois les plus générales. Les objets mathématiques ont des propriétés
de certitude et d’infinitude. Les objets mathématiques ne sont pas des applications simples pouvant étre réduites au
principe de non-contradiction. Les mathématiques ont découvert leurs principes en employant la méthode
d’observation, d’abstraction et d’induction, ce processus ne s’est pas produit en un clin d’eeil. De ce fait, les lois
mathématiques ont un caractére au dela de la sensation. Selon Boutroux, la source des lois mathématiques est
I’entendement et ces lois sont ’application de la pensée aux objets de fagon volontaire. Ces lois représentent les
formes qui donnent la possibilité de dépasser les différences de qualité de 1’objet, et autant que possible, les formes
de Iintelligibilit¢ de la réalité'*. Dans les lois mathématiques il y a une contingence et non une nécessité. Boutroux
critique les lois mathématiques en raison du fait qu’elles s’éloignent du réel et soient abstraites, comme les lois de
la logique."

La raison pour laquelle Boutroux recherche les lois de la nature, c’est de montrer dans quelle mesure les
lois mathématiques influencent la réalité.'® Boutroux a exprimé le besoin inévitable de I’idée d’unité, mais a ajouté,
toutefois, qu’il serait difficile de dire que ce besoin dirige toute la vie intellectuelle. Selon lui, si ’unité n’est pas
nécessaire, les moyens pour obtenir celle-ci ne peuvent I’étre non plus'’. L’induction qui prend 1’expérience & la
base est insuffisante en raison du fait que I’expérience se concentre sur la discontinuité plutét que sur la
continuité'®.

Boutroux critique le déterminisme mécanique absolue en raison du fait qu’il n’accorde aucune importance
aux liens avec la réalité et qu’il place le monde du mouvement dans I’espace en dehors de la volonté de I’homme.

Selon lui, il doit avoir un lien entre les systémes mécaniques et les systémes supérieurs. Le lien mécanique est la

" 1bid., p. 71.

"' E. Boutroux, op. cit., p. 16.
"2 Ibid, pp. 17,18.

"*'S. H. Bolay, op. cit., p. 73.
" Ibid., pp. 75-76.

" Ibid., p. 79.

' Ibid., p. 78.

"7 E. Boutroux, op.cit., p. 35.
' S. H. Bolay, op. cit., p. 84.

ENERO
2014



ENERO
2014

Les idées de loi naturelle et de contingence selon Emile Boutroux | Cevriye Demir Giines

forme la plus parfaite du déterminisme; il représente I’ensemble des sciences mathématiques avec la réalité
expérimentale'’. Boutroux a relevé ici une question importante et attirée ’attention sur le fait qu’il n’y a aucune
garantie de savoir si les lois mécaniques sont la cause ou bien le résultat des autres lois et a relevé que la certitude
de ces lois ne pouvait étre confirmée. De ce fait Boutroux a lancé I’idée que les lois mécaniques étaient le résultat
des autres lois et que celles-ci étaient contingentes et non nécessaire en raison du fait que leur certitude et
immuabilité ne pouvaient pas étre confirmées. Selon lui, le déterminisme mécanique est seulement une explication
qui nous aide a systématiser les événements. La loi met en avant I’effort de I’esprit pour réduire au minimum la part
de la réalité. Il n’y a donc pas de déterminisme ou de nécessité pour expliquer le sens des lois mécaniques : elles
sont contingentes”’.

Les lois physiques étant fondées sur le modéle des lois mathématiques selon Boutroux, la signification de
ces lois peut étre comprise a 1’issue d’une distinction entre le déterminisme et la nécessité. Selon Boutroux, la
nécessité repose sur I’immuabilité, tandis que le déterminisme est basé sur la totalité des conditions qui constituent
I’événement. Les lois de type mathématique ne sont pas expérimentales mais abstraites, nécessaires et a priori.
Alors que les lois expérimentales sont déterministes>'. Tandis que « les lois de déterminisme ne peuvent prétendre a
I’exactitude et a la rigueur absolues ». Elles ne peuvent, elles-mémes, dénoter un enchainement nécessaire. Lorsque
les lois physiques sont comparées aux lois mécaniques, elles paraissent avancées dans le déterminisme et dans ce
contexte les maniéres d’étre de la mécanique restent incertaines, leur explication se fait en fonction des lois
physiques™. Selon Boutroux, les lois physiques régissant la relation de cause a effet ne peuvent étre réduites aux
lois mécaniques™. Mais les lois physiques aussi ne sont pas suffisantes & comprendre I'univers ou le changement
régne. Selon Boutroux, il est question de ’existence de la réalité physique des lois mécaniques, physiques et
chimiques. Ces lois définissent certaines régularités dans 1’univers. Toutefois, ces lois n’ont aucune influence sur le
comportement humain®*.

Lorsqu’il critique les lois en chimie, Boutroux se concentre sur ’idée de 1’atomisme et déclare que chaque
chose dans la nature a une continuité en méme temps que la physique et la chimie. La chose susceptible a la
continuité est conforme a la contingence et a la liberté. Il y a une individualisation chez I’étre vivant qui avance vers
un systéme progressif. Dans le monde des vivants il y a une contingence et non une nécessité®. Les lois de la
psychologie appartiennent seulement a une seule phase de la vie humaine. Ces lois ne peuvent étre réduites aux
événements physiologiques ou physico-chimiques. Les faits psychologiques sont complexes et liés a une
individualité qui ne peut étre obtenue avec une expérience scientifique. Les lois de la psychologie sont des lois
contingentes’.

Selon Boutroux, il n’est pas logique de traiter les faits sociologiques dans le cadre d’une idée de loi

¥ Ibid, p. 90.

2 Ibid, pp. 91-92.

! Ibid, p. 98.

2 E. Boutroux, op. cit., pp. 59-60.

»S. H. Bolay, op., cit., p. 99.

* Mustafa Cihan, Indéterminisme chez Gazzali et Boutroux, thése de master non publiée, 1995, Erzurum, p. 44.
» S. H. Bolay, op. cit., p. 103.

* Ibid, pp. 130-131.



Cevriye Demir Giines | Les idées de loi naturelle et de contingence selon Emile Boutroux

comportant une relation de cause a effet, de méme qu’il faut se demander si les lois historiques existent vraiment ou
non. Il est insuffisant et trompeur d’expliquer les faits sociaux avec les faits antécédents. De ce fait, il n’est pas
possible d’établir un déterminisme sociologique. Les faits sociologiques faisant apparaitre des indéterminations, il
devient donc possible d’obtenir la contingence et par conséquent de déduire que 1’€tre humain vivant dans la société
est libre””. Lorsqu’il analysait les sciences de la nature, Boutroux a voulu voir les principes contingents et non les

principes nécessaires et a considéré la théorie de la contingence comme la seule assurance de 1’idée de la liberté.

L’idée de la contingence

La critique de la nécessité de Boutroux dans les sciences de la nature a causé la naissance de I’idée de la
contingence. Toutefois, la contingence, en tant que question philosophique, avait déja existé chez les philosophes
d’avant Boutroux. Par exemple, la philosophie d’Aristote insiste sur la notion de la coincidence plutdt que sur la
contingence. La différence de Boutroux est qu’il ait pu systématiser la doctrine de la contingence et distinguer
celle-ci de la coincidence et de la chance. J. Lachelier, professeur de Boutroux, a également accordé de
I’importance a I’idée de contingence et a défini celle-ci comme une nécessité de conformité et d’élection, I’unique
nécessité qui explique tout, contrairement a un mécanisme grossier et aveugle™. Alors il est possible de dire que
Boutroux a été influencé par son professeur concernant 1’idée de la contingence.

Le mot contingence est employé comme 1’opposé du mot nécessité. Selon Boutroux, la nécessité signifie

»¥ 11 pense qu’il ne faut pas confondre la nécessité et le

“I’impossibilité qu’une chose soit autre chose
déterminisme. Car le déterminisme signifie I’unité des conditions qui forment la chose a mettre nécessairement telle
quelle est avec tous ses aspects d’existence d’un phénoméne®’. Quant a ’idée de la nécessité, “la nature des choses
ne change pas en réalité et les lois composées des relations sont le résultat de I’immutabilité”. Alors que la nature
des choses est variable et les lois réunissent constamment celles-ci avec des termes qui changent’'. Finalement
selon Boutroux, il existe un principe de la nécessité, mais ce dernier n’est pas présent a la base des choses’”.

La contingence est la possibilité d’une chose qui pourrait se produire ou non dans le futur dans les mémes
degrés. Dans le sens relatif, elle est le fait que le phénoméne soit contingent par rapport & n’importe quelle loi
générale ou modéle®. Contrairement & Lalande, Boutroux explique, en premier lieu, que les lois ne sont pas
nécessaires et qu’elles peuvent 1’étre d’une autre manicre vis-a-vis de la contingence ; que, deuxiémement, les lois
ne sont pas décisives et qu’on laisse une place a la liberté et finalité en se rapprochant du systéme biologique et
humain. Quant a Jean Wabhl, il voit trois sortes de contingences chez Boutroux: a) chaque domaine de la science ne
peut étre réduit a un domaine précédent, b) chaque science se forme par I’intermédiaire des hypotheses, et c) les lois

ST Lo . .. 34
se réalisent dans des cas généraux et non des cas individuels™.

7 Ibid, pp. 135-136.

% Jules Lachelier, Du fondement de L’induction, 1967, éd. M.E.B., traduit en turc. Hamdi Ragip Atademir, Istanbul, pp. 80-81.
* E. Boutroux, op. cit.,, p. 58.

* Ibid, p. 58.

*! Ibid, p. 101.

%2 Ibid, p. 20.

*S. H. Bolay, op. cit., p. 142. E;‘()Efzo
** Ibid, pp. 146-147.




Les idées de loi naturelle et de contingence selon Emile Boutroux | Cevriye Demir Giines

La contingence chez Boutroux est le caractére évident du fait et ’apparition ou non d’une chose. La
contingence est une notion relative par rapport a I’apparence physique des substances. Toutefois, la contingence
relative n’est pas pergue comme une coincidence chez Boutroux car celle-ci a correspondu a la science™. Il existe
deux types de contingence chez Boutroux: la contingence logique qui repose sur les termes de méme type, et la
contingence extérieure, qui se réalise dans la nature. L’idée de contingence n’est pas indépendante de 1’idée de
strates de 1’étre. La contingence augmente lorsque 1’on monte des étres inférieurs du domaine mécanique et
physique qui est mécanique et déterministe vers les étres supérieurs>®. Selon Boutroux, dans le raisonnement a
posteriori et a priori, il existe une idée de contingence radicale dans les lois de ’existence et la compréhension®’. Le
monde physique a une loi et les phénoménes ne sont pas le produit du hasard’®. Méme dans ’apparition des
conditions mécaniques des événements physiques, il y a une contingence™.

L’idée de contingence de Boutroux forme la base de la liberté de I’homme qui vit dans le domaine
sensible. Sa doctrine de la contingence “correspond a une conception de la liberté venue pour s’ingérer aux
événements des régions au-dela des sens et orienter ceux-ci dans des directions imprévues”. Lorsque la contingence
présente dans la strate de 1’étre augmente, le domaine de la liberté humaine s’élargi. Boutroux pense que ’esprit est
composé de trois classes de lois: les lois qui forment I’intelligence, les lois de production qui forment I’imagination
et les lois des unités vivantes qui forment le sentiment. Différemment des autres étres, 1’esprit humain est composé

740
(&

de la vie, du développement et de la liberté¢™. Les lois du monde de I’action ou la liberté est en question ne sont pas

les lois physiques mais les lois esthétiques du genre “plus ou moins 1’expression de la perfection divine™*'.

Lorsqu’il essayait de montrer la présence de 1’idée de la liberté dans le monde des phénomeénes, Boutroux
n’a pas pensé comme Kant et a critiqué le fait que celui-ci ait considéré la nécessité et la liberté ensemble. Car selon
Boutroux, il est question de la liberté dans le domaine réel ou la contingence est active, et non dans I’espace ou la
nécessité est présente. Kant voyait ’homme comme appartenant au monde intelligible par la raison. L’homme
n’était pas libre dans I’aspect empirique, il ne 1’était que dans son aspect rationnel. Selon lui, I’objet est absolu et
libre mais est nécessaire du point de vue de son apparence. La nécessité du point de vue des événements est absolue
pour Kant, et la liberté est infinie pour les étres. Selon Kant, le déterminisme dans le monde des phénomeénes n’est
pas le résultat du monde extérieur, il est le résultat de la raison pratique. Boutroux critique Kant au sujet qu’il n’est
pas significatif de traiter le fait que 1’homme n’ait aucune influence sur les événements physiques ou
psychologiques et de traiter seulement la liberté des intentions métaphysiques. Selon Boutroux, 1’idée de Kant sur la
liberté illimitée a été jetée dans des domaines loin de I’étre™.

Boutroux accepte une idée de liberté dépassant I’expérience et considére un monde contingent ou 1’étre

humain vit; de ce fait les actions de I’homme ne seront pas nécessaires. Lorsque la liberté de I’homme sera

* Ibid, p. 147.

* Hasan Katipoglu, Philosophie de la religion chez Emile Boutroux, 2004, éd. Elis, Ankara, p. 20.
*7 E. Boutroux, op. cit., p. 41.

* Ibid., p. 69.

*'S. H. Bolay, op. cit., p. 146.

ENERO “ E. Boutroux, La Nature et L "Esprit, éd. J. VrinZ Paris, 1926, pp. 33-34.
2014 *' H. Katipoglu, Philosophie de la religion chez Emile Boutroux, p. 29.

* H. Katipoglu, op. cit., p. 30.



Cevriye Demir Giines | Les idées de loi naturelle et de contingence selon Emile Boutroux

acceptée, on évoquera & ce moment une liberté de choix et non I’action d’un mécanisme aveugle®. Chez Boutroux,
la contingence doit reposer absolument sur un choix, sinon la liberté sera niée. Boutroux admet la liberté de
I’homme comme “un symbole de la liberté divine”. Dans ce cas Boutroux admet Dieu comme 1’un des principes
fondamentaux de la contingence. Selon Boutroux, 1’esprit est un terme intermédiaire entre le monde et Dieu dans le
cadre de la catégorie de la nécessité; il requiert une compétence supérieure qui nous permet de voir Dieu, en
d’autres termes le moyen idéal pour donner le bon contenu a 1’idée de la nécessité abstraite. Cette faculté nous la
trouvons dans la raison et dans la connaissance pratique du bien. La vie morale doit étre vue comme 1’effort de
I’étre libre pour accomplir une fin. Dieu est le créateur de I’existence, de I’essence et des étres, par ailleurs ceci est
son action; sa faculté d’employer sa providence durable donne les formes supérieures, et, comme instruments, les
formes inférieures*®. Par cette doctrine de la liberté divine Boutroux explique la présentation des lois générales du
monde et la hiérarchie des formes, ainsi que la contingence. La nature de ’homme qui se fagonne avec un créateur
supérieur n’appartient pas a la nature divine sans analogie. La nature de I’homme est la description en trois
différents types de ce qui est divin en sentiment, en pensée et en volonté.*

La doctrine de la contingence de Boutroux repose également sur I’idée des strates de 1’étre. Le monde de
I’étre possible et incertain est pergu comme la substance qui compose 1’étre. Dans le monde des genres et espéces
ou bien dans le monde dit monde des concepts, la pluralité laisse la place a la contingence et prend ’aspect de la
substance. Vient ensuite le monde en mouvement qui couvre une place et dont I’essence est la continuité. Le monde
mathématique se forme a I’issue des caractéristiques mécaniques et géométriques de la substance. La strate d’aprés
est le monde physique ou sont créées les formes physiques et chimiques de la substance. Aprés le monde vivant
organique rendu possible par le monde physique, vient le monde de la pensée ou la strate humaine. Le monde des
humains repose sur la conscience ; a ce stade le monde est entendu, connu et dominé. En état de sensibilité,
I’homme est sous I’influence de I’objet. Les strates de 1’étre évoquées sont soumises a la contingence et non a la
nécessité*. Toutefois, il existe des lois respectées par les strates de I’étre. Selon Boutroux, ces lois ont été obtenues
par expérience et non par déduction. Les formes de I’étre de haut degré ne sont pas liées aux degrés inférieurs par
un lien de nécessité. Les différents degrés de 1’étre ont aussi leur propre liberté*’. La strate supérieure de I’étre est
toujours portée par sa strate inférieure et les strates du bas préparent les conditions de perfectionnement pour les
étres de hauts niveaux. Les strates sont en solidarité réciproques entre eux*®, Le fait que la strate supérieure soit liée
4 son inférieure n’ébranle pas son indépendance, chaque monde porte en son sein sa propre indépendance™.

Expliquant que la contingence augmente au fur et a mesure de la montée des strates de 1’étre, Boutroux a
avoué que la nécessité régnait dans le monde vivant et non vivant et a déclaré que celle-ci était relative et
superficielle pour s’échapper de cette situation contradictoire. De plus, il a voulu éviter la contradiction en déclarant

que la loi fondamentale du monde non vivant est la loi de I’identité appartenant a I’essence et qu’en contrepartie

* Ibid., p. 31

* E. Boutroux, De la contingence des lois de la nature, p. 57.
* Ibid., p. 157.

* Ibid., pp. 156-158.

47 Ibid, p. 133.

“S. H. Bolay, op. cit., p. 161.

* E. Boutroux, De la contingence des lois de la nature, p. 134.

ENERO
2014



ENERO
2014

Les idées de loi naturelle et de contingence selon Emile Boutroux | Cevriye Demir Giines

qu’il y a dans le monde vivant une loi de mutation radicale. L’effort de Boutroux en vue de réconcilier les termes de
la nécessité et de la contingence ressemble en fait a 1’approche éclectique de Kant. Boutroux a aussi ajouté au
monde des phénomeénes le monde des actions raisonnables. Contrairement a Kant, Boutroux s’est efforcé d’attribuer
une place a la liberté dans ce monde phénoménal méme, au lieu d’accepter le monde nouménal pour fonder la
liberté de I’homme”’.

Boutroux déclare également que dans la causalité, qui est un rapport nécessaire entre la cause et la
conséquence, il n’y a pas de nécessité non plus. Selon Iui “la causalité est un lien placé seulement entre les
phénomenes, mais il faut ajouter que ce lien nécessaire a été placé a priori”. La signification exacte de la causalité
selon Boutroux vient de son application dans le monde donné. Chaque changement constaté dans les choses dépend
en permanence d’un autre changement mais pas n’importe lequel, cela doit étre un changement précis qui ne doit
absolument pas étre conditionné®’. Le principe de causalité sortant totalement de I’expérience a été réclamé aux

choses par I’esprit. Par conséquent, la nature des objets ne sort pas de la loi de causalité>*.

Conclusion

En analysant les sciences de la nature, Boutroux a essayé de montrer que la contingence dominait ce
domaine et non la nécessité. Son principal but est de démontrer la domination de la contingence dans le domaine
moral comme dans les événements naturels. L’effort de Boutroux a été efficace pour comprendre la structure
interne et la vie sociale de I’homme réduit a des lois déterministes par les sciences naturelles. Boutroux a mis en
avant I’idée de se pencher sur des situations contingentes, indéterministes dans la nature et I’espace humain, tout en
précisant qu’il n’y a pas une vraie nécessité et par conséquent une loi déterministe dans la nature, au lieu de traiter
I’homme en dehors des principes des sciences naturelles et de le considérer dans des sciences humaines a part
(comme I’a fait Dilthey, par exemple).

I1 est possible de dire que Boutroux a adopté une attitude modérée plutdt que radicale lorsqu’il traitait les
sciences de la nature, car il n’a pas fondé sa philosophie sur la négation des sciences. Par exemple, il a accepté la
présence du déterminisme superficiel et non de la contingence dans le monde matériel®*. Selon Boutroux, ce ne sont
pas les lois de la nature mais les événements eux-mémes qui gérent la nature. Il y a chez lui une proportion inverse
entre le déterminisme et la liberté. La liberté diminue au fur et & mesure que le déterministe augmente, tandis
qu’elle augmente au fur et & mesure que 1’on avance vers le haut des hiérarchies de ’étre. S’il faut parler d’une loi
selon Boutroux, il faudrait une loi efficace dans la vie morale de ’homme et qui ne repose pas sur une pression
extérieure.

Comme le précise dans son livre De la contingence des lois de la nature, Boutroux a pris le soin de

développer une idée de la liberté métaphysique avec la théorie de la contingence. Selon lui, les principes supérieurs

*0'S. H. Bolay, op. cit., pp. 163-164.

*' E. Boutroux, De la contingence des lois de la nature, p. 21.

*2S. H. Bolay, op. cit., p. 192.

% Le discours de Muhammed Saritas et Siileyman Hayri Bolay concernant la Nécessité et la contingence dans les lois de la nature et les sciences
est inclus dans le livre d’E. Boutroux «De la contingence des Lois de la nature» traduit par Hilmi Ziya Ulken, p. VIII, Istanbul, 1998.



Cevriye Demir Giines | Les idées de loi naturelle et de contingence selon Emile Boutroux

de I’objet seront encore les lois dans cette doctrine métaphysique, mais ce sont des lois esthétiques et morales qui
expriment plus ou moins directement la perfection divine™. La position critique de Boutroux contre les sciences de
la nature peut étre considérée comme le résultat d’une interrogation de la place de I’homme dans I’univers et de la

volonté de vouloir accorder a ’homme dans une place centrale dans la nature.

Bibliographie

Emile Boutroux, La Nature et | ‘esprit, J. Vrin, Paris, 1926.

Emile Boutroux, La Philosophie de Kant, J. Vrin, Paris 1926.

Emile Boutroux, De la contingence des lois de la nature, Librairie Félix Alcan, 9° éd., Paris, 1921.

Emile Boutroux, De la contingence des lois de la nature, trad. par Hilmi Ziya Ulken, Ed. M.E.B., istanbul, 1988.

Emile Boutroux, De [’idée de loi naturelle dans la science et la philosophie contemporaines, Vrin, Paris, 1949.

Jules Lachelier, A/s de la Base de I’Induction, trad. Hamdi Ragip Atademir, Ed. M.E.B., Istanbul, 1967.

Hasan Katipoglu, Philosophie de la religion d’Emile Boutroux, Editions Elis, Ankara, 2004.

Mustafa Cihan, Indéterminisme de Ghazali et d’E. Boutroux, Thése de master non publiée, superviseur Ali Osman
Giindogan, Erzurum, 1995.

Siileyman Hayri Bolay, Doctrine de la contingence d’E. Boutroux, Ed. M.E.B., istanbul, 1989.

ENERO
2014

* Boutroux, De la contingence des lois de la nature, 1998, tr. en turc par Hilmi Ziya Ulken, éd. M.E.B., Istanbul, p. 82.






Miguel Espinoza | Ser en potencia

Ser en potencia
Being-in-potency

Miguel Espinoza
Universidad de Estrasburgo

Resumen

Es ésta una contribuciéon a una nueva doctrina que he
llamado naturalismo integral repensado. La reflexion esta
orientada por cuatro tesis: (I) El ser en potencia es esencial al
poder explicativo de esta doctrina porque es clave para
entender la continuidad de la causalidad generadora de
seres. (II) Solo es potencial lo que se realizara. (III) La nocién
moderna de campo es un concepto idéneo para la
reinterpretacion del ser en potencia. Por tltimo (IV) existen
varias tentativas contemporémeas, mas 0 menos conscientes,
de reinterpretacion del ser en potencia, testimonios de su
caracter indispensable.

Palabras clave
Naturalismo integral; ser en potencia; materia activa;

continuo; campo fisico; campo de individuacién;
prehensidn; pregnancia.

Abstract

This is a contribution to a new doctrine I have called a
rethought comprehensive naturalism. The essay is oriented by
these four theses: (I) Being-in-potency is essential to the
explanatory power of this doctrine because of its key
function in understanding the continuity of the causal
process which generates beings. (II) Only exists in potency
what will be in act. (III) The modern notion of field is
appropriate to reinterpret the concept of being-in-potency.
Lastly (IV) there are several, more or less conscious,
contemporary attempts at reinterpreting being-in-potency
which bear witness to its indispensability.

Keywords
Comprehensive naturalism; Being-in-potency; Active

matter; Continuum; Physical field; Individuation field;
Prehension; Pregnancy.

Fecha de entrada: 05-10-2013 Fecha de aceptacion: 21-11-2013

ENERO
2014






Miguel Espinoza | Ser en potencia

Ser en potencia
Being-in-potency

Miguel Espinoza
Universidad de Estrasburgo

C’est que le penseur, aussitot qu’il a recours a ce concept de 1’état de puissance, se trouve
en proie a deux tendances opposées : il faut que le potentiel se distingue de ’actuel et il
faut cependant qu’en dépit de cette distinction il puisse lui donner naissance, ce qui n’est
possible que s’il lui est identique, s’il peut étre confondu avec lui. Il faut donc que la
pensée pose simultanément ces états comme semblables et comme différents et qu’elle
concilie, ou du moins ait I’air de concilier, de résoudre cette contradiction. C’est 1a a quoi
I’ingéniosité des philosophes s’est inlassablement appliquée.

Emile Meyerson
Introduccion

Esta reflexion sobre el ser en potencia es una contribucion a una nueva filosofia que he llamado naturalismo
integral repensado. “Naturalismo”, porque se considera que solo lo natural es real; “integral y repensado” porque se
intenta corregir el reduccionismo cientificista al cual el naturalismo se asocia casi invariablemente. Defino mi
doctrina mediante estos cuatro axiomas: (I) Todo lo real es natural, (II) La naturaleza se compone de estratos y de
entes emergentes, (III) Todo lo natural esta causalmente determinado, y (IV) Todo lo natural es intrinsecamente
inteligible. Estos axiomas enrielan lo que diré sobre el ser en potencia. El naturalismo integral repensado y la teoria
del ser en potencia se reforzaran mutuamente aclarandose.

La naturaleza es inteligible en si porque esta causalmente ordenada y explicar significa, en consecuencia,
sacar a la luz del dia el determinismo causal generador de los seres naturales con sus propiedades y
comportamientos. La relacion causal implica, como hecho ultimo, la continuidad entre la causa al efecto, y si la
comunidad cientifica y filosofica es incapaz de explicar vastos sectores de la formacion de la jerarquia natural, es
porque no se tienen todavia los conceptos apropiados para aprehender la continuidad causal entre los diferentes
estratos naturales (matematico, fisicoquimico, bioldgico, psicoldgico, simbolico, social). Asi, gran parte de lo que
diré estara centrado en el problema de la continuidad de la relacion causal formadora de seres discretos. Aunque
mis ejemplos se refieran a menudo a seres organicos, lo dicho es generalizable a todos los seres porque pienso que
hay entre lo inorganico y lo orgénico una continuidad mas sustancial de la que se tiende a ver.

La primera tesis de esta reflexion, y la mas importante, es que el ser en potencia, a pesar de que el concepto
comporta algunos sectores oscuros, es esencial al poder explicativo del naturalismo integral repensado. El ser en

potencia es clave para entender la continuidad de la causalidad productora de los seres. Notese que una de las

ENERO
2014



ENERO
2014

Ser en potencia | Miguel Espinoza

dificultades principales para aprehender la continuidad natural es consecuencia de la falta de conceptos
interdisciplinarios apropiados. En particular, el modelo matematico del continuo es insuficiente. Por otra parte, sin
embargo, se reconoce que el caracter sumamente abstracto de los mecanismos y de los formalismos matematicos
permite su aplicacion analdgica a contenidos diferentes, haciendo asi de las matematicas el mejor instrumento
formal de la interdisciplinariedad.

La segunda tesis, siempre en armonia con el determinismo causal, es que sélo es potencial lo que se
realizara. La idea contraria de que hay potencialidades que nunca se realizaran refleja sdlo nuestra ignorancia.
Como al menos sobre este punto difiero de Aristoteles, conviene aclarar que esta ponencia no es un analisis de texto
de tal o cual autor, ni un estudio histérico, aunque distinguiré tres periodos: el siglo 1v a. C., los siglos XVII y XVIII,
y los siglos XIX y XX.

De acuerdo con /a tercera tesis, la nocion de campo es un concepto moderno idoneo para la reinterpretacion
del ser en potencia. Recordemos que el concepto de campo es un aporte de la fisica al estudio de la realidad, que
éste ha sido luego desarrollado para su aplicacion en otras regiones naturales, en analogia con su significacion
original, y adaptado asi a la comprension de los diferentes tipos de procesos.

Finalmente, la cuarta tesis que ilustraré sefiala que hay varias tentativas contemporaneas, mas o menos
conscientes, de reinterpretacion filosofica o cientifica del ser en potencia, lo que hace mas patente la necesidad de la

nocion.

Ser en potencia, nacimiento del concepto

Aristoteles introdujo el ser en potencia para resolver el problema del movimiento o del cambio tal como
lo plantearon los primeros filosofos naturales.' Ahora bien, dado que para los modernos « movimiento »
significa preferente y especificamente cambio de lugar, desplazamiento, es preferible traducir kinésis por
proceso de transicion involucrado en la potencia. Ademas, para Aristoteles, todo proceso tiene sentido porque
tiene una finalidad. En consecuencia, en nuestro contexto, « movimiento » no debe entenderse en el sentido
estrecho de desplazamiento sino en el sentido amplio de cambio o proceso en referencia a un fin, estando
conscientes de que kinésis pertenece principalmente a la dynamis, a la potencia hacia el fin, y no al fin en tanto
que acto.

Para Parménides y sus discipulos el Ser es y el No-Ser no es. Se sigue que el movimiento es imposible
porque implica una absurdidad, el paso del Ser al No-Ser, o, inversamente, del no-Ser al Ser. Una célula no es un
ser humano adulto pero llega a serlo: paso del No-Ser al Ser. Una planta muere si la temperatura no le conviene:
paso del Ser al No-Ser. Conclusion de los eleatas: el cambio, en cualquiera de sus formas, es una ilusion sensorial.
Para Aristoteles, por otra parte, el movimiento, el proceso, es evidente, y se burla de Parménides y de sus
seguidores diciendo que hay que ser un vegetal para negarlo.

La solucion al problema de la explicacion de los procesos naturales encontrada por Leucipo, Democrito y

' Recordemos que la distincion de la potencia y del acto, una de las tesis principales del aristotelismo, se encuentra completamente desarrollada
en Metafisica, capitulos 1-9.



Miguel Espinoza | Ser en potencia

los atomistas antiguos consistid en romper el Ser parmenideo: los trozos son las particulas o atomos, cuerpos
indivisibles que heredaron, cada uno por su cuenta, la identidad y la eternidad del Ser. Y la idea de que todo esta
hecho de unidades indivisibles resulta de la influencia de la doctrina de Pitadgoras: asi como para los pitagoricos
todo es numero, para Leucipo y Demdcrito todo es atomo; y asi como cada numero es un conjunto de unidades
discretas idénticas, asi cada cuerpo es un conjunto de unidades materiales discretas, idénticas a si mismas y eternas.
Luego, para que estos trozos idénticos a si mismos, eternos y discretos puedan combinarse y recombinarse
formando y destruyendo objetos, se agregod el vacio, ancestro del espacio de los modernos. En consecuencia de la
identidad y de la eternidad de los atomos, el unico movimiento posible es el cambio de lugar de los atomos. De esta
manera nacid el mecanicismo, es decir, la explicacion mediante el desplazamiento atdmico, donde las matematicas
—consecuencia de la influencia pitagorica— y la materia quedaron tan unidas, que sera dificil, para siempre, saber
cuando se considera lo fisico y cuando lo matematico.

Sin embargo —y este punto es un obstaculo mayor para la comprension de la formacion de la jerarquia
natural— al preservar la identidad del Ser, entero o partido en atomos, se niega el desarrollo, la emergencia de la
novedad. La unica transformacion posible es monotona, el desplazamiento atomico, la combinatoria de los mismos
elementos idénticos. Por pensar que las relaciones entre los elementos de un ser, relaciones explicativas de la
organizacion jerarquica, no son sustanciales, se concluye, erroneamente, que el todo es sélo la suma de sus partes,
mientras que un todo es la suma de sus partes y de sus relaciones. Y por no considerar que las relaciones son
también sustanciales, es imposible para el mecanicista atomista distinguir, por ejemplo, el hombre vivo de aquél
que acaba de morir.

El ser en potencia no existe entonces ni para la escuela eleatica ni para el mecanicismo atomista, ideologia,
ésta 0ltima, de las ciencias naturales hasta el siglo XIX, momento en que se introdujeron en fisica las nociones
modernas de energia y de campo, mas en armonia con el ser en potencia, como lo veremos mas tarde. El ser en
potencia tampoco existe para el idealismo ni para el empirismo, doctrinas segln las cuales, ser, es ser percibido.
Para un empirista existe en nuestra percepcion solamente lo existente en acto —lo unico real son los actos
identificados a los hechos. Y si le creemos al idealista, el mundo se desarrolla en nuestra representacion,
sosteniendo asi, como el empirista, que s6lo lo perceptible en acto existe, mientras que el ser en potencia va mas
alla de lo observable en acto.

Para Aristoteles la naturaleza se compone de seres en proceso, y plegando como de costumbre el
entendimiento a las cosas y no las cosas al entendimiento, para explicar el proceso vio la necesidad de un nuevo
concepto: asi nacié el ser en potencia. El conocimiento progresa, ante todo, gracias a la capacidad de algunas
escasas personas de imaginar nuevos conceptos que son como nuevos Organos para aprehender lo real. Ahora bien,
“... el pensador, apenas recurre a este concepto del estado de potencia —escribe Meyerson— se enfrenta a dos
tendencias opuestas: es necesario que lo potencial se distinga de lo actual, y es necesario, sin embargo, que a pesar
de esta distincion, le pueda dar nacimiento, lo que no es posible a menos que le sea idéntico, a menos que pueda ser
confundido con él. En consecuencia es necesario que el pensamiento considere que estos estados son, al mismo

tiempo, semejantes y diferentes, y que concilie, o al menos que parezca conciliar o resolver esta contradiccion. Es a

ENERO
2014



ENERO
2014

Ser en potencia | Miguel Espinoza

eso que la ingeniosidad de los filosofos se ha aplicado incansablemente.” ;Como entender la generaciéon de lo
nuevo, que el ser en potencia, no siendo idéntico al ser en acto, pueda darle nacimiento; como se aplica aqui la
ingeniosidad de Aristoteles?

La filosofia natural aristotélica es una doctrina del desarrollo. Su solucion para dar cuenta de los procesos y
de la emergencia de las cosas consiste en ver una realidad desde dos puntos de vista. Desde uno de ellos se
considera la realidad en tanto que ella es lo que es en un momento dado, y el otro aspecto es la consideracion de la
misma realidad no como algo terminado sino como una relaciéon, como una actividad contribuyente a la formacion
de un ser. Por eso el ser en potencia tiene un estatus real que le es propio, diferente del estatus real del ser en acto.
Esto significa que en cierto modo el Ser no es y el No-Ser es.

El problema nuestro, hoy, esta encapsulado en esta frase: “en la emergencia de un ser y en su desarrollo en
cierto modo el No-Ser es y el Ser no es”. El No-Ser es porque, para Aristoteles y los aristotélicos, el No-Ser no es
una nada absoluta sino un poder, una actividad, una potencia, y eso es algo. Recordemos, de paso, que el término
dynamis es ambiguo: significa no solo el poder de algo de efectuar un cambio en otra cosa sino también —y éste es
el sentido que mas interesa aqui— la potencia que posee una cosa de pasar de un estado a otro. Luego el Ser no es
en la medida en que este proceso, el ser en potencia, no es la forma final hacia la cual tiende el proceso, no tiene la
completud del acto. Por ejemplo, cada molécula componente de una célula es una actividad, un agente que
contribuye a la formacion de la célula. Pero las moléculas por si mismas no son todavia la célula mientras no tengan
entre ellas la organizacion necesaria a la constitucion de la célula. La idea es entonces que desde el momento en que
la forma final de un ser esta en su grado maximo de incompletud, el ser la va completando gradualmente. Cada
etapa del desarrollo de un ser tiene que estar parcialmente contenida en la etapa precedente porque, de otro modo,
habria creacion a partir de la nada, lo que repugna a la razén. Cuando se descubra un contenido claro en la
proposicion: “tanto en la emergencia de un ser como en su desarrollo en cierto modo el No-Ser es y el Ser no es” se
habra dado un gran paso en la direccion de la explicacion de la formacion de la jerarquia natural. Examinemos estas
ideas de mas cerca.

Aristoteles distinguio el principio, la fuente de donde sale algo, y la cosa misma, distincion abandonada por
la ciencia moderna de los siglos XVII y XVIil. En el dominio de lo real, de lo natural, de lo fisico, materia y forma
son principios de las cosas, no son cosas capaces de existir de manera independiente. La materia es un sustrato
universal presente en los seres s6lo cuando estd unida a una forma. Hoy diriamos: lo que existe de manera
independiente es la materia matematicamente estructurada. La materia aristotélica no significa lo mismo que el
concepto moderno de materia. La materia en tanto que principio de las cosas existentes es ser en potencia,
correlativa de la potencia, mientras que el acto, realidad correlativa de la forma, es el estado de la forma. Materia y
forma son opuestos relativos porque toda forma puede llegar a ser materia para otra forma. La materia-potencia
adquiere una forma, se actualiza, a la vez mediante une especie de dinamismo o poder interno y mediante su
capacidad de ser afectada por causas externas. El movimiento, todo tipo de cambio, tiene sentido porque es un

progreso hacia un fin. El ser en acto es una forma completa y discontinua, mientras que el ser en potencia,

2 Emile Meyerson, De [’explication dans les sciences, Payot, Paris, 1927, p. 417.



Miguel Espinoza | Ser en potencia

comparado con el ser en acto, es una materia incompleta y continua. En el proceso de formacion de un ser hay que
ver entonces, entre la potencia y el acto, una relacion mutua y una diferencia de grado de actualizacion o de
organizacion. El caracter actual, y por lo tanto discontinuo de la forma, la separa del entorno: el acto divide, aisla,
individualiza.

En tanto que sustrato universal continuo, la materia-potencia se parece a la extension continua o mundo
cartesiano externo al sujeto, pero difiere de ella en varios respectos capitales siendo el principal el hecho de que la
materia-potencia es actividad, mientras que la res extensa es inactiva. Por eso, segin la fisica cartesiana, el
movimiento tiene que ser inyectado desde fuera del mundo por un deus ex machina. Se trata de una grave falacia
cartesiana compartida por los modernos como Gassendi, Newton y Leibniz quienes, a pesar de las importantes
diferencias entre sus teorias fisicas, coinciden en no concebir una materia-potencia, es decir, no piensan que la
materia sea un principio intrinsecamente activo y siguen necesitando, en tanto que causa ltima del movimiento, un
poder extramundano. En eso, los pensadores recién nombrados se parecen a algunos de sus predecesores
medievales que recurrian a un poder extramundano como fuente ultima de los seres finitos y discretos. Pronto
veremos que la materia-potencia estd mas cerca de la actividad de la energia y del campo fisico, nociones actuales,
que de la materia de los primeros modernos.

La consecuencia inmediata para las doctrinas filosoficas y para las teorias cientificas que no tienen lugar
para el ser en potencia es su incapacidad innata de explicar el devenir, el crecimiento, la emergencia de novedades,
procesos reducidos al estatus de apariencia. La potencia, el poder, la dynamis, la fuerza, la energia, la creatividad y
la pregnancia —caras diferentes de una sola realidad— no tienen cabida en la visidn materialista-atomica del
mundo previa a la época contemporanea. Desde el punto de vista de la explicacion, lo insatisfactorio del
desplazamiento atdmico, tanto en el sentido clasico antiguo como en el sentido moderno, es que la combinatoria da
cuenta s6lo del cambio homogéneo, pero no explica el desarrollo, la morfogénesis, la emergencia de nuevas
estructuras, la evolucion. En una palabra, la combinatoria mecénica de atomos no explica la formacion de la
jerarquia natural. Y para abrirse alguna posibilidad de explicar estos procesos, el materialista atdmico tiene que ir
modificando la concepcion de la materia — ;de qué manera? El especialista, en cada época, responde segun lo
aprendido. El objetivo final de toda teoria cientifica susceptible de erigirse en filosofia natural integral tiene que ser
dar cuenta de la constitucion, de las propiedades y del comportamiento de todos los seres de la jerarquia natural, sea

cual sea su lugar en esta escala.

No hay potencialidades que nunca se realizardn

Ahora que tenemos una idea de como y por qué nacid el concepto de ser en potencia, paso a explicar la
segunda tesis enunciada al comienzo: considerando el plano de lo real y no aquél del conocimiento, lo potencial y

lo necesario coinciden. Recordemos la opinion contraria de Aristoteles quien afirma en mas de un lugar, en la

» 3

Metafisica, por ejemplo, “que puede ocurrir que lo que tiene la potencia [de pasar al acto] no pase al acto.” ~ Para el

* Metafisica, 1071b13 (tr. J. Tricot).

ENERO
2014



ENERO
2014

Ser en potencia | Miguel Espinoza

estagirita “las sustancias [sensibles] tienen una materia cuya naturaleza es de poder ser o no ser”,’ “lo que esta en
potencia puede no ser.” > Esta es la posicién que no comparto por las siguientes razones.

Para el entendimiento adecuado de que solo es potencial lo que se realizara conviene distinguir estas tres
nociones: lo posible, lo potencial y lo que se realiza. Lo posible, concebido como ausencia de contradiccion 16gica,
es lo menos determinado. Por ejemplo, en la ruleta inventada por Pascal, hay 36 posibilidades, 36 casilleros donde
puede detenerse la bolita. Al otro extremo, con el maximo grado de determinacion, se ubica lo que se realiza: lo que
es, es. Ahora bien, lo potencial no es lo logicamente posible en el sentido en que éste acaba de describirse puesto
que lo potencial se integra al realismo de las especies naturales. Y aunque lo potencial no es todavia lo que esta
realizado, esto no implica de ninguna manera que lo potencial escape a la necesidad puesto que, en efecto, si
distinguimos especies naturales, lo potencial es de una gran precision: lo potencial en cada proceso es una sola
especie o forma. El ser en potencia es vectorial: para definirlo, el acto-forma hacia el cual se encamina es esencial.
Este es el aspecto de determinacion. Por ejemplo es el cactus adulto con sus caracteristicas especificas lo tnico
naturalmente potencial en las etapas precedentes de su vida, en su semilla y en su primera célula. Por otra parte,
dado que la vida del cactus puede interrumpirse en cualquier instante como consecuencia de complicaciones
causales inarmonicas bastante corrientes en una naturaleza en movimiento, pareciera que hay en el ser en potencia,
junto a su aspecto de determinacidén, un aspecto de indeterminaciéon o contingencia. Es esta impresion de
indeterminacion o contingencia en la realidad —y no s6lo en el conocimiento— que quisiera descartar.

He dicho que la materia-potencia se actualiza a la vez mediante un dinamismo interno y gracias a su
capacidad de ser afectada por causas externas. Y si se considera solo el poder interno, por ejemplo el genoma, se
tendera a pensar que hay potencias que nunca se realizaran. Hay ciervos que no llegaran a ser adultos y nifios sin
mafana. Pero si se tiene en cuenta el conjunto de causas internas y externas de un proceso, lo posible en principio,
es decir, lo posible segin lo que sabemos que ocurre de la manera mas frecuente, es fuertemente reducido hasta
dejar una sola via. En consecuencia, la idea segun la cual hay potencialidades que nunca se realizaran no puede ser
sino el reflejo de la insuficiencia de nuestro conocimiento de la profundidad y complejidad de los procesos reales.
Sea el juego de la ruleta pascaliana: para quien tenga un conocimiento exhaustivo de la posicion inicial y de las
influencias causales —el demonio de Laplace—, no hay 36 posibilidades sino una sola: seria insensato apostar
contra ¢él, se perderia a cada jugada. Esta manera perfectamente determinista de ver el desarrollo presupone, por
supuesto, que la naturaleza no es perturbable por influencias extranaturales.

El ser en potencia es un poder, una fuente de actividad, una capacidad —ser capaz de llegar a ser tal o cual
cosa. La conclusion se impone: la materia, concebida como potencia, es activa en el sentido en que es capaz de
efectuar todos los cambios naturales, incluyendo la generacion y la destruccion. Esta toma de posicion es distinta a
la vez de todo espiritualismo como de las concepciones atomistas y materialistas anteriores al siglo XX. Los
espiritualistas tienden a ver en la materia s6lo pasividad mientras afirman que la forma sin materia es la Unica
fuente de actividad. Por otra parte seglin el atomismo mecanicista fisicoquimico previo al siglo XX, al contrario, la

activad no es otra cosa que un desplazamiento de &tomos que existen en acto. Asi, si descartamos el espiritualismo

*Ibid., 1039b29.
*Ibid., 1071b19.



Miguel Espinoza | Ser en potencia

por no ser naturalista y el atomismo moderno por no explicar el devenir mas alla del estrato quimico, no queda otra
opciodn, excepto reconocer la complejidad y la riqueza de una materia-potencia, fuente inagotable de informacion y

de sorpresas.

Continuidad y discontinuidad en la jerarquia natural

Explicar significa revelar el complejo determinismo causal continuo productor de un ser o de un fenémeno,
y por eso la nocion de ser en potencia es util, primo, porque contribuye a entender el determinismo causal continuo,
secundo, porque s6lo la materia-potencia es poder y actividad, y no la materia-solidez (Newton) ni la materia-
extension (Descartes). La extension y la solidez simplemente son: ni son activas ni pueden generar actividad. En
efecto, para que haya proceso, cada estado de un ser dado tiene que estar de alguna manera al menos parcialmente
presente en el estado precedente, y el ser en potencia es indispensable para concebir la continuidad del proceso que
se termina en un acto-forma discontinuo. La continuidad es condicion indispensable de la unidad real de algo, y la
continuidad entre dos cosas A y B significa que tienen un borde o frontera en comun, que el limite de B esta
contenido en A y que el limite de A esta contenido en B. Es hora de reforzar la necesidad del continuo: si el proceso
formador de un ente estuviera hecho de partes discontinuas, entonces entre las partes habria vacios que convertirian
este proceso en juego aleatorio, lo que precisamente no es: un huevo de nautilo se despliega para formar un nautilo
y no un pulpo.

Seglin la concepcion aristotélica o intuicionista del continuo, la propiedad presente tanto en la continuidad
del proceso de formaciéon de un ser como en el continuo matematico es que ambos existen so6lo en potencia.
Recordemos que para Democrito los atomos existen porque si la materia fuera divisible al infinito en acto,
desaparecia, lo que es impensable: tiene entonces que haber un minimo material insecable, el dtomo. Aristdteles,
por una parte, concuerda con Demdocrito en que si la materia fuera divisible al infinito en acto, desaparecia; sin
embargo, por otra parte, no se concibe que algo real, la materia extensa, por pequefia que sea, no sea divisible, y por
eso queda una sola posibilidad, aquélla imaginada por Aristételes: la materia extensa es divisible al infinito s6lo
potencialmente. Asi, mientras la linea se corte con puntos geométricos, potenciales, abstractos, se podra imaginar
una divisibilidad al infinito, pero si se corta con marcas fisicas, se abandona lo geométrico, lo potencial y abstracto
y se crean trozos reales discretos — ya no hay continuidad real, natural, fisica. Sélo el infinito potencial existe: “Que
el infinito, ahora, sea separable de las cosas sensibles, cosa en si infinita, es imposible.” ©

El hecho de que el infinito de la continuidad del proceso de formacion de un ser y el infinito del continuo
matematico posean ambos la propiedad de existir s6lo en potencia no implica que ambos continuos sean idénticos.
En efecto, la continuidad del desarrollo de un ente que se termina en el ser en acto es diferente del continuo
matematico, y en ese sentido el modelo matematico es insuficiente. Los procesos naturales comprenden la

continuidad de la actividad del objeto, la continuidad del tiempo y del espacio, la continuidad entre lo matematico,

¢ Aristoteles, Fisica, Libro III, 204a8-10. Contra la idea del infinito en acto véase Fisica, Libro III, 204a8-206a8. Sobre el continuo y el infinito
segun Aristoteles: Fisica, Libros III y IV, en particular la segunda parte del Libro III. Acerca de la opinion de los antiguos sobre el infinito segiin
Aristoteles: Fisica, 111 202b30-204b7.

ENERO
2014



ENERO
2014

Ser en potencia | Miguel Espinoza

lo fisico, lo quimico, lo bioldgico, lo psicoldgico, lo simbolico y lo social. La continuidad de los procesos es
concreta y rica en informacion, lo que contrasta con el caracter ideal, abstracto, estructural, estatico y relativamente
pobre de los modelos matematicos del continuo.

Esta ultima observacion ilustra una idea enunciada al comienzo, a saber, que una de las dificultades
principales para aprehender la continuidad natural resulta de la falta de conceptos interdisciplinarios apropiados.
Ahora bien, una manera de enriquecer los conceptos interdisciplinarios consiste en ir a la busqueda de analogias
entre los niveles de la jerarquia natural, a condicion de hacer un esfuerzo por controlar las analogias. Y de todas
maneras, evidentemente, no existe formalismo mas apropiado para la interdisciplinariedad que las matematicas: en
efecto, gracias al caracter sumamente abstracto de sus mecanismos y formalismos, son ellas adaptables a contenidos
diferentes sin que eso implique falsedad o contorsion indebida.

Si el ser en potencia fuera s6lo una posibilidad de ser y no, en cierto modo, una realidad precisa, nada podria
salir de €l. Asi el ser en potencia es también, en cierto modo, algo en acto. Una célula estd en potencia en un
conjunto de moléculas las cuales son formas actuales. Pero si eso fuera todo, el desarrollo no seria continuo —y eso
es lo que se trata de explicar— porque lo que existe en acto es discreto, y con unidades discretas no se puede formar
un continuo. Por eso, subyacente a lo que esta en acto en el desarrollo, tiene que haber una realidad continua. En
efecto, el desarrollo de los seres encierra a pesar de todo algo enigmatico —una energia o un campo— que se
despliega espaciotemporalmente. No se crea que esta alusion al campo y a la energia es una digresion: resulta que el
concepto de campo en particular, al menos asi me parece a mi, es la mejor interpretacion y actualizacion del ser en
potencia. Llegamos asi al ultimo punto que quisiera desarrollar. Es notable que con ciertas diferencias de grado
entre las disciplinas, en fisica, en matematicas y en biologia, después de la Edad Media, hay que esperar la época
contemporanea para considerar que algunos compartimientos de la filosofia natural aristotélica son una reserva de

ideas cientificamente pertinentes y reactualizables.’

El ser en potencia en el pensamiento contempordneo

La explicacion continua de la jerarquia natural requiere la comprension no sélo de los procesos de la fisica,
sino también de aquéllos de la quimica, de la biologia, de la psicologia, de los simbolos y de la vida en sociedad. Se
sigue que la utilizacion del concepto de campo en areas diferentes de la fisica implica su generalizacion analogica
sin perder su esencia.®

Hay una diferencia real entre la fuerza y el campo. Por ejemplo la fuerza de gravedad es para Newton la
causa eficiente de la caida de una piedra, mientras que para Einstein el campo gravitatorio es una causa potencial un
tanto escondida. Propongo que retengamos aqui el campo en tanto que causa potencial. Cuando se alude al campo
se abre un amplio dominio imposible de resumir en pocos parrafos. Limitémonos entonces a dar solo algunas

indicaciones muy esquematicas, esperando que sean suficientes para expresar la intuicion segun la cual esta nocion

" El lector interesado en la historia del problema del continuo y del infinito y su importancia para la filosofia natural, desde los presocraticos
hasta mediados del siglo XX, puede leer: Ivor Leclerc, The Nature of Physical Existence, George Allen & Unwin Ltd, Londres, 1972.

¥ Sobre la significacion del concepto de campo se puede leer, gracias a su calidad cientifica y valor pedagogico, por ejemplo, Albert Einstein,
Léopold Infeld, La evolucion de las ideas en fisica, ed. fr. Payot, Paris, 1981, Cap. 3 El campo, la relatividad.



Miguel Espinoza | Ser en potencia

ayuda a actualizar el ser en potencia. Recordemos que se llama campo de una magnitud fisica al conjunto de
valores que puede tomar en una region del espacio. El campo provee los medios para rastrear e integrar la
propagacion de la energia a través de todo el espacio. En una palabra, el campo es una region en la cual un cuerpo
experimenta una influencia que emana de la presencia de otro cuerpo o de otros cuerpos. Piénsese en la manera en
que se representa la influencia de las cuatro interacciones fisicas fundamentales, por ejemplo en la atraccion mutua
de los cuerpos dotados de masa en un campo gravitacional. El campo electromagnético es menos simple porque la
fuerza puede cambiar de direccion seglin el caracter del campo (atraccion o repulsion).

El campo es, en efecto, una especie de causa formal, un principio organizador inscrito en la materia, una
forma que no existe sin la materia, un proceso revelador de la manera en que los cuerpos son capaces de ejercer su
influencia mutua atractiva o repulsiva. Pues bien, el hecho de que algo tenga un poder sobre el entorno es esencial
en la formacion de un ser. Esa es entonces una propiedad del campo que permite la adaptacion del concepto de ser
en potencia al estandar actual de comprension. Y ésa es, al mismo tiempo, la primera justificaciéon de mi intuicion:
la identificacion, al menos parcial, entre el ser en potencia y el campo. El plan global de un animal adulto, este
“campo de individuacion” como lo llaman con acierto algunos bidlogos como Joseph Needham y Conrad Hal
Waddington, esta clase de causa formal inscrita en la materia, actia analoga y efectivamente como un campo capaz
de atraer o de rechazar ciertos componentes. La idea es que el destino de un grupo de atomos, de una molécula, etc.,
en el huevo original, es funcidon de su posicion en el todo. Luego la psicologia de la Gestalt significa un modo
similar de pensamiento (en los procesos de percepcion y de representacion mental los fendmenos no son
considerados como simples colecciones de elementos sino que son tratados, de manera espontanea, como formas,
i.e. conjuntos estructurados).

Asi la idea de campo fisico tiene claras manifestaciones analogas en biologia y en psicologia. Es posible
entonces establecer lo siguiente: un elemento sera constitutivo del ser en potencia, es decir, del campo, a condicion
de ser sensible a la presencia del plan global y compatible con ese plan. No sera constitutivo del ser en potencia ni,
por lo tanto, del campo del plan global, en el caso contrario.

Otra justificacion de la intuicion segun la cual el campo puede actualizar el ser en potencia, adaptandolo a
las exigencias actuales de la comprension cientifica, es la capacidad del concepto de campo de representar los
procesos continuos. Pienso en particular en el campo de la fisica clasica, en la mecanica de los medios continuos, en
la mecanica de fluidos, en los fendémenos electromagnéticos y generalmente en los fendmenos ondulatorios (por
otra parte, se sabe que la fisica cudntica mezcla, de una manera poco clara, el continuo y el discontinuo).

Es indispensable elaborar medios de control del uso de los conceptos, y para la ciencia moderna el criterio
privilegiado de existencia y de significacion es la verificacion empirica de una cantidad. Si algo o sus efectos son
extensiones medibles, entonces la entidad es real, y una descripcion es verdadera si el nimero que resulta del
calculo corresponde al niimero obtenido por la medicion de una extension. Si inobservables como la fuerza, la
energia y el campo son admitidos en fisica, es porque sus efectos son representables cuantitativamente. Sin
embargo, si se quiere generalizar analégicamente el concepto de campo para aplicarlo a la formacion de todos los

seres, no hay que considerar que lo cuantitativo es el Uinico criterio de existencia y de significacion y es necesario

ENERO
2014



ENERO
2014

Ser en potencia | Miguel Espinoza

desarrollar, en consecuencia, una sensibilidad por los aspectos cualitativos, como ocurre en topologia. La razon es
que hay sistemas, como los seres vivos, cuya formacion es, seglin los casos, muy dificil o imposible de someter a
algoritmos eficaces, es decir a algoritmos que permitan la prevision cuantitativa exacta de la formacion antes de que
la forma se complete.

Fue afirmado en la primera tesis: el ser en potencia es esencial al poder explicativo del naturalismo integral
repensado en la medida en que es una realidad clave para entender la continuidad productora de seres. Una prueba
decisiva de este caracter esencial es que los escasos sistemas conceptuales naturalistas modernos o contemporaneos
cuyo objetivo es explicar de manera coherente y armoniosa los diferentes tipos de entes y de experiencias sin caer
en el cientificismo tienen, entre sus categorias principales, el ser en potencia, aunque no compartan tal cual la
filosofia natural aristotélica y aunque no utilicen, cada vez que corresponde, la expresion “ser en potencia”. Estas
tentativas son valiosas porque, aunque ninguna de ellas sea completamente satisfactoria, tienen en cuenta la ciencia
moderna, al menos para criticarla, y permiten al filosofo de la naturaleza pensar el ser en potencia sobre bases mas
claras y mas concretas, lo que a su vez permite medir mejor lo que falta entender.

Retomemos entonces la ultima tesis enunciada en la introduccion para ver de qué manera, desde el siglo
pasado, el campo puede considerarse como un concepto genérico detras de varias especies que son diferentes
ensayos para dar cuenta de los procesos formadores de entidades. Estas tentativas son la prehension (clase de
percepciéon que no es necesariamente consciente) de A. N. Whitehead,” las nociones de creodo de C. H.
Waddington, y la pregnancia de René Thom: “Los campos de la fisica ofrecen en efecto el paradigma de las
pregnancias objetivas en la ciencia moderna. Estas entidades son aceptadas porque en principio se es capaz de
calcular las variaciones de estos campos sobre el espacio-tiempo — entidades descritas localmente por objetos
matematicamente definidos (vectores, tensores, etc.).” 10

Segin Whitehead, “las entidades durables concretas son los organismos, de manera que el plan de conjunto
influencia los caracteres de los diversos organismos subordinados que lo constituyen... Asi un electron es diferente
segln que esté situado al interior o al exterior de un organismo vivo, a causa del plan del organismo.”'" Aunque
Whitehead no lo dice explicitamente, el plan de conjunto, dado su modo de accién estructurante, se comporta como
un campo de fuerzas.

En un espiritu whiteheadiano y utilizando esta vez explicitamente la nocion de campo de individuacion,
Joseph Needham escribe: “El punto importante es que estas sustancias quimicas (los evocadores y los
organizadores) no actian de manera aleatoria, sino fielmente de acuerdo con el plan del cuerpo el cual esta
decretado por los caracteres de la especie... un plano al cual sus propiedades de campo le han dado el nombre de
campo de individuacion. De aqui que el destino de una moénada dada, grupo atdomico, [etc.]... sea funcion de su

posicion en el todo.”'?

? La exposicion detallada de la Teoria de la Prehension es el objeto de la Parte IV de Process and Reality, The Macmilan Company, 1929.

' Ver René Thom, Esquisse d une sémiophysique, Inter Editions, Paris, 1988, pp. 44-45. La teoria de las formas salientes y de las pregnancias
esta expuesta en el primer capitulo de este libro.

" Alfred North Whitehead, Science and the Modern World, The Macmillan Company, 1925, ed. Free Press, 1967, p. 79.

"2 Joseph Needham, « A Biologist’s View of Whitehead » in The Philosophy of A. N. Whitehead, ed. por Paul A. Schilpp, The Library of Living
Philosophers, Open Court, 1941. Véase también J. Needham, Order of Life, Yale, 1936.



Miguel Espinoza | Ser en potencia

Veamos ahora un ejemplo del Aristételes de Thom donde se evoca el campo morfogenético que actiia como
una causa formal que determina esencialmente el estado futuro del desarrollo de un ente: “En la concepcion del acto
que le atribuimos a Aristdteles, el objetivo del acto (su felos) es el centro organizador de un proceso considerable
como un campo morfogenético, un anhomeémero del espacio-tiempo: se le impone una forma al futuro.”

Seria interesante analizar en detalle y comparar las nociones de plan de conjunto, prehension, creodo,
campo morfogenético, campo de individuacion, pregnancia: describen todas ellas una especie de campo que
canaliza el paso de la materia-potencia a la forma-acto, determinando asi el desarrollo de la entidad hasta su
formacion acabada, si nada interfiere. Por el momento me limito a enunciar algunos puntos mayores de
coincidencia entre Whitehead, Waddington, Needham y Thom, hecho sorprendente dado que llegaron a estas
convergencias siguiendo caminos diferentes pero con un mismo objetivo: entender la formacion de los entes. Puede
verse en estas coincidencias, mas alla de las épocas y de los contextos, un homenaje a la objetividad del
pensamiento cuando esta bien hecho.

La convergencia mas general —aunque ninguno de ellos lo establece explicitamente— es que la metafisica
realista, de la cual forma parte esencial el ser en potencia, es indispensable a la filosofia natural. El idealismo segin
el cual el poder de actuar, la creatividad, la pregnancia, el orden y la inteligencia pertenecen a poderes exteriores a
lo material, a lo fisico, a lo natural, es incompatible con la filosofia natural. En efecto, la condicion sine qua non de
la filosofia natural es reconocer que la naturaleza es actividad ordenada, y por ende, intrinsecamente inteligible. De
no ser asi, la filosofia de la naturaleza se quedaria sin contenido. Es lo que ocurre con las pretendidas filosofias
dualistas e idealistas de la naturaleza: su vacuidad consiste en suponer que la inteligibilidad es un regalo que la
mente le hace a una naturaleza externa.

Otra coincidencia, esta vez mas estrechamente vinculada con nuestro problema, es el reconocimiento de la
extrema sensibilidad mutua entre las partes organizadas en un todo, sensibilidad sin la cual el todo no llegaria a
formarse ni a estabilizarse. Por eso el todo actua como un campo que canaliza y determina las relaciones.

Luego esta la importancia reconocida a la dificil relacion entre el continuo y el discontinuo en la formacion
de entes. El proceso de formacion es continuo y el ente producido, discontinuo. Segiin Whitehead, el ultimo
sustrato agente productor de las cosas es una especie de campo en sentido clasico (asi lo interpreto yo), una pura
potencialidad continua, y esta potencia continua es una actividad —“creatividad” la llam6é Whitehead— en virtud
de la cual hay actualidad. Las cosas que tenemos ante la vista en nuestra percepcion immediata, el mundo
contemporaneo, se compone de entidades actuales que son, por lo tanto, entes discretos. La realizacion progresa a
medida que la creatividad, que comporta ciertas areas indeterminadas, se determina gracias a la deteccion de
elementos que son integrados o rechazados. La perfecta realizacion de una entidad significa su muerte, y al morir,
pasa a ser un nuevo elemento potencial en la formacion de otros entes. Se reconoce aqui facilmente la colaboracion
entre la potencia y el acto, entre la materia y la forma, entre el continuo y el discontinuo. Y Thom, por su parte,
propone considerar, topolégicamente, la materia-potencia homogénea de un ente como una bola abierta, y la forma-

acto como el borde de la bola, es decir, de la materia-potencia. Pensemos, por ejemplo, en la piel de nuestro cuerpo.

' René Thom, op. cit., p. 221.

ENERO
2014



ENERO
2014

Ser en potencia | Miguel Espinoza

Al completar lo incompleto, el borde-acto separa el objeto de su entorno, constituyendo un nuevo ente. Thom
afirma explicitamente que el campo es una pregnancia, la que define como un fluido invasivo que se propaga en el
dominio de las formas salientes tifiéndolas de alguna propiedad notable (puede pensarse en la transmision causal de
una energia, de una forma o de una informacién). Segun el modelo thomiano, podemos decir que en el paso de la
potencia al acto una pregnancia se localiza en una forma saliente, proceso que determina la indeterminacion relativa
que quedaba en la potencia.'

Notese también, una convergencia mas, que el continuo, que caracteriza el campo clasico, existe
potencialmente y no actualmente. En efecto, Aristoteles, como los matematicos intuicionistas contemporaneos de
los cuales Brouwer es un representante de primer orden, considera que toda extension, como la materia, el espacio y
el tiempo, es divisible al infinito (infinito de divisioén), y extensible al infinito (infinito de composicion), sélo en
potencia. Como ya lo vimos, si una vara se empieza a cortar en acto, se tendra una serie de elementos cuyos pares
contiguos no tendran un borde comun, construyendo asi nuevos trozos discontinuos. Esta idea es compartida por
Whitehead y Thom, y antes de ellos, también por Leibniz.

Otra convergencia en el tratamiento del campo-potencia es su consideracion como propiedad esencial de la
materia, sustrato y origen de todo cambio, en tanto que el acto es identificado con la forma material, con la
configuracion o con la organizacion. El campo-potencia, poder caracteristico de la materia-energia, al acentuarse
con el desarrollo de la ciencia moderna, resta poder y eficacia tanto a la forma platonicamente concebida como a los
poderes extranaturales iniciadores del movimiento. El ser natural, en tanto que masa inerte cuyo movimiento debe
ser inyectado desde afuera, ha sido reemplazado por la actividad del campo o de la energia, haciendo inutil el
llamado a los ficticios principios extranaturales del movimiento. Eso es suficiente para mostrar que el campo y la
energia son herederos de un ancestro comun, el ser en potencia. Para satisfacer el estandar actual de comprension, la
inteligibilidad del proceso so6lo estard completa cuando al origen del proceso, i.e. al ser en potencia en tanto que

. . . . 15
campo, se le agregue una reinterpretacion satisfactoria del fin del proceso, el acto.

Conclusion

La explicacion del proceso de formacion de la jerarquia natural mediante el paso de la potencia al acto es un
principio ultimo de filosofia natural, razon por la cual la justificacion del ser en potencia consiste no s6lo en mostrar
su contribucion al entendimiento de los procesos naturales —es lo que he tratado de hacer—, sino también en
llamar la atencion sobre lo irracional de las hipotesis alternativas. Es insensato imaginar que el desarrollo de los

entes es una ilusion, que el cambio y los procesos de transformacion de la materia son obra de un poder

'* René Thom, op. cit., cap. 7 Perspectives en biologie aristotélicienne. Véase, en particular, cap. 7 secciones B, C y D dedicadas a la
interpretacion thomiana de la distincion entre la potencia y el acto segiin la cual, topolégicamente, el acto es el borde de la potencia.

"> Con este problema en mente, Whitehead elabor6 su teoria de los objetos eternos, y Thom, lo vimos, propone considerar, topolégicamente, la
forma-acto como el borde de una bola, es decir, de la materia-potencia. No es éste el lugar para examinar estas ideas, pero, en una palabra, la
propuesta de Whitehead es incoherente: mientras que por una parte en su cosmologia la realidad es proceso, evolucion, por otra, los objetos
eternos no evolucionan. Luego ;es la forma-acto, en todos los casos, de naturaleza matematica, como lo sugiere, por ejemplo, Thom? Hay que
buscar los limites de esta proposicion.



Miguel Espinoza | Ser en potencia

extranatural, o que algo puede surgir de la nada.

Bibliografia

Aristoteles, Fisica, edicion francesa traducida por Henri Carteron, Les Belles Lettres, Paris, 1990.
Aristoteles, Metafisica, edicion francesa traducida por J. Tricot, Vrin, Paris, 1986.

Aristoteles, De Generatione et Corruptione, edicion francesa traducida por J. Tricot, Vrin, Paris, 2005.
Ivor Leclerc, The Nature of Physical Existence, George Allen & Unwin Ltd, Londres, 1972.
Emile Meyerson, De [’explication dans les sciences, Payot, Paris, 1927.

Joseph Needham, Order of Life, Yale, 1936.

Andrew G. Van Melsen, The Philosophy of Nature, E. Nauwelaerts, Lovaina, 1954.

René Thom, Esquisse d une sémiophysique, Paris, Inter Editions, 1988.

Conrad H. Waddington, How Animals Develop, George Allen & Unwin Ltd., Londres, 1946.
Sarah Waterlow, Nature, Change, and Agency in Aristotle’s Physics, Oxford U. P., 1982.

Alfred North Whitehead, Process and Reality, The Macmillan Company, 1929.

ENERO
2014






Gabriela Garcia Zerecero | Una aproximacion filoséfica a la naturaleza del movimiento: una perspectiva necesaria en el estudio de la realidad natural

Una aproximacion
filosofica a la naturaleza
del movimiento: una
perspectiva necesaria en el
estudio de la realidad

natural.

A philosophical approach to the nature of
movement: a necessary perspective in the
knowledge of natural reality.

Gabriela Garcia Zerecero

Universidad panamericana, campus
Guadalajara

gagarcia@up.edu.mx

Resumen

A pesar del intento por sacudirse de las espaldas la
dimension filosofica en su pretension por explicar la
realidad natural, lo cierto es que las teorias cientificas se
topan con cuestionamientos —piénsese por ejemplo en las
discusiones sobre la naturaleza del espacio y del tiempo— a
los que no consiguen dar una respuesta satisfactoria pues
sobrepasan su Optica particular. De aqui que se plantee la
necesidad de delimitar de nuevo el estatuto cognoscitivo
tanto de la ciencia como de la filosofia mostrando que, si
bien puede existir entre ellas una profunda afinidad
metodologica, difieren en sus objetos, sus ambitos de
referencia y sus intereses intelectuales. El presente trabajo
aborda, de una parte, el tema de la distincion de las ciencias

tedricas (Fisica, Matematicas y Metafisica) bajo los
presupuestos de la propuesta aristotélica, y de otra realiza
un acercamiento al tema del movimiento con el fin de
mostrar que los intentos por reducir el conocimiento de la
naturaleza a datos experimentales y enunciados empiricos
corre el peligro de dejar de lado aspectos muy ricos de la
realidad.

Palabras clave
Movimiento, ciencia, Fisica, Matematicas, Metafisica.
Abstract

Despite attempting to ignore the philosophical dimension
when explaining natural reality, many contemporary
scientific theories keep running into certain debates —for
instance, the nature of space and time- to which they fail to
give satisfactory answers, given that such debates are
beyond the limited scope of said theories. It is therefore
necessary to reconsider the cognitive status of both science
and philosophy in order to demonstrate that, granted their
methodological affinity, they differ greatly in their objects of
study, their points of reference, and their intellectual
interests. This paper deals with the distinction among what
Aristotle called “theoretical sciences” (Physics, Mathematics
and Metaphysics), and examines the issue of movement
along Aristotelian lines in order to point out how the
attempt to reduce the knowledge of nature to experimental
results and empirical statements runs the risk of ignoring
basic aspects of reality.

Keywords

Movement, science, Physics, Mathematics, Metaphysics.

Fecha de entrada: 05-10-2013 Fecha de aceptacion: 21-11-2013

ENERO
2014






Gabriela Garcia Zerecero | Una aproximacion filoséfica a la naturaleza del movimiento: una perspectiva necesaria en el estudio de la realidad natural

Una aproximacion filosofica a la naturaleza del movimiento:
una perspectiva necesaria en el estudio de la realidad natural.

A philosophical approach to the nature of movement: a necessary perspective in the knowledge of
natural reality.

Gabriela Garcia Zerecero

Universidad panamericana, campus Guadalajara

gagarcia@up.edu.mx

Un estudio detallado de la historia de la ciencia nos muestra que ésta guarda un profundo paralelismo con
la historia de la filosofia, por ejemplo: la explicacion cartesiana del movimiento y su relacion con una fisica de
corte mecanicista; la invencion del calculo infinitesimal de Leibniz que tiene mucho que ver con su monadologia; el
determinismo que se encuentra en la base de la explicacion de las cadenas evolutivas del darwinismo o el influjo
positivista que se percibe en la interpretacion de Einstein, al menos en los afios que siguieron a la creacion de la
teoria de la relatividad. Con una vision superficial, podria parecer que, para la comunidad cientifica contemporanea,
la ciencia —y en especial la fisica— poco a nada tiene que ver con la filosofia porque ésta —y particularmente la
metafisica— no se consideran disciplinas cientificas. De otra parte, sin embargo, es manifiesto que la cosmologia
actual, que pretende conseguir una vision global del cosmos basada datos experimentales, sobrepasa, en sus
conclusiones, el nivel de las ciencias particulares adentrandose en el terreno de la filosofia.

Lo anterior manifiesta que, a pesar del intento por sacudirse de las espaldas la dimension filosofica, en la
interpretacion de sus resultados las teorias cientificas no pueden sino encuadrarse dentro de perspectivas globales
que sobrepasan su Optica parcial. Piénsese, por ejemplo, en las discusiones sobre la naturaleza del espacio y del
tiempo, sobre el determinismo, el indeterminismo y la causalidad, en el caracter continuo o discontinuo de la
energia, la finitud o infinitud del universo, etc. Estas cuestiones estan entre las mas clasicas cuestiones de la
filosofia de la naturaleza y el hecho de que atn se discuta sobre ellas muestra que no han sido resueltas por dichas
teorias.

Es claro, entonces, que se impone la necesidad de delimitar de nuevo el estatuto cognoscitivo tanto de la
ciencia como de la filosofia (y en concreto la Filosofia de la naturaleza), estableciendo que, si bien puede existir
entre ellas una profunda afinidad metodoldgica, difieren en sus objetos, sus ambitos de referencia y sus intereses
intelectuales'. El presente trabajo tiene dos objetivos; en primer lugar abordar el tema de las ciencias tedricas® y sus
objetos bajo los presupuestos de la propuesta aristotélica y en segundo lugar realizar un acercamiento al tema del
movimiento dado que la Filosofia de la naturaleza (o Fisica en términos aristotélicos) se caracteriza por el estudio

de la sustancia natural; es decir, trata de los seres capaces de movimiento.

! Para el desarrollo de esta introduccién he tomado algunas de las ideas expuestas en Evandro Aggazi, Filosofia de la naturaleza, ciencia y
cosmologia, 2000, FCE, México.

? Siguiendo la division aristotélica, se denominan ciencias teéricas a la Fisica (Filosofia natural), las Matematicas y la Metafisica. Las ciencias
practicas son las que se abocan a la accion (praxis) y las productivas a la produccion (poiesis).

71

ENERO
2014



72

ENERO
2014

Una aproximacion filosoéfica a la naturaleza del movimiento: una perspectiva necesaria en el estudio de la realidad natural | Gabriela Garcia Zerecero

Como tendremos ocasion de sefialar, esta ciencia (la Fisica) posee una gran diversidad de objetos, por ello
se articula en diferentes capas o niveles; los mas universales —los que se refieren al movimiento en general—
colindan con la metafisica; los niveles mas singulares se entrecruzan con las ciencias practicas’. Este acercamiento
resulta particularmente interesante para mostrar que los intentos por reducir el conocimiento de la naturaleza a datos
experimentales y enunciados empiricos corre el peligro de dejar de lado aspectos muy ricos de la realidad. Por otra
parte, resulta oportuno considerar que la necesidad que reina en el ambito de las sustancias materiales no es la
necesidad de la matematica (ni tampoco de la metafisica); esta precision es importante cuando se intenta establecer

el didlogo entre la Fisica, las Matematicas y la Metafisica.

Los objetos cientificos

Aristoteles inicia el libro de la Fisica determinando cual es la materia y objeto de esta ciencia. Dado que
para conocer algo es necesario determinar sus primeras causas, principios y elementos, es evidente que en la ciencia
de la naturaleza hay que investigar sobre sus principios’. Por otra parte, siendo la definicién el medio de la
demostracion y por ello principio de conocimiento, los diversos modos de definir nos ayudan a conocer los objetos
de las diferentes ciencias y poder asi situar el ambito de estudio de la Fisica.

Para Aristoteles los objetos de la Fisica se refieren a aquellas cosas cuyo ser depende de la materia y no
puede definirse sin ella; los de la Matematica a aquellas cosas que no pueden existir sino en la materia sensible
aunque su definicion no entra en ella y, finalmente, los de la Metafisica a aquellas cosas que no dependen de la
materia ni segtin el ser ni segtn la definicion’.

El ejemplo que pone el Estagirita es del todo esclarecedor: la Fisica difiere de la Matematica como lo
curvo y lo chato, pues lo chato existe en la materia sensible y es necesario que su definicion la contenga, pues lo
chato es la nariz curva. En cambio, lo curvo en su definiciéon no comprende la materia sensible aunque no existe
sino en la materia sensible.

Los cuerpos de los que se ocupa el fisico tienen superficies, volimenes, longitudes y puntos, todos los
cuales son también objeto de estudio de las matematicas. El fisico los considera en tanto que atributos de los
cuerpos, mientras que el matematico los separa de la materia. “Se podria aclarar esto si se intentase establecer en
cada uno de estos casos las definiciones de las cosas y de sus atributos. Porque lo impar y lo par, lo recto y lo curvo,
y también el nimero, la linea y la figura, pueden definirse sin referencia al movimiento; pero no ocurre asi con la
carne, el hueso y el hombre: estos casos son similares a cuando se habla de <<nariz chata>>, pero no de <<lo
curvo>>""%,

Por ultimo y como acabamos de sefialar, la Metafisica estudia aquello que existe sin materia y se define sin

3 Cfr. Héctor Zagal, Ciencia y método en Aristoteles, 2005, Publicaciones Cruz O., S.A. — Universidad Panamericana, México, p. 179.

* Aristoteles, Fisica, Introduccion, traduccién y notas de Guillermo R. De Echandia, 2002, Gredos, Madrid, Espafia, I, 1, 184a 10-15. En
adelante Fis.

* Aristoteles, Metafisica, Introduccion, traduccion y notas de Tomas Calvo Martinez, 2009, Gredos, Madrid, Espaa, VI, 1, 1025b 25-1026a 22.
En adelante Met.

$ Fis. 11,2, 194a 1-5.



Gabriela Garcia Zerecero | Una aproximacion filoséfica a la naturaleza del movimiento: una perspectiva necesaria en el estudio de la realidad natural

materia; como el modo de ser de lo separable y su esencia. Asi, la sustancia, la potencia, el acto y el ente mismo son

objeto de la Metafisica.

La Fisica: naturaleza y movimiento

Decir que la Fisica, llamada también Filosofia natural, trata de aquellos seres cuya substancia no puede
definirse separada de la materia equivale a afirmar que la Fisica trata de los seres capaces de movimiento. El
estudio del movimiento corresponde al fisico pues no puede haber movimiento sin un sujeto material.

La Fisica estudia dos grandes temas; de una parte los principios naturales y, de otra, el movimiento en si y
sus diversas clases. La Fisica no establece sus principios pues no le corresponde garantizar la posibilidad del
movimiento ni la pluralidad de sustancias: ninguna ciencia demuestra su objeto. Para el fisico, el punto de partida es
aquello que nos resulta mas cognoscible desde la percepcion. Y, dado que lo que percibimos al observar el
movimiento, es que procede de las propiedades de los objetos (el fuego tiende a subir y el agua a bajar), es evidente
que estos tienen en si el principio del movimiento.

La naturaleza, dice Aristoteles “es un principio y causa del movimiento y del reposo en la cosa a la que
pertenece primariamente y por si misma, no por accidente”’, luego la Filosofia natural trata sobre los seres que
tienen en si el principio del movimiento. Dar cuenta del movimiento permite distinguir entre el movimiento natural
y el artificial; los movimientos artificiales violentan las propiedades naturales, por ejemplo, lanzar el agua hacia
arriba o retener el aire debajo del agua. “Pues algunas cosas a las que les corresponde moverse tienen en si el
principio activo del movimiento [que es la forma]; en cambio otras, a las que les compete ser movidas, tienen en si
el principio pasivo que es la materia. Y este principio en cuanto que tiene potencia natural a tal forma y
movimiento, hace que sea un movimiento natural. Por eso las construcciones de cosas artificiales no son naturales,
porque aunque el principio material esté en aquello que se hace, no tiene sin embargo potencia natural a tal forma™®.

La existencia de la naturaleza es evidente para Aristoteles porque solamente a partir de ella puede

explicarse el movimiento. Sin ella, el movimiento seria ininteligible.

Tipos de movimiento

En el libro III de la Fisica, Aristoteles establece la definicion de movimiento utilizando las nociones de
potencia y acto ya que, de una parte, en cada género puede distinguirse lo actual de lo potencial’ y, de otra,
porque le interesa sefialar que el movimiento es un cierto tipo de acto, un acto imperfecto ordenado a un acto

ulterior. El movimiento es el acto del existente en potencia en cuanto que estd en potencia. Es decir, el

T Fis. 101, 1, 192b 20 ss.

8 Tomas de Aquino, Comentario a la Fisica de Aristoteles, introduccion, traduccion y notas de Celina A. Lértora, EUNSA, Pamplona, 2001, n.
92. En adelante In Phys.

° Cfr. Fis. 111, 1, 201a 10-15. La actualidad de lo alterable en cuanto alterable es la alteracion, la de lo susceptible de aumento y disminucion, es
el aumento y la disminucion, la de lo generable y lo corruptible es la generacion y la corrupcion y la de lo mutable localmente, el cambio de
lugar.

ENERO
2014



74

ENERO
2014

Una aproximacion filosoéfica a la naturaleza del movimiento: una perspectiva necesaria en el estudio de la realidad natural | Gabriela Garcia Zerecero

movimiento es, pues, la actualidad de lo potencial, cuando al estar actualizandose opera no en cuanto a lo que es
en si mismo, sino en tanto que es movible'”.

Esta ‘actualidad de lo potencial’ se puede ver muy bien en el caso de la alteracion: “cuando el agua esta
calida solamente en potencia, todavia no se mueve; cuando ya esta caliente ha terminado el movimiento de
calefaccion; en cambio, cuando participa algo del calor, pero imperfectamente, entonces se mueve hacia el
calor; pues lo que se calienta participa poco a poco cada vez mas del calor. Asi el mismo acto imperfecto de
calor existente en el ser que se calienta es movimiento, no en cuanto estd solamente en acto, sino segiin que

existe en acto ya estd ordenado a un acto ulterior”"!

. El movimiento, pues, no esta en el motor, como podria
parecer a primera vista, sino en lo que se esta moviendo, es un acto de éste hacia una perfeccion ulterior (local,
cuantitativa, cualitativa, etc.).

Para Aristoteles la explicacion fisica no se agota en la mera descripcion de las propiedades de un objeto
sino en dar una explicacion del movimiento. La distincion entre movimientos y moviles permite también
distinguir y ordenar las partes de la Filosofia de la naturaleza.

El estudio del movimiento puede abordarse distinguiendo tres diferentes puntos de partida'?.

Segun el procedimiento inductivo, esto es para Aristoteles, de modo inmediato, directo, hay corrupcion
cuando el movimiento es de un sujeto a un no sujeto; generaciéon cuando es de un no sujeto a un sujeto, y
alteracion cuando es de un sujeto a otro sujeto’.

Desde el punto de vista de las categorias solamente puede haber movimiento en la cualidad
(alteracion), la cantidad (aumento o disminucion) y local (cambio de lugar).

El tercero proviene de la dialéctica existente entre forma y privacion: hay movimiento si se esta privado
del opuesto, y se ha movido si lo que antes era privacion, ahora es forma. Ahora bien, forma y privacion sélo se

pueden dar y corromper si hay un sujeto que posee ambos y permanece en ambos.

Unas cosas estan solamente en acto, otras en potencia, y otras en potencia y en acto, tratese de lo que es, o de
la cantidad, o de alguna de las restantes categorias. Por otra parte, no existe movimiento alguno fuera de
las cosas, ya que el cambio tiene lugar siempre segun las categorias de lo que es, y nada hay comun a todas
ellas, nada que no se dé en una categoria. Ahora bien, en todas las cosas, cada una de las categorias se da
de dos maneras: el esto es, por ejemplo, bien la forma de la cosa, bien su privacion; y segun la cualidad, lo
blanco y lo negro; y segln la cantidad, lo completo y lo incompleto; y seglin la traslacion, el arriba y el
abajo, o bien, ligero y pesado. Asi pues, hay tantas especies de movimiento y de cambio cuantas especies

hay de lo que es. Y puesto que lo que estd en potencia y lo que esta plenamente realizado se dividen

"% Cfr. Fis. 111, 201a 28.

" In Phys. n. 194.

"> Un desarrollo completo del tema puede verse en L. I. Acedo, “La kinesis aristotélica, juna actividad abierta? ”, Scripta Philosophiae Naturalis,
1: 13-42 (2012).

"% Tanto en la corrupcion como en la generacion mas que hablar de movimiento (kinesis) habria que hablar de cambio (metabolé) ya que ambos
se dan en el género de la sustancia y por lo tanto se trata de cambio sustancial. El caso del movimiento de un no sujeto a otro no sujeto no es
posible porque no puede darse en la realidad (debido a que no existen los términos: dos negaciones) aunque Aristoteles lo menciona como mera
posibilidad logica.



Gabriela Garcia Zerecero | Una aproximacion filoséfica a la naturaleza del movimiento: una perspectiva necesaria en el estudio de la realidad natural

conforme a cada uno de los géneros, afirmo que el movimiento es la actualizacion de lo que esta en
potencia, en tanto que tal'.

El movimiento y los méviles en comln se estudian en la Fisica. El estudio de los cuerpos que se
mueven por movimiento local se realiza en Del cielo. Los movimientos restantes no son comunes a todos los
cuerpos, sino que se encuentran s6lo en los cuerpos inferiores. Entre estos la prioridad corresponde a la
generacion y la corrupcion, ya que tanto la alteracion como el crecimiento se ordenan a la generaciéon como a su
fin. Su estudio se recoge en De la generacion y la corrupcion. Por Gltimo, la traslacion de los astros se estudia
en Meteorologicos. Todos estos tratados tienen en comuin estudiar sustancias que se mueven y da una idea de la
complejidad del fenémeno del movimiento.

El movimiento local (desplazamiento) es el primer tipo de movimiento y la condicion para que se den
los demas. Es comun a todos los cuerpos naturales y es mas perfecto que los otros. Aristoteles muestra la
prioridad del movimiento local en funcién de los otros tipos de movimiento. No es posible que la alteracion sea
el primer movimiento porque si algo se altera debe haber algo alterante produzca esa alteracion. Por ejemplo,
para pasar de lo calido en potencia a lo calido en acto, la fuente que produce el calor no puede estar siempre a la
misma distancia del cuerpo que se calienta, porque si asi fuera no lo calentaria ahora mas que antes; es evidente
entonces que la fuente de calor esta algunas veces mas cerca y otras mas lejos, lo cual no puede suceder sin
cambio local.

Asi como para la alteracion se requiere el movimiento local, también se requiere para el aumento. Pues
lo que aumenta o decrece necesariamente varia en magnitud local; lo que aumenta, ocupa un lugar mayor y lo
que decrece uno menor. De donde se sigue que el movimiento local es naturalmente anterior al aumento en
cantidad.

El segundo tipo de movimiento, después del movimiento local, es la alteracion. A diferencia del
movimiento local que es comun a todos los cuerpos, hay otros movimientos consecutivos que se encuentran s6lo
en los inferiores; entre ellos el primero es la generacion y corrupcion ya que la alteracion se ordena a la
generacion como a su fin y de algin modo se deriva de ella'.

La alteracion sélo se da en realidades materiales o que lo sean por accidente, pues lo que se altera es
alterado por las cosas sensibles. Los cuerpos se diferencian entre si por las cualidades sensibles, y es evidente
que lo que es alterado segun la cualidad, es alterado por la accion de otro cuerpo con las mismas caracteristicas.
Asi, decimos que algo se altera cuando se calienta, endulza, condensa, se vuelve blanco, etc.'®

Los tipos de movimiento que hasta aqui hemos descrito son comunes a todos los cuerpos naturales. La
generacion y la corrupcién, movimientos propios del género de la sustancia, constituyen el nivel mas profundo

de transformacion que pueda afectar a los entes. El estudio de este tipo de movimiento es sumamente complejo

" Met. X1, 9, 1065b 5-17.
" Tomés de Aquino, Comentario al libro de Aristoteles sobre la generacién y la corrupcion, Los principios de la naturaleza y otros opiisculos

cosmoldgicos, Introduccion y traducciones de Ignacio Aguinalde Saenz y Bienvenido Turiel, EUNSA, Pamplona, 2005, cfr. Proemio, 1.4, 1.5.1. E 2‘ 0E1R;o
' Cfr. Fis. VII, 2, 244b 3-10.




Una aproximacion filosoéfica a la naturaleza del movimiento: una perspectiva necesaria en el estudio de la realidad natural | Gabriela Garcia Zerecero

ya que Aristoteles ha de distinguir entre la generacion absoluta y mostrar su distincion de la alteracion y el
crecimiento-disminucioén y posteriormente estudiar la generacion y corrupcion de los elementos, los cuales son
causa de los cambios sustanciales y de la alteracion de los restantes seres fisicos.

Entre los movimientos mas complejos, pero también mas naturales, esta la vida. En el De anima, el
Estagirita proporciona valiosas observaciones sobre la filosofia del viviente. Los seres vivos se mantienen en

vida gracias a una pluralidad funcional cuya riqueza escapa a los limites de este estudio.

La Matematica

Como sefialamos anteriormente, el objeto de la matematica es el estudio de aquellas cosas que no pueden
existir sino en la materia sensible aunque su definicion no entra en ella; es decir, se ocupan de la cantidad separada
de la materia sensible sin considerar ni el sujeto en el que se da, ni otras propiedades. “ (...) el matematico estudia
nociones obtenidas por abstraccion (en efecto, estudia suprimiendo todos los aspectos sensibles, como el calor, el
peso, la ligereza, la dureza y lo contrario de ésta, y también el calor y el frio, y las demas contrariedades sensibles,
mientras que deja solamente lo cuantitativo y lo continuo, sea en una o en dos o en tres dimensiones, asi como las
propiedades que poseen en tanto son cantidades y magnitudes continuas, y no las estudia bajo ningin otro aspecto ,
y en unos casos estudia las posiciones reciprocas y las propiedades que le corresponden, y en otros casos estudia las
conmensurabilidades y las inconmensurabilidades, y en otros las proporciones, y no obstante, afirmamos
igualmente que de todas estas cosas se ocupa una y la misma ciencia, la geometria)'’.

En sentido estricto, la cantidad no puede definirse porque es una categoria o género supremo. Se dice que
posee cantidad aquello que es divisible en partes internas de tal manera que pueden comprenderse fuera del todo
que forman parte. Asi, aquello que es potencialmente divisible en partes continuas es una cantidad si es numerable
y, de igual modo, se llama magnitud a lo divisible en partes discontinuas. De éstas, la pluralidad limitada es
numero, la longitud es linea, la latitud superficie y la profundidad cuerpo'®.

La cantidad puede ser discreta, por ejemplo los niimeros, o continua, por ejemplo la linea. Esta
clasificacion da origen a la aritmética y a la geometria. Ademas algunas cosas poseen cantidad por si o en virtud de
su entidad o afecciones como es el caso de mucho-poco, largo-corto, grande-pequefio que se atribuyen per se al
género cantidad; y otras cosas la poseen accidentalmente: la blancura posee cantidad en cuanto que afecta a una
superficie.

La matematica estudia la cantidad aislada de otras propiedades junto con las cuales se da en la realidad. Es
decir, la matematica se ocupa solamente de aquellos atributos que le corresponden per se a la cantidad; ni los
numeros ni las figuras geométricas tienen ninguna de las propiedades que hallamos en los objetos sensibles como

son el color, el peso, la textura, el movimiento. No tienen mas materia que la llamada materia inteligiblelg. El

"7 Met. X1, 3, 1061a 28 ss. Reciben aqui el nombre de matematicos tanto los gedmetras, que estudian las magnitudes, como los aritméticos, que
ENERO ?xstudian los nimeros.
2014 Cfr. Met. V, 13, 1020a 7 y ss.
"% Cfr. Met. VII, 10, 1036a, 9-12. Hay materia sensible ¢ inteligible: sensible como el bronce; inteligible la que se da en las cosas sensibles, pero



Gabriela Garcia Zerecero | Una aproximacion filoséfica a la naturaleza del movimiento: una perspectiva necesaria en el estudio de la realidad natural

contraste entre fisica y matematicas es evidente. La fisica estudia substancias reales; la matematica estudia la
cantidad aislada de otras propiedades junto con las cuales se da en la realidad. Esta es la abstraccion matematica:
prescindir de aquello que no conviene per se a la cantidad La cantidad tiene a la sustancia primera como sujeto. El
ser se predica del género de las matematicas solo en la medida en que la cantidad remite a la sustancia®’.

Dado que la abstraccion matematica consiste en centrar la atenciéon en una propiedad del objeto,
prescindiendo de otras, es claro entonces que su objeto de estudio se vuelva mas simple y que esta simplicidad

facilite la exactitud.

La Metafisica

En el comienzo del libro IV de la Metafisica se menciona el objeto de esta ciencia como aquella que
estudia lo que es, en tanto que es, y los atributos que, por si mismo le pertenecen. La metafisica es una ciencia con
caracter universal y no puede, por tanto, identificarse con ninguna de las ciencias particulares. Las matematicas por
ejemplo, estudian la cantidad, que si bien es una propiedad o atributo que pertenece necesaria y universalmente a la
sustancia corporea, se estudia separada de la misma®'. El metafisico ha de dar cuenta de los atributos que le
convienen a la sustancia en cuanto sustancia; el matematico demuestra los atributos que convienen a la cantidad en
cuanto cantidad y el fisico estudia al ente en cuanto moévil.

Tematicamente, suele dividirse la metafisica en ontologia y teologia. La ontologia es el estudio del ente en
cuanto ente, de donde se sigue que ha de estudiar fundamentalmente la sustancia. Aristoteles concibe la sustancia
(ousia) como el modo primario del ser; todos los otros modos se refieren a ella. La “teologia aristotélica” por su
parte, concluye la existencia de un primer motor del universo (ser vivo y perfecto) que dé cuenta del movimiento

universal y cuya existencia se infiere partiendo del movimiento de los seres sensibles™.

Distincion entre las ciencias

Hasta aqui se ha presentado una breve exposicion de los objetos de las asi llamadas ciencias tedricas.
Seglin lo dicho hasta ahora pueden establecerse diversos ambitos de distincion entre ellas. La Fisica y la
Matematica se distinguen de la Metafisica en que las dos primeras no se cuestionan sobre la existencia o
inexistencia de los entes sobre los que tratan; parten del ser que les es dado a través de los sentidos y estudian sus
propiedades esenciales. En cambio, es propio de la Metafisica preguntarse por el ser y la esencia de las cosas. Asi,
la matematica no se ocupa de definir la esencia del tridngulo ni tampoco se pregunta como es posible separar el

triangulo de aquello que tiene esa figura o si existen triangulos separados de las cosas triangulares; simplemente ve

no en tanto que sensibles, por ejemplo, el circulo. La esfera no se mueve en cuanto tiene determinada cantidad sino en cuanto que es cuerpo.

20 Cfr. Héctor Zagal, op. cit., p. 220.

! Cfr. Met. TV, 1, 1003 a 19-25.

2 Un estudio detallado puede verse en Héctor Zagal, op. cit., pp. 224 y ss. El autor aborda el tema tomando en cuenta la teoria de la ciencia
expuesta en Analiticos sefialando que, paradojicamente, la sabiduria primera termina construyéndose a partir de la prueba menos cientifica: dado
que no podemos explicar el mundo tal y como es sin un motor de estas caracteristicas, luego, tal motor existe.

77

ENERO
2014



78

ENERO
2014

Una aproximacion filosoéfica a la naturaleza del movimiento: una perspectiva necesaria en el estudio de la realidad natural | Gabriela Garcia Zerecero

en las cosas reales que hay algunas que tienen tres angulos y toma la forma de tridngulo separandola de su materia
para trabajar con ella.

Por lo que se refiere a los modos de definir, las ciencias se distinguen por el modo en como abordan sus
objetos (segun el modo de abstraccion de cada una). Los objetos de la Fisica (Filosofia de la naturaleza) existen con
materia y se definen con materia; los de la Matematica existen con materia pero se definen sin materia y los de la
Metafisica existen y se definen sin materia. “La fisica aborda el objeto en movimiento, con materia. Las
Matematicas abordan la forma del objeto con la pura materia inteligible, es decir, como lo que es separable en tanto
que forma, pero que sélo existe en la materia, como en el caso de la cantidad; finalmente, la Filosofia Primera
estudia aquello que existe sin materia, y se define sin materia, como el modo de ser de lo separable y su esencia”>.

Habiendo aclarado que las ciencias son distintas y seflalado en qué consisten sus diferencias, resulta
oportuno cuestionarse sobre el modo de relacionarse entre ellas. Cada una de las ciencias tiene un objeto bien
definido, asi como axiomas y método propios. En el libro II de la Fisica se da un ejemplo cuando Aristoteles
compara la Fisica y la Matematica: los cuerpos tienen lineas, angulos y superficies. Estos atributos no existen fuera
del sustrato material. Pero el matematico no estudia tales afecciones como limites de un cuerpo; los estudia como si
existiesen separadamente del mismo*. El didlogo y la relacion son posibles cuando se parte de la base de que cada

disciplina estudia lo dicho por la otra desde un enfoque distinto.

. .7 . ’ . o 25
Una aproximacion cientifica a la naturaleza del movimiento

Con el surgimiento de la ciencia experimental moderna se sustituye lo que podriamos denominar el
paradigma clasico de la nocion y naturaleza del movimiento por un nuevo paradigma que se construyo a partir de la
mecanica newtoniana.

La mecanica de Newton se desarrolld como consecuencia de un abandono gradual de los conceptos
cualitativos de la fisica aristotélica, los cuales fueron remplazados por una perspectiva cuantitativo-relacional. Los
modelos con los que trabaja la ciencia experimental suponen necesariamente una simplificacion del objeto real de
estudio; la aproximacion cuantitativa solo es posible si se consideran los factores mas relevantes que contribuyen al
movimiento, es decir, aquellos que pueden ser tratados cuantitativamente.

La matematizacion de la mecéanica (y de manera general de toda la ciencia) ha llevado dos caminos
diferentes. Desde el punto de vista experimental se ha buscado una mayor precision y para ello se han desarrollado
aparatos de medicion cada vez mas sofisticados. Desde el punto de vista tedrico surge la necesidad de la unificacion
de la mecanica celeste y terrestre en base a una teoria unificada de la materia que, a su vez, requiere del desarrollo

de la cinematica, esto es, la descripcion analitica y geométrica del movimiento y la dinamica, es decir, la

 Jorge Moran y Castellanos, “El didlogo interdisciplinar: Fisica y Filosofia (desde Aristoteles)” en Héctor Velazquez (ed.), Origen, naturaleza
y conocimiento del universo. Un acercamiento interdisciplinar, Cuadernos de Anuario Filosofico, Serie Universitaria, n. 171, EUNSA,
Pamplona, 2004, pp. 29-30.

* Cfr. Fis. 11, 2, 193b 22-24.

* Un estudio completo del tema puede verse en INTERS — Interdisciplinary Encyclopedia of Religion and Science, edited by G. Tanzella-Nitti,
P. Larrey and A. Strumia, http://www.inters.org, voz Mechanics, consultado el 10 de noviembre de 2012.



Gabriela Garcia Zerecero | Una aproximacion filoséfica a la naturaleza del movimiento: una perspectiva necesaria en el estudio de la realidad natural

investigacion sobre las causas del movimiento que permitan la explicacion tanto del movimiento de los planetas
como de los objetos corporeos.

Los avances conceptuales en el campo de la cinematica celeste fueron: la formulacién copernicana del
heliocentrismo que simplificd la descripcion del movimiento de los planetas; las tres leyes del movimiento de
Kepler y, en particular, la descripcion eliptica del movimiento de los planetas. Por lo que se refiere a la cinematica
terrestre, la formulacion de la ley de la caida de los cuerpos de Galileo y su descubrimiento del principio de la
inercia. En el campo de la dinamica, la ley de Newton es la propuesta de unificacion de los mundos celeste y
sublunar.

Los avances subsiguientes en la mecanica racional del siglo XIX no fueron sino el desarrollo del potencial
contenido en el paradigma de Newton gracias a el desarrollo de nuevas herramientas matematicas y geométricas
como la mecanica de Lagrange, Euler y Hamilton y el calculo diferencial e integral, que permitieron su aplicacion a
sistemas mecanicamente mas estructurados.

Sin embargo, la necesidad de la metafisica se ha hecho presente al caer en cuenta del error que en la
mecanica Newtoniana, por ejemplo, ha supuesto la consideracion del espacio y tiempo absolutos como anteriores a
toda nociéon de movimiento o en la interpretacion kantiana del mismo como una de las categorias a priori que
pertenecen al sujeto cognoscente.

La incompatibilidad entre la mecanica newtoniana y la teoria electromagnética revela la inexacta
naturaleza de la concepcion de espacio y tiempo de la formulacion de Newton. En 1887 Michelson y Morley
descubren que la velocidad de la luz en el vacio es la misma con respecto a cualquier observador. Tomando este
resultado como un postulado, combinandolo con el principio de relatividad formulado por Galileo y asumiendo que
las leyes de la fisica son invariables bajo desplazamientos uniformes del marco de referencia, Einstein deduce la
teoria de la relatividad especial. Los conceptos de espacio y tiempo ya no pueden considerarse como absolutos. La
teoria de la relatividad general llevara el principio de la relatividad a sus ultimas consecuencias. De modo contrario
a lo que podria suponerse, la teoria de la relatividad que parecia abrir cauce al subjetivismo en la ciencia, es la
teoria de la formulacion objetiva de las leyes de la mecanica y de la fisica.

Por su parte, la mecéanica cuantica proporciona nuevos elementos (desde el punto de vista de la teoria de
Newton) cuya interpretacion filosofica ha generado varios problemas. Las paradojas como la de Schrodinger y
Einsten-Podolski-Rosen, relacionadas con la dualidad particula onda y la “no-localizacion” han sido dificiles de
resolver. Desde el punto de vista de la escuela de Copenhague estas paradojas solo pueden resolverse dejando de
lado una explicacion en términos de realismo clasico e interpretandolas bajo el marco de referencia del idealismo
filosofico.

Como ya se ha sefialado, la incompatibilidad entre la mecanica newtoniana y la teoria electromagnética de
Maxwell ha mostrado que la concepcion de espacio y tiempo como absolutos no es la adecuada. Con la teoria de la
relatividad, los fundamentos de la fisica matematica y los conceptos aristotélicos se han unido de nuevo. Sin
embargo, antes del nacimiento de la relatividad de Einstein y de la mecanica cuantica, la mecanica de Newton se ha

enfrentado con otro problema que ha revelado los limites de las herramientas matematicas cuando se han utilizado

ENERO
2014



ENERO
2014

Una aproximacion filosoéfica a la naturaleza del movimiento: una perspectiva necesaria en el estudio de la realidad natural | Gabriela Garcia Zerecero

para describir la naturaleza y los limites del método reduccionista que hasta ese momento habia caracterizado a la
ciencia. Este problema incluye la estabilidad de las soluciones de las ecuaciones diferenciales y su alta sensibilidad
ante pequeflas variaciones en las condiciones iniciales y se encuentra en la base de los recientes estudios del asi
llamado caos determinista tratado sistematicamente por primera vez por Poincaré.

Cualitativamente hablando, una solucién de una ecuacion diferencial (que desde el punto de vista
mecanico representa el movimiento de un sistema fisico) se considera “estable” si a un pequefio cambio en las
condiciones iniciales, se siguen pequefias variaciones en el movimiento en cada instante sucesivo de tiempo. Si el
movimiento cambia mucho, la soluciéon es considerada inestable. Es claro que sélo los sistemas que tienen
soluciones estables son matematicamente predecibles y que la alta sensibilidad a las variaciones de las condiciones
iniciales hacen inutil una descripcion matematica en términos de ecuaciones diferenciales de un sistema mecanico,
0, de modo mas general, fisico. Como consecuencia de la inestabilidad, un pequefio error inicial puede convertirse
en un error tan grande que la descripcion del movimiento resulta despreciable.

Desde el punto de vista matematico, el analisis “local” resulta insuficiente. Se requiere de un estudio
global que incluya el andlisis de las partes del todo en su mutua relacion y las propiedades irreductibles del todo
tomadas en su conjunto. Se comprende entonces que, desde un punto de vista epistemologico y metodologico, es
necesario superar la perspectiva reduccionista. Y esto remite a la concepcion aristotélica de la relacion entre el todo

y las partes.

Conclusiones

Al inicio del presente trabajo se menciond la necesidad de definir el estatuto cognoscitivo de las llamadas
ciencias teodricas, segun la perspectiva aristotélica que se ha asumido. Lo anterior resulta pertinente para poder
establecer, de una parte, la distincion entre las ciencias y, de otra, para delimitar las coordenadas en las que es
posible plantear un trabajo interdisciplinar.

La determinacion de los objetos de las ciencias permite distinguir el ambito de estudio y el método propio
de cada una. Varias ciencias pueden coincidir en el objeto de estudio pero lo abordan de modo distinto porque
tienen géneros sujetos y axiomas diferentes.

La Fisica y la Metafisica aristotélicas sientan las bases epistemologicas para el conocimiento de lo real. En
cambio, el método experimental se detiene en lo meramente matematico y, como se ha explicado, lo propio de la
matematica es explicar sin materia lo que en la realidad se dan con materia. Este tipo especifico de abstraccion
permite a las matematicas su rigor, exactitud y simplificacion y es por esto que no hay que olvidar los limites que le
marca su propio objeto: s6lo estudian el movimiento local sin el movil y suponen la causa eficiente pero sin
vincularla a las otras causas.

Teniendo en cuenta lo anterior, la explicacion de la realidad natural no puede limitarse a la perspectiva que
aporta la ciencia experimental, ni el movimiento —primera manifestacion fenoménica del mundo natural—

reducirse a su dimension cuantitativa matematizable.



Gabriela Garcia Zerecero | Una aproximacion filoséfica a la naturaleza del movimiento: una perspectiva necesaria en el estudio de la realidad natural

Si se consideran abstractamente, las ciencias son sistemas l6gicos en los que las conclusiones estan
basadas en las premisas y los teoremas con los axiomas y principios gnoseoldgicos y todo ello en base a ciertas
leyes de inferencia tanto inductiva como deductiva.

Pero las ciencias son también, de algun modo, sistemas reales. Los principios en los que se apoyan no son
solamente de indole cognoscitiva, sino real. Son las mismas cosas reales, con sus relaciones e interacciones las que
sirven de base a las construcciones mentales. La ciencia ha de reflejar, por tanto, del mejor modo posible, el

conjunto de cosas reales sobre las que versa; en definitiva trascender el aspecto cuantificable de la realidad material.

ENERO
2014






Jorge Gibert Galassi | Ontologia social y el problema de los mecanismos

Ontologia social y el problema

de los mecanismos

Social ontology and the problem of
mechanisms

Jorge Gibert Galassi

Universidad de Valparaiso, Chile
Jorge.gibert@uv.cl

Resumen

El trabajo constata el hecho de que existe un conjunto de
explicaciones en sociologia que, histdricamente, se perciben
como satisfactorias. Nuestra hipdtesis es que el estatus de
esas explicaciones se relaciona con que ellas postulan un
mecanismo real, que permite comprender un sistema de
accion social dado. Asi, nuestra discusion apunta a
revitalizar la ontologia social, revisitando el problema de los
mecanismos. Se plantea que este giro ontolégico ha sido
posible debido a la reflexién sobre los procesos de los
sistemas sociales, o las entidades intermedias del mundo
social. Se postula que la sociologia analitica lidera los
esfuerzos en esa direccién, en especial considerando un
modelo general de interaccion social, el DBO de Hedstrém.
Finalmente, se mencionan otros mecanismos provenientes
de la historia de la sociologia, muy conocidos, que podrian
ser concebidos como consensuados.

Palabras claves

Ontologia social, explicacion social, mecanismos, DBO.

Abstract

History tends to show that, in sociology, there is a set of
explanations perceived as truly satisfactory. Our hypothesis
is that such explanations have a satisfactory status because
they postulate a real mechanism which allows the
understanding of a given system of social action. Thus our
discussion aims at the revitalization of social ontology,
revisiting the problem of mechanisms. It is here stated that
this ontological turn has been possible due to the
sociologists’thinking about the processes of the social
systems, the intermediate entities of the social world.
Attention is also called to the fact that analytical sociology
leads the efforts in this direction, considering particularly a
general model of social interaction, the Hedstrom's DBO.
Finally, some other mechanisms, well known in the history
of the sociology, are mentioned — they might be conceived
as consensus mechanisms.

Keywords

Social ontology, social explanation, mechanisms, DBO.

Fecha de entrada: 05-10-2013 Fecha de aceptacion: 21-11-2013

ENERO
2014






Jorge Gibert Galassi | Ontologia social y el problema de los mecanismos

Ontologia social y el problema de los mecanismos

Social ontology and the problem of mechanisms
Jorge Gibert Galassi

Universidad de Valparaiso, Chile
Jorge.gibert@uv.cl

Introduccion: El problema

Durante gran parte del siglo XX, la explicacion en ciencia social oscild entre la practica nomologica y la
comprensiva. La primera, fue caracterizada por Hempel y Nagel, quienes afirmaron que en lo general “la
observacion debe ser sensorial en términos estrictos y las afirmaciones resultantes legaliformes”; mientras que la
segunda, se asocia a Weber o Schiitz, quienes plantearon que “la intersubjetividad es la facticidad social, es
histérica y contingente, lo unico que se debe investigar es el sentido mentado de la accion, a través de la
hermenéutica” (Gibert: 2012). Mas contemporaneamente, el primado del enfoque formal, ha cobrado relevancia.
Pero el ontologo social, Tony Lawson, a dicho al respecto “el formalismo no es esencial al rigor cientifico, aunque
naturalmente puede formar parte de €él. Sin embargo es dificil, pues los modelos inferidos estadisticamente solo
tienen en comun el hecho que difieren mucho y a veces sustantivamente” (Lawson: 2009).

Nuestro punto se centra en la discusion desde un punto de vista ontoldgico. El giro ontoldgico ha sido
posible en parte debido al rechazo definitivo de las soluciones holistas e individualistas en teoria y método social.
Finalmente, ha reflejado el error basico: faltaba una reflexion sobre las entidades del mundo social, especialmente
las entidades intermedias. Estas novedades han permitido que la explicacion social pueda ser concebida mas
eficazmente: esto es, ha cambiado la forma de determinar la causa de lo explicado.

Estas entidades intermedias nos han llevado al problema de los mecanismos sociales. En efecto, los
mecanismos sociales son la parte “novedosa” de la nueva ontologia social y, por tanto, de la explicacion social.
Rechazamos el “back to the common sense”, “basta de teoria”, asi como nos apartamos del radicalismo
constructivista y el giro semantico. Nuestra postura es mas bien “dime algo significativo”, donde algo implica
evidencia observada y significativo implica interpretacion en términos T-tedricos o algo parecido. Y eso es
precisamente un mecanismo: algo significativo. No es la causa primera, pero tampoco es la correlacion antiséptica.

En ese sentido, la practica epistémica de la ciencia social puede renovarse decisivamente. Las fallas
explicativas y déficit explicativos que impidieron comprender adecuadamente la crisis econémica del 2008 y el
surgimiento inesperado de los movimientos sociales el 2011, podrian ser superadas.

Los problemas sociales pueden ser vistos de un modo directo o inverso, al igual que los problemas
tecnologicos. Pero la diferencia estriba en que los sociales son mucho mas complejos. Por ejemplo, el problema de
observar una conducta (o muchas) y luego inferir una motivacion o intencion, puede ser una relacion de 1:N, de una
a muchas. Las soluciones pueden ser muchas o ninguna. Ya sea hacia adelante en el tiempo o retrodictivamente, el

individualista metodologico, ya sea el apriorista de la Teoria de la Eleccion Racional (TER) o el intuicionista de la

ENERO
2014



ENERO
2014

Ontologia social y el problema de los mecanismos | Jorge Gibert Galassi

comprension, fallan al prescindir de las entidades intermedias, los mecanismos, que vinculan la conducta con el
marco social que la origina, dejandolas asi sin explicacion posible: o como dogma o como conjetura. Ambos deben
tener una “teoria de la mente”, que les permita adivinar las creencias e intenciones individuales. El hermeneuta
afirma ser capaz de descubrir las causas a partir de los efectos, en particular el efecto “discurso” (que es jmuy!
engafloso); mientras que el TER afirma conocer a priori la causa de todos los efectos, a saber, el interés propio.
Ademas, olvidan que las pequefias variaciones en la trayectoria de las conductas individuales eventualmente
transforman los sistemas sociales.

El enfoque que desarrollaremos se define como analitico, sociologia analitica. Podria ser denominado
realista, pues lo es, pero podria ser confundido con otras posturas filosoficas. A falta de un mejor nombre, analitico
se opone a varias tradiciones y énfasis. En primer lugar a las tradiciones historicistas, retoricas, estéticas,
relativistas, de la pseudocomplejidad y posmodernas. En segundo lugar, a las tradiciones dogmaticas, especialmente
en las versiones marxistas, pero también en su version estructural o sistémica desontologizada. En tercer lugar, se
desmarca de los énfasis puramente descriptivos, empiristas y correlacionales.

(Qué es entonces esta tradicion y enfoque? A grandes rasgos, es el que se ocupa de todo o casi todo. A
modo de ejemplo, no deja de lado los fenomenos del gobierno corporativo y los fendmenos de las empresas
modernas. Tampoco deja de lado los fenomenos del colonialismo o su contra-cara, los fenomenos emancipatorios.

No lo hace porque aspira a tener minimos grados de prejuicio tematico y ojala ningun prejuicio ideologico.

La apuesta: El enfoque analitico

La sociologia analitica debe ser vista como un esfuerzo para clarificar (analiticamente) principios
epistemologicos y teoréticos presentes en una practica socioldgica satisfactoria (Demeulenaere, 2011, p. 1). A mi
juicio, se enfoca en el analisis de obras que contienen descripciones y explicaciones sustantivas y las consecuencias
intelectuales de estas'.

Pensamos (Hedstrom, 2005; Bearman y Hedstrom, 2009; Boudon, 2001; Elster, 2007; Bunge, 2004) que la
sociologia analitica - o realista - supera a la “sociologia practica” o a la practica transversal de la sociologia de
muchas tradiciones y énfasis, pues todas ellas se fundan en la idea que la mera asociacion de hechos sociales
constituye un aporte disciplinar. Pero estas asociaciones son insuficientes, ya que son postuladas casi siempre bajo
dos condiciones vagas: la correlacion estadistica, muchas veces espurea; o la “interpretacion”, a base de la
evidencia indirecta y nada mas. En ambos casos, sucede que se opera bajo esquemas de caja negra, donde:

a) Input — correlacion - output estadistico

b) Input — interpretacion — declaracion (;declaracion de propodsitos? ;Justificacion retérica?)

' Ejemplos como EI suicidio (1897), de Emile Durkheim; Ciencia, tecnologia y sociedad en la Inglaterra del siglo xvir (1938 [1984]), de Robert
K. Merton; The American soldier (1949), de Samuel Stouffer; La personalidad autoritaria (1950), de Adorno, Frenkel-Brunswik, Levinson y
Sanford; Homo academicus (1984), de Pierre Bourdieu; La era de la informacion (1999) de Manuel Castells, y actualmente los trabajos de
Richard Sennett, Saskia Sassen y Peter Hedstrom, entre otros.



Jorge Gibert Galassi | Ontologia social y el problema de los mecanismos

(Qué prefiere el analitico? Pues, entender el mundo social mediante la descripcion detallada y clara de los
mecanismos que permiten vincular el input y el output, desde un punto de vista cercano al naturalismo, sea en su
dimension simbdlica o material. Esa es la estrategia de la sociologia analitica.

También pensamos que tal estrategia, a diferencia de muchos enfoques que atin rezan por métodos propios
y resultados satisfactorios, es decir, comprobables, ha sido casi sindnimo de la buena sociologia a lo largo de la
historia. También pensamos que es central a los trabajos de socidlogos que la didactica socioldgica y la pedagogia
politizada han considerado erroneamente antitéticos, como Merton (2002) y Goffman (2006), por nombrar a dos
mas clasicos; o Bourdieu (1991) y Coleman (1990), mas contemporaneos. Es decir, lo que caracteriza a todos ellos
es que fueron capaces de imaginar mecanismos intermedios entre el individuo y lo colectivo, de tal modo que en la
practica rechazaron el holismo esotérico y el individualismo abstracto, tanto en lo teérico como en lo metodoldgico.
Pensamos que la sociologia necesita moverse aun mas hacia esta direccion.

Una parada en ese camino se centra en la discusion sobre los mecanismos sociales, esto es, en aspectos
cuyo origen esta en la accion individual (que no es lo mismo que “el individuo™) y en las relaciones que enlazan las
expectativas entre unos y otros. Un importante aspecto de esta afirmacion estriba en que considera que la
sociologia, siendo una ciencia factica, tiene que — por lo mismo — ser una ciencia tedrica, pero para ello debe tener
explicaciones, pues: ;Qué es una teoria que no tiene explicaciones sobre los objetos y sucesos de los que predica?

Volviendo al planteamiento inicial, sobre la situacion de la sociologia actual y sus éxitos y problemas.
Centrémonos en las ineficacias. De acuerdo a muchos autores (nuevamente, Hedstrom, 2005; Bearman y Hedstrom,
2009; Boudon, 2001; Elster, 2007; Bunge, 2004), existen algunas “viejas” novedades que podrian superar estas
ineficacias de la ciencia social. Una de ellas es el reemplazo del holismo por el sistemismo explicativo. Otra, el
reemplazo de las explicaciones de nivel Gnico por las explicaciones multi-nivel. Ademds, podemos aventurar la
conjetura de que estan a la mano algunos consensos epistémicos importantes.

Por ejemplo, el enfoque mecanismico de la explicacion bungeana ha sido ampliamente discutido
(Demeulenaere, 2011). Como toda realidad social es sistémica, los procesos caracteristicos de un sistema dado sélo
son explicables por sus mecanismos. Los mecanismos o modus operandi son los procesos que hacen funcionar los
sistemas. Se podria decir que Bunge define la estructura tedrica de un sistema como la descripcion del conjunto de
los mecanismos que explican el conjunto de relaciones, especialmente los lazos de cohesion y adhesion, entre los
componentes endogenos de tal sistema, del mismo modo que las relaciones entre ellos y las cosas de fuera del
sistema con las cuales se relacionan de modo estable y permanente, digamos de forma canonica (o tipica). Desde el
punto de vista interno, los sistemas poseen una auto-organizacion que requiere ser mantenida mediante ciertos
mecanismos y, desde el punto de vista externo, los sistemas poseen un vinculo de retroalimentacion adaptativo con
su entorno, que requiere ser actualizado mediante ciertos mecanismos (Bunge, 2004a y 2004b).

En la historia de las ciencias sociales, especialmente la sociologia, hubo posturas explicatorias fuertes
mayoritariamente asociadas al estructural-funcionalismo. Desde los trabajos de Veblen (1963), Durkheim,
Malinowski (1981) y muchos otros a finales del siglo XIX e inicios del siglo XX, hasta los trabajos de las escuelas de

Harvard y Columbia en su cenit, durante los afios 40 y 50, el estructural funcionalismo fue el esquema intelectual

ENERO
2014



88

ENERO
2014

Ontologia social y el problema de los mecanismos | Jorge Gibert Galassi

predominante. Bajo tales esquemas se identificaban mecanismos de variado tipo, casi todos subsumidos en el
supuesto de que el mecanismo era funcional al equilibrio de la estructura sistémica. Es decir, la accion social en
todas las dimensiones de la vida social sirve al propoésito de una funcion, basicamente de mantencion del status quo,
inclusive en los casos que la funciéon no sea manifiesta, sino “latente”. La accion social disfuncional manifiesta, de
acuerdo, al esquema, puede aparecer, pero como anomalia y con alta probabilidad de ser marginada o castigada.
Pero tales acciones también tienen una funcion latente, cual es el de provocar castigos que posteriormente sirven de
ejemplo, para que los individuos actiien segiin la norma y lo que culturalmente se espera.

Sin embargo, las criticas al esquema han sido bastante concluyentes. Por una parte, la critica a los sistemas
teleoldgicos respecto a la imposibilidad de identificar todos los estados E posibles del sistema social, junto a la
imposibilidad de asociar tales estados a ciertos componentes C y sumado a las dificultades de una métrica para
caracterizar los componentes C en distintos momentos del tiempo ha llevado a un callejon analitico sin salida
(Rudner, 1966). Por otra parte, la critica socio-histdorica de que tal esquema representaba en verdad una forma de
pensar anglosajona conservadora. Pero si sumamos el mecanismo funcional a una conceptualizacion mas amplia, es
decir, rechazamos su pretension imperial (o su validez in foto), se podria reformular en clases o tipos.

Uno de los consensos deseables seria validar las teorias a lo Merton (2002), bajo el razonable supuesto que
la Unica forma de descubrir mecanismos reales que permitan explicar el funcionamiento de sistemas sociales
concretos es desarrollando teorias de alcance medio. Pero los mecanismos, debido a que son muy variables y en la
practica irreproducibles, sirven poco a menos que sean generalizables. Si un mecanismo es lo que hace funcionar un
sistema concreto, proponer una explicacion satisfactoria en el dominio de la ciencia social consiste en mostrar la
“legalidad” o “constancia” de ese mecanismo. Pero el modelo convencional de cobertura legal, sirve escasamente a
ese propodsito. Habria que proponer otro modelo, complementario.

Pero seamos concretos, hagamos el esfuerzo analitico. Hedstrdom (Demeulenaere, 2011, p. 202), nos
recuerda el famoso ejemplo de Max Weber (Economia y sociedad, 1921), de las personas abriendo el paraguas
cuando comienza a llover.

En ese ejemplo, Weber plantea una conducta que no es una accion social, sino un efecto ambiental. Estos
efectos ambientales son confundidos con efectos de interaccion. Incluso si vemos que mas individuos usan el
paraguas en un lado de la calle que en otro. Ese seria un efecto de seleccion. Por ejemplo, un lado de la calle tiene
muchas tiendas para jovenes y sabemos que los jovenes tienden a usar menos el paraguas que las personas de edad.
Un efecto de interaccion social seria el que la conducta de otros hiciera que un individuo tomara la decision
especifica de usar paraguas. Por ejemplo, si algunos consideran que usar paraguas demuestra elegancia. Pero
también un efecto seria la conversacion interna de un individuo que justifica el uso del paraguas debido a una
actitud prudente o de preocupacion por no estropear su chaqueta. O simplemente porque le gustan los paraguas. Es
el modelo DBO (desires, beliefs and opportunities) de Hedstrom (2005). Segin Hedstrom, hay tres tipos de
interaccion social generales, es decir, tres mecanismos generales:

- Interacciones basadas en la oportunidad,

- basadas en creencias y



Jorge Gibert Galassi | Ontologia social y el problema de los mecanismos

- basadas en deseos.

Veamos el ejemplo de Hedstrom, sobre el desempleo (Demeulenaere, 2011, p. 204). ;Coémo puede el nivel
del desempleo de otros influenciar nuestro curso de accion?

a) Influenciando el foco de las oportunidades de un individuo, y por ende el foco de sus decisiones de

comportamiento

b) Influenciando el foco de las creencias de un individuo, y,

¢) Influenciando el foco de los deseos del individuo.

En el primer caso, el mecanismo opera en términos de si el nivel de desempleo entre conocidos y amigos
es bajo, entonces la informacion sobre vacantes de empleo fluye y los cursos de accion pueden ser mas abiertos,
aumentando la predisposicion a cambiarse de trabajo en el individuo. Si el nivel de desempleo entre conocidos y
amigos es alto, entonces la informacion sobre puestos vacantes no alcanza a ser parte del foco individual.

En el segundo caso, las probabilidades de emplearse se asocian con las creencias sobre los trabajos que los
individuos pueden esperar obtener. Un ejemplo es el caso del individuo que, dado un alto nivel de desempleo, no
busca trabajo debido a la creencia de que no encontrara ninguno. O el caso del individuo que espera encontrar un
trabajo bien pagado, por lo que es capaz de invertir mas tiempo y energia en encontrarlo que el individuo que no
cree poder encontrar un trabajo de alta renta.

El tercer caso es que esperamos que las interacciones basadas en deseos sean importantes en el contexto
del desempleo. Es decir, dado que existe una fuerte normativa cultural general que indica la deseabilidad de

“mantenerse uno mismo”, el curso de accion siempre estd orientado a buscar empleo.

La propuesta: Reivindicacion de antiguos mecanismos... y busqueda de nuevos mecanismos

Pero siendo estos algunos mecanismos generales, ;jexisten otros? Algunos de los mecanismos menos
generales, mas especificos y por cierto muy usados en la historia de la literatura socioldgica, que podrian ser
concebidos como relativamente consensuados, son:

a) El teorema de la doble contingencia; b) Las formas de distribucion Paretianas, de Lotka o similares; c)
El efecto Matilda; d) El efecto Mateo; e) El teorema de Thomas; f) Las emergencias sistémicas o de bulto; y, g) La
racionalidad limitada de Simon.

El teorema de la doble contingencia, en su version cldsica, nos plantea que lo que ego pone a disposicion
de alter en expectativas es contingente para alter y viceversa, o sea, todo puede ser de otro modo o, no somos
maquinas triviales (Parsons, 1970; Robles, 2002). Esto quiere decir que lo que conecta “socialmente” a dos
personas son las expectativas mutuas, un lazo que se adapta bi-direccionalmente.

Las formas de distribucion paretiana, de Lotka o similares; que expresa el hecho de qué la sociedad se
divide naturalmente entre los «pocos de mucho» y los «muchos de poco» (Pareto, 1945); y que se aplica a la renta,

la productividad cientifica, el talento deportivo. Las causas del mecanismo pueden ser disimiles. A pesar que se

ENERO
2014



ENERO
2014

Ontologia social y el problema de los mecanismos | Jorge Gibert Galassi

tiende a conocer como el principio de 80-20, la verdad es que depende del caso empirico, pero lo interesante es que
adopta formas similares a una S.

El efecto Mateo; fendmeno de acumulacion de riqueza, bienes o fama, conocido por la frase popular “el
rico se hace mas rico y el pobre se hace mas pobre”. En divulgacion o difusion cientifica, hace referencia a la
«mayor popularidad» que adquieren los investigadores cientificos eminentes, frente a otros investigadores menos
conocidos, por contribuciones equivalentes. Asimismo, quienes han publicado anteriormente sus investigaciones,
consiguen con mayor facilidad por una parte fondos econdmicos, y por otra que revistas cientificas de primer orden
publiquen sus trabajos (Merton, 1995).

El efecto Matilda; en honor de Matilda J. Gage, activista del voto femenino, es un mecanismo que consiste
en la represion sistematica y la negacion de la contribucion de las mujeres cientificas en la investigacion, cuyo
trabajo es a menudo atribuida a sus colegas masculinos (Rossiter, 1993). Y podria generalizarse, pues rige para
muchos otros ambitos de la vida social.

El teorema de Thomas, quien planted que si las personas definen las situaciones como reales, éstas son
reales en sus consecuencias. Mediante este teorema, Thomas hizo ver la capacidad del grupo para convertir en
reales las situaciones sociales que suponen como tales, al adecuar su conducta a esa situacion. El resultando resulta

ser una profecia autocumplida (Thomas, 1928; Merton, 1995).

Las emergencias sistémicas o de bulto; que también podrian verse como el resultado de un mecanismo de
contagio a lo Polya o bajo la optica de la difusion de propiedades en redes complejas. Por ejemplo, en fisica teérica
se plante6 la hipétesis de la “masa critica™ que luego se duplicé en estudios de la ciencia, a proposito de cuantos
investigadores deben constituir un grupo para que éste no desaparezca si algin miembro se retira de él. En general,
alude al fenomeno popularizado por Durkheim que e/ todo es mas que la suma de las partes (Sawyer, 2008; Bunge,
2004).

La racionalidad limitada de Simon; que aborda criticamente la dimension psicoldgica de la toma de
decisiones bajo los supuestos de la economia neoclasica, rechazando el planteamiento de esa corriente que postula
que los agentes tienden a maximizar los resultados de su comportamiento. Por el contrario, Simon plantea que la
toma de decisiones es muy limitada. En la practica ningun ser humano esta continuamente buscando la solucion
optima. Aunque deseara hacerlo, el coste de informarse sobre todas las alternativas y la incertidumbre sobre el
futuro lo harian imposible. Las personas simplemente intentan buscar una minima satisfaccion, es decir, tratan de
alcanzar ciertos niveles de éxito para después, poco a poco, ir ajustando esa solucion (Simon, 1982).

Cada uno de estos mecanismos probablemente posee un status distinto y su ambito de aplicabilidad es
también diferente. Sin embargo, también es plausible proponer que algunos de ellos pertenecen al mismo nivel y/o

dimension de la realidad social.

? Lamasa critica es la cantidad minima de material necesaria para que se mantenga una reaccion nuclear en cadena. La masa critica de una
sustancia fisible depende de sus propiedades fisicas (en particular su densidad) y nucleares (su enriquecimiento y seccion eficaz de fision), su
geometria (su forma) y su pureza, ademas de si esta rodeada o no por un reflector de neutrones.



Jorge Gibert Galassi | Ontologia social y el problema de los mecanismos

Conclusion

Un realismo de entidades es importante en ciencia social, debido a que la mayor parte de lo que realmente
hay es invisible u opaco: en especial, las oportunidades, las creencias y los deseos. Pero estas solo pueden
movilizarse mediante mecanismos, es decir, incorporandose en procesos sociales que permiten el funcionamiento
de las reificaciones del mundo social, vale decir, los sistemas sociales.

Asi, una explicacion social consiste en conocer el mecanismo que explica la relacion entre la conducta
individual y su contexto mas amplio. Y en el mundo social, estos mecanismos son muchos y variados, por lo que

vale la pena estudiarlos.

Referencias

Peter Bearman & Peter Hedstrom, The Oxford Handbook of analytical sociology, Oxford University Press, Oxford,
UK., 2009.

Raymond Boudon, The origins of values, New Brunswick & London, Transaction, 2001.

Pierre Bourdieu, El sentido prdactico, 1980, Taurus, Madrid, 1991.

Mario Bunge, Emergencia y convergencia, 2003, Editorial Gedisa, Barcelona, 2004a.

Mario Bunge, “How does it work? The Search for Explanatory Mechanisms”, Philosophy of the Social Sciences, 34
(2): 182-210 (2004b)

James Coleman, Foundations of social theory, The Belknap Press of Harvard University, Cambridge & London,
1990.

Pierre Demeulenaere (Editor), Analytical sociology and social mechanisms, Cambridge University Press, UK.,
2011.

Jon Elster, Explaining social behavior. More nuts and bolts for the social sciences, Cambridge University Press,
Cambridge, UK., 2007.

Edward Fullbrook, Ontology and economics. Tony Lawson and his critics, Routledge, London, 2009.

Jorge Gibert, Epistemologia de las ciencias sociales. Una vision internalista, Ediciones Escaparate, Concepcion,
ClL, 2012.

Erving Goffman, Frame analysis: Los marcos de la experiencia, 1974, Centro de investigaciones sociologicas,
Madrid, 2006.

Peter Hedstrom, Dissecting the social. On principles of analytical sociology, Cambridge University Press,
Cambridge, UK., 2005.

Bronislaw Malinowski, Una teoria cientifica de la cultura, 1944, Ed. Edhasa, Barcelona, 1981.

Robert K. Merton, “The Thomas theorem and the Mathew effect”, Social forces 74 (2): 379-424 (1995).

Robert K. Merton, Teoria y estructuras sociales, 1949, FCE, México, DF, 2002.

Vilfredo Pareto, Manual de economia politica, 1906, Ediciones Atalaya, Buenos Aires, 1945.

ENERO
2014



Ontologia social y el problema de los mecanismos | Jorge Gibert Galassi

Talcott Parsons (ed.), Apuntes sobre la teoria de la accion social, 1953, Amorrortu, Buenos Aires, 1970.

Fernando Robles, “Sistemas de interaccion, doble contingencia y autopoiesis indexical”, Revista electronica Cinta
de Moebio, 15: 339-372 (2002).

Margaret Rossiter, “The Matilda effect in science”, Social studies of science, 23: 325-341 (1993).

Richard Rudner, Philosophy of social science, Prentice-Hall, Inc., Englewood Cliffs, N.J., 1966.

R. Keith Sawyer, Social emergence: Societies as complex systems, 2005, Cambridge University Press: New York,
2008.

Herbert Simon, Models of bounded rationality, Cambridge, MA, MIT Press, 1982.

W. L. Thomas, The child in America: Behavior problems and programs, Knopf, New York, 1928.

Thorstein Veblen, Teoria de la clase ociosa, 1899, FCE, México, DF, 1963.

ENERO
2014



Hakan Giindogdu | On Hartshorne’s Objections to Determinism and Compatibilism

On Hartshorne’s Objections to
Determinism and
Compatibilism

Associate Prof. Dr. Hakan Giindogdu,

Gazi University, Turkey

Resumen

El problema del determinismo y de la libertad humana, uno
de los grandes debates filosoficos, ha sido discutido desde
perspectivas  diferentes  productoras de resultados
diferentes. El estadounidense Charles Hartshorne, uno de
los fildosofos del proceso, ha hecho una contribucién
significativa a la discusion sobre determinismo y libertad.
Su pensamiento es divisible en dos: primero estd la
afirmacién de que en el universo hay un relativo
indeterminismo; luego encontramos la idea segtin la cual las
posiciones deterministas y compatibilistas (en sentido
fuerte) encuentran serias dificultades tedricas y practicas.
Este articulo trata sélo de este tultimo punto. Asi, en primer
lugar, intento describir y examinar sus objeciones contra los
argumentos que pretenden probar el determinismo y el
compatibilismo, y, en segundo lugar, examino dos
presuposiciones fundamentales de sus objeciones: una de
ellas es la falacia de la carga de la prueba, y la otra es el
error consistente en recurrir al sentido comtin para probar
una tesis factica o metafisica.

Palabras clave

Charles Hartshorne (1897-2000), causalidad, determinismo,
indeterminismo, necesidad y compatibilismo.

Abstract

The problem of determinism and human freedom, which is
one of the great debates in philosophy, has been discussed
many times by philosophers who have very distinctive
perspectives and thereby different results related to the
problem. Charles Hartshorne as an American process
philosopher has significantly contributed to the debate with
his own thoughts and considerations. His thoughts can be
divided into two major parts. First is the claim that there is a
relative indeterminism within the universe. Second is that
(hard) determinist and compatibilist positions have serious
theoretical and practical difficulties. This paper is only about
second part of his thoughts related to the debate. So, in this
paper, firstly, I attempt to depict and examine his objections
to the arguments for determinism and compatibilism. And
then, secondly, I try to interrogate two fundamental
assumptions behind his objections. One is the fallacy of
burden of proof and other is a fallacy based on the appeal to
common sense in order to prove any factual or metaphysical
assertion.

Keywords

Charles Hartshorne (1897-2000), causality, determinism,
indeterminism, necessity and compatibilism.

Fecha de entrada: 05-10-2013 Fecha de aceptacion: 21-11-2013

ENERO
2014






Hakan Gundogdu | On Hartshorne’s Objections to Determinism and Compatibilism

On Hartshorne’s Objections to Determinism and Compatibilism
Associate Prof. Dr. Hakan Giindogdu,
Gazi University, Turkey

Introduction

Are we really free? Or have we been always determined by previous natural conditions? On the level of
common sense, we generally think that we could have done something different from what we actually did. But is it
true? Indeed, can we do something different from what we actually do? In other words, what do we mean in reality
when we say we could have done otherwise in our daily life? All these questions are very important in trying to
give an answer to another question of who we are or who we want to be. So, it must be obviously clear that the
problem of determinism is not merely a theoretical problem which we can easily get rid of. True, it is a great
theoretical debate in philosophy from the old ages to our time. But it has also an existential character in terms of its
essence for persons who search for the meaning of their life.

Charles Hartshorne, a well-known American process philosopher, should be included among such persons.
His philosophy embodies not only decisive intellectual argumentation but also his passionate desires and hopes of
freedom. Hence, he strongly refuses to accept the (hard) determinist thesis meaning that everything was fully
determined by the prior causes, events or conditions. In positing himself as an indeterminist, he appears as a
decided opponent of determinist and even compatibilist positions on philosophical circles.

He has made two main assertions when he vigorously attacked both determinism and compatibilism in his
writings. One is positive claim that there is a relative indeterminism throughout the entire universe because that the
universe has a contingent quality in its nature. He holds that the idea of a contingent universe is something provable
-or at least reasonable- in the light of our present knowledge about the nature if we take into consideration new
scientific theories in physics. Other is a negative claim that determinist and compatibilist positions have faced
serious theoretical and practical difficulties in explaining both natural and human world in a coherent and
significant way.

In this paper first, I shall focus merely on his negative claim and try to describe what he has really said us
about the weakness of determinism and compatibilism. Having done this, second, I will endeavor to evaluate some
basic assumptions under his contrary arguments and main reasoning at the concluding section. As for his positive
claim, I will not dwell on it much more than needed for general insight of his indeterministic concept of nature and
man. For, it requires engaging in a panpsychic theory in all its details, and this leads us to discuss the pro and con
arguments of panpsychism. And this is another issue going beyond the limits of this paper.

Since Hartshorne believes that burden of proof primarily rests on the determinist or the compatibilist, he
seems to think that best strategy in defense of freedom is to directly attack their arguments and to show that serious
defects are found within them. To him, there are both theoretical and practical difficulties of determinist and

compatibilist theses.

ENERO
2014



ENERO
2014

On Hartshorne’s Objections to Determinism and Compatibilism | Hakan Giindogdu

Some Theoretical Difficulties in Determinism

Hartshorne is deeply confident that absolute determinism is false in its theoretical bases, and that its falsity
can be easily shown to those people who are sincere in their desire to know the truth'. In order to do this, first, he
directly challenges the notion that science suggests the existence of absolute laws throughout the universe in
support of determinism. The main assumption of the determinism is that we have to find out strict laws used for
explaining the nature if we will take science seriously. But practice of science, says Hartshorne, has ever not
established the existence of strict laws which determinism assumes. Observation can not give us that kind of
certitude about the laws.” The idea of law in sciences is indeed not a deterministic but statistical one.’

The claim that science demands us to think deterministically must be therefore rejected on the ground of
the statistical character of the laws.* At that point, we see that Hartshorne many times referred to both such
scientists as Clerk Maxwell, Gibbs, Darwin, Mendel and Bolzman who have defended statistical notion of law and
to such indeterminist philosophers as Epicurus, Peirce, Bergson and Whitehead who were seriously concerned with
physics as well as philosophy.” What all those persons did set out to show is that the certitude of basic laws has
actually depended on the large number of similarities between happening events rather than on the precise causal
determination of the events taken singly.6

However, is such an argument which is built on base of similarity enough to falsify the claim of the
determinism? For instance, Cassirer has seriously attacked this similarity thesis by maintaining that if strict laws are
statistical and thus applicable to only collectives not to individual events, then statistical laws are uncompromised
with determinism. Statistical laws can be compromise with determinism on account of that they are applicable to
only collectives. Despite this, they are in fact incompatible with indeterminism. For, indeterminism in opposition to
determinism means that there must be alternative laws in nature as well as there must be different ways in which an
individual event can occur. But, says Hartshorne, Cassirer has made only a strategic and deceiving move that we
have to choose either order provided by determinism or chaos produced by indeterminism. The temptation here is
that he has improperly redefined determinism and indeterminism in order to be able to posit them in contrary
absolute stands. And hence Hartshorne directs his attack against these redefinitions by reminding us both that
determinism is to say merely that every event in all detail is determined by its prior conditions or causes and that
indeterminism no needs to absolutely deny the notions of regularity and causality.’

Still, according to him, it is possible that one may use the word determinism for the mere assertion that

' C. Hartshorne, The Zero Fallacy and Other Essays in Neoclassical Philosophy, 1997, (ed. Mohammad Valady), Chicago: Open Court, p. 195-
196; Charles Hartshorne, “Beyond Enlightened Self-interest: A Metaphysics of Ethics”, Ethics, vol. 84, n. 3, p. 211 (1974).

2 C. Hartshorne, “Indeterministic Freedom as Universal Principle”, Journal of Social Philosophy, v.15, n. 3, p. 9, (1984); C. Hartshorne,
“Freedom Requires Indeterminism and Universal Causality”, The Journal of Philosophy, v.55,1.19, p. 796 (1958).

* C. Hartshorne, Beyond Humanism: Essays in the New Philosophy of Nature, 1937, (Willett, Clark Company), Chicago-New York, p.143; C.
Hartshorne, “Contingency and the New Era in Metaphysics (1), The Journal of Philosophy, v. 29, n. 16, p. 423 (1932).

* C. Hartshorne, The Logic of Perfection and Other Essays in Neoclassical Metaphysics, 1962, Open Court Publishing, Lasalle-Illinois, p. 167.

* C. Hartshorne, “Indeterministic Freedom as Universal Principle”, pp. 5-6; C. Hartshorne, “Freedom Requires Indeterminism and Universal
Causality”, p. 797.

¢ C. Hartshorne, The Logic of Perfection and Other Essays in Neoclassical Metaphysics, p. 167.

7 Ibid, p. 181.



Hakan Gundogdu | On Hartshorne’s Objections to Determinism and Compatibilism

every event has its cause or causes, and indeterminism to mean that at least some events have no causes, thus
making the issue one between two absolutes by disregarding a triadic choice including a relativistic view. But if one
does so, then this renders indeterminism a doctrine which no one defends.®

Once this was recognized, contends Hartshorne, we might say that universal causality is not the same as
determinism. The different among deterministic and indeterministic definitions of cause is not related to the idea of
whether or not every event has a cause. Rather, it is about how causes are connected to their effects.” An
indeterminist agrees with a determinist that every event has a cause or causes although he disagrees with him or her
that every event is absolutely determined by its previous causes.'” Because, the cause, for Hartshorne, means a
necessary condition for the occurrence of an event. In other words, it is a condition without which any event can not
happen. He has thus made a distinction between necessary and sufficient conditions of any phenomena. He writes:
“‘Necessary’ is that without which the phenomenon will not occur, ‘sufficient’ that with which it certainly will
occur”.'" That’s, in his opinion, the latter is not identical to the former. Instead, the former is only a part of the
latter.

From this distinction, he maintains that the fulfillment of all necessary conditions of any event does not
show that the event will certainly happen. The sole thing be inferred from their fulfillment is that the event may
happen because that the effects of necessary conditions are less tangible compared to what actually happens.
Necessary conditions only draw the limits in which the indeterminacy of the event turns into the concreteness of
what actually happens. Hartshorne’s indeterministic perspective is obviously clear: there are neither uncaused
happenings nor fully determined happenings.'> The causes are not sufficient to guarantee what concretely happens
later although they are necessary in the beginning of events."> Every event has a proportional spontaneity.'* Put
differently, all events are not wholly determined by previous cause or causes but only conditioned by them.
Conditioning sets limits to the effects of causes without fully determining the effects in a very strict way."’

Given this distinction of causing and conditioning, it may be asserted that he also rejected the parallelism
of Hume as well as determinist thesis by following Peirce, Bergson and Whitehead. Indeed, he strongly criticizes
some basic assumptions of parallelism: Its first assumption is that (1) all necessities, regardless of being logical or
not, must always effect the events in their all details. Hartshorne takes this assumption a bias of classical physics
considering merely the quantitative character of the events not their qualitative one. Yet, says Hartshorne, a new
physics as quantum mechanics stresses the qualitative aspects of the events and thus makes it possible to think that
necessities effect the events only in their certain limited aspects. Second assumption accepts (2) necessary causal

connections must either logical necessities connecting events with following events in their full particularity or else

# C. Hartshorne, “Freedom Requires Indeterminism and Universal Causality”, p. 793.

? Ibid, p. 793.

" Ibid, p. 794.

"' C. Hartshorne, “Causal Necessities: An Alternative to Hume”, The Philosophical Review, v. 63, 1. 4, p. 497 (1954).
"> C. Hartshorne, The Zero Fallacy and Other Essays in Neoclassical Philosophy, p. 195.

" Ibid, p.114.

'* C. Hartshorne, “Freedom Requires Indeterminism and Universal Causality”, p. 806.

'* C. Hartshorne, The Zero Fallacy and Other Essays in Neoclassical Philosophy, pp. 135-136.

ENERO
2014



ENERO
2014

On Hartshorne’s Objections to Determinism and Compatibilism | Hakan Giindogdu

1'°. But Hartshorne holds that this dilemma is illogical because its dichotomy is false:

not logical necessities at al
neither every particular event is contained in its previous cause or causes, nor the word necessity has a meaning
without being logical. Moreover, causal necessities can be logical without fully connecting the events to each other
in their particular natures.'’

How could such a thing be possible? The answer to this question is found in his indeterminist notion of
cause in the sense that the causes of an event provide not its actuality but only its possibilities. Actuality is much
more than mere possibility: it is an act of becoming which no belongs to the cause but to the event itself. Here, the
role of cause is nothing but to determine the common nature of all possibilities as regards any event.'® Causal
necessities logically indicate only possible results, not inevitable ones. With this contention, he has suggested that
the ‘necessary’ always means what is common to all possibilities.'” Although causal order is necessary, the idea of
‘necessity’ need not lead us to suppose that there exists an unchangeable and fixed form of regularity throughout
the universe.*

As a result of this, he objects the claim that universals entirely determine their particular instances by
applying to the concept of mathematical universals. In fact, determinism is, to him, a result of the misunderstanding
about the relation between mathematics and knowledge of reality.”' True, each number in mathematical system has
absolute determinate relations to other numbers. But, this abstract inner relation of mathematical systems is very
different from concrete external relation in real world of particularities. A mathematical system is composed of
universals or ideas, whereas the real world is made of tangible individuals or events; that’s, the laws of mathematics
are about the ideas not real things.”> Hence, if there are universals in real world, their relation to their particular
instances must be non-deterministic relations. It seems that here Hartshorne takes the universals ‘determinable’ not
‘determinate’ things.”

In this case, there are naturally no absolute equals in real world: with a simple observation about nature,
we can see that an event A can be equal to an event B, event B to event C, and event C to event D, but we can also
see that event A and event D are not always equal to each other in spite of all these previous equalities.** From this
observation, he says that nature is in its observable character contingent rather than necessary. In other words, the
world could be otherwise. But ordinary observation is not sole evidence showing us the contingency of the nature.
In addition to that, quantum physics has a significant role in comprehending the contingency of nature because it
discloses the contingent character of ultimate physical particulars like the indeterminacy of the motions of electrons

at the sub-atomic world. Consequently, the relation of universals to their particular instances can not be taken as

' C. Hartshorne, “Freedom Requires Indeterminism and Universal Causality”, p. 802; C. Hartshorne, “Causal Necessities: An Alternative to
Hume”, p. 480.

"7 C. Hartshorne, “Causal Necessities: An Alternative to Hume”, pp. 480-482.

'8 Ibid, p. 497.

' C. Hartshorne, “Freedom Requires Indeterminism and Universal Causality”, p. 802.

0 C. Hartshorne, “Causal Necessities: An Alternative to Hume”, p. 498.

?! C. Hartshorne, Beyond Humanism: Essays in the New Philosophy of Nature, p. 148.

* C. Hartshorne, Ihid, p. 133; C. Hartshorne, “Are There Absolutely Specific Universals?”, The Journal of Philosophy, v. 68, n. 3, p. 76 (1971).
 C. Hartshorne, Beyond Humanism: Essays in the New Philosophy of Nature, p. 134.

* C. Hartshorne, “Are There Absolutely Specific Universals?”, p. 76.



Hakan Gundogdu | On Hartshorne’s Objections to Determinism and Compatibilism

merely a relation of necessity in no way.”

Otherwise, we could not succeed in explaining the concepts of possibility, purpose, time and becoming
which we often use in our daily life. But, determinism makes all of them meaningless.

First, let’s take up the concept of ‘possibility’. Possibility, says Hartshorne, is an element of indecision
especially concerning with the events which will happen in future. It implies what might be or might not be in the
future.”® But, determinism argues that what actually happens now or what will occur in future is the sole thing
which can happen. And this means that there is but one possibility and indeed that there are no possibilities at all.
For, to speak of possibilities is to speak of alternatives in any case. If there are really no alternatives, then there is
nothing called possibility.”” The possibility is simply reduced to that of necessity by destructing the modal contrast
on which the senses of the terms depend. And this makes the separation of necessity and possibility disappear.*®

Second, Hartshorne goes on to urge that determinism also causes to lose the meaning of the word
‘purpose’. For, they are universals and so are somewhat indeterminate in his understanding. If they fully determine
what actually happen, this means that the separation of intent and its actualization would be senseless. In other
words, for him, determinism can not be compatible with the idea of teleology.” The fault of those who tries to
combine determinism and teleology is found in their unseeing that utterly controlling purpose would be the sole
purpose. Whereas, if the case really was so, the other purposes could not be ever actualized. Even have supposed
that there are only two purposes, their accordance within real world must have still been a matter of chance which
no intended before.’® Or else, an idea of absolute purpose would deny the individuality, chance and teleology in any
case.”’

Third, he argues that similarly determinism makes the concept of time meaningless. In deterministic
stance, for him, the present absolutely determines the future in its all details. But, on this case, what distinguishes
the future from the present and even the past is any more absent. Fundamental distinctions among them have been
entirely annihilated by determinism. Whereas, our knowledge of the world is that of events happen in the time-
world. Time can therefore be a real and open thing if and only if determinism is false. If not, the words real and
unreal would certainly lose their sense in common language™”.

Now there is no doubt at all that Hartshorne thinks of the asymmetric character of time as only true
understanding of time in opposition to the determinist’s notion of symmetric time which considers causal order as
applying equally to both retrospective and prospective relations. To admit a notion of symmetric time is essentially
to assume that cause is equal to its effect. But, Hartshorne warms us that it is a deterministic bias which can be

named the prejudice of symmetry. For him, symmetrical ideas are derivative, but ultimate relations like causality

» C. Hartshorne, “Contingency and the New Era in Metaphysics (11)”, The Journal of Philosophy, v. 29, n. 17, p. 459 (1932).

*6 C. Hartshorne, Beyond Humanism: Essays in the New Philosophy of Nature, p. 130.

%7 C. Hartshorne, “Causal Necessities: An Alternative to Hume”, p. 485.

* C. Hartshorne, “Indeterministic Freedom as Universal Principle”, p. 9; C. Hartshorne, Beyond Humanism: Essays in the New Philosophy of
Nature, p. 139.

¥ C. Hartshorne, Ibid, p. 135.

% C. Hartshorne, The Logic of Perfection and Other Essays in Neoclassical Metaphysics, p. 214.

3! Ibid, p. 206.

% C. Hartshorne, Beyond Humanism: Essays in the New Philosophy of Nature, p. 138.

ENERO
2014



ENERO
2014

On Hartshorne’s Objections to Determinism and Compatibilism | Hakan Giindogdu

must be non-derivative and thereby be asymmetric. Either the cause must be, for example, greater than the effect or
vice versa. Which one is true? He writes:

“The answer is again given by simple analysis of meanings. In a causal transaction in which, from the set
of conditions C issues a result E, we have first C alone and then C and E. Thus the total result of causation is in
every instance an enhancement of reality, the creation of a new whole. ... Any denial of the creative aspect of
process leads to antinomies. Thus, if it be said that when E is actual, C the cause has ceased to be, we face the
contradiction of an alleged causal relation of E to C, although there is said to be no such thing as C to serve as term
of this relation. And if it be said that from an ultimate or eternal point of view there is no such thing as ‘C alone,’
but only C as prior to E, or E as subsequent to C, then, since these two complexes are equivalent, one is defying the
indications of logic that equality, a symmetrical relation, is derivative.”’

What all these shows is that the problem of causality or determinism has always a dimension related to the
problem of time and becoming. Although he has been against notion of time and principle of natural coherence
admitted by Kant, Hartshorne has recognized that such philosophers as Kant did see the core of the issue but others
like Spinoza, Leibniz and Hume failed to understand it.** In other words, some things in the world are necessary,
but some other things are contingent. Both necessity and contingency, for him, are ultimate traits of the world of
becoming within time.*

Having considered theoretical difficulties carefully, Hartshorne eventually draws a conclusion that
deterministic arguments presented here are not persuasive for him, and then notices that we shouldn’t in theory

identify determinism and causality if we sincerely want to believe that we are free in a causal world.

Practical and Ethical Difficulties in Compatibilism

Apart from these considerations against determinism, Hartshorne has also objected the compatibilist thesis
which asserts both determinism and human freedom are true in real world. To compatibilists, if we can do what we
want to do or rather if we can do it without any external coercion on our action, then it means that, whatever causal
conditions are, we are free.* By this claim, however, they have said that they wouldn’t mind if freedom was
actually true or not. What they did instead is merely to redefine the freedom in a way which allows us to accept the
notion that we could be considered free even on the condition that we were completely determined by previous
causal conditions. He has made the point in general: “this is like telling us that we are not in chains in so far as we

2 37

don’t mind or notice the chains”.

In fact, I think, he is certainly right at that point. For, they have tried to solve such a contingent issue as

% C. Hartshorne, “Freedom Requires Indeterminism and Universal Causality”, p. 807.

3 C. Hartshorne, “Contingency and the New Era in Metaphysics (II)”, pp. 422-423.

% C. Hartshorne, The Logic of Perfection and Other Essays in Neoclassical Metaphysics, p. 19; C. Hartshorne, “Indeterministic Freedom as
Universal Principle”, p. 8.

% C. Hartshorne, “Indeterministic Freedom as Universal Principle”, p. 7.

*7 C. Hartshorne, The Logic of Perfection and Other Essays in Neoclassical Metaphysics, p. 19; C. Hartshorne, “Beyond Enlightened Self-interest:
A Metaphysics of Ethics”, p. 210.



Hakan Gundogdu | On Hartshorne’s Objections to Determinism and Compatibilism

human freedom only by a maneuver of arbitrarily redefining a crucial term. Accordingly, to rate as free, you have to
be content with being determined. But, it is an arbitrarily chosen criterion and ultimately a matter of definition. The
compatibilists are not maintaining to have made a real discovery about our relation to external world. They talk
about not synthetic contingent propositions but only analytical propositions in which a crucial term are arbitrarily
redefined somewhat contrary to its usual sense.

Unlike this first objection, Hartshorne rejects, too, another argument of the compatibilists as regarding the
indispensible role of motives in our processes of making a decision. Our decisions, to spokesperson of
compatibilism, have been inevitably effected by the motives. Behind our decisions or actions, there are strong
motives which cause us to do what we have done. Whenever we made a decision, says the compatibilist, it has been
constantly determined by the strongest motive among others. Whereas, this is, for Hartshorne, unsound argument
for compatibilist thesis. To see why this is so, we must consider whether or not motives are compared to each other
in terms of establishing which of them is the strongest. He writes: “Motives cannot be measured comparatively in
any way other than by seeing which ones do determine actions”.”®

In other words, we can establish the strongest motive only after it determines the action. But, if there is no
way to know which motive is the strongest before the action, this requires us to accept that the argument of the
compatibilist is nothing but a tautology. Again, a motive is indefinite thing in terms of its detailed results. If we talk
about human beings, we should be aware of that a motive is always more or less general although that an act is in
no way general but always particular.”® For instance, an intention to make a good impression is a general motive for
behaving in a certain way anywhere it needs, but to speak effectively at a job interview is a particular act.

Another unsound argument of the compatibilists is, for Hartshorne, that to accept the freedom to do
otherwise entails to accept a new character instead of our present character. With this argument, they have assumed
that our actions are ours only on condition that they are determined by our own character. Since we do what our
character determines us to do, thus, our actions too are self-determined in any way. As for Hartshorne, he objects to
this argument by showing there is an obvious contradiction here. After all, our actual self come into existence with
the action, so it is not one of the previous causes of itself. In that case, how can it be really said that we have self-
determination? Nonetheless, if it is said that what determines the action is our previous self not actual self, then
what infers from this is nothing but that the action was already determined before the existence of new actual self.
And again, this shows that we have not self-determination because that previous self cannot be exactly the same as
actual self.*’

Indeed, not having succeeded in separating the sense and the reference of the word self, the compatibilists
have, in my opinion, committed to the Masked Man Fallacy. For, the sense is the meaning, but the reference is the

object to which the word refers. Since the actual self is the self after the action while previous self is the self before

* C. Hartshorne, “Indeterministic Freedom as Universal Principle”, p. 8.

* C. Hartshorne, “Freedom Requires Indeterminism and Universal Causality”, p. 799.

* Hartshorne, The Logic of Perfection and Other Essays in Neoclassical Metaphysics, p. 20; C. Hartshorne, Beyond Humanism: Essays in the
New Philosophy of Nature, p. 155.

ENERO
2014



ENERO
2014

On Hartshorne’s Objections to Determinism and Compatibilism | Hakan Giindogdu

the action, their referents can not be the same in any case." We know the former under one description, but we
know latter under another description.

It seems to me, for Hartshorne, this is so due to that each action produces somewhat a new character
although our characters are generally conveyed in our actions. In his understanding, the character is unsettled, and
hence it is, within certain limits, open to the alternative actions or probabilities. Its relation to our actions is no
longer absolute and necessitating one.*” To him, compatibilist’s argument depends on the doctrine that becoming is
a result of being. But, quite the reverse is true. What misleads them is that they fail to understand the inevitable role
of time throughout the world.* Furthermore, says Hartshorne, our capacity to form general concepts as well entails
that we cannot be entirely determined by a settled and irresistible character.**

On the other hand, he also attacks the moral argument that determinism is not only compatible with but
also necessary for ethical responsibility. To compatibilists, it is certainly vain to call our actions as good or bad
unless they are determined by previous causes including character. Because, good or bad action is, for them, a
consequence of good or bad character.”” But, says Hartshorne, “this reasoning consists in converting the need for a

~0 Tt is true, for him, that we need

relative form of something into a need for the absolute form of that something.
the idea of causality even in ethics. Nonetheless, as mentioned before, this must not bring us to concede that
determinism and causality are the same. Further, even if two were the same, we still could not accept the moral
argument of the compatibilist. For, he definitely rejects to acknowledge that absolute determinism could hold of the
idea of conscious beings.*’

Similarly, he thinks that it is wrong to also present the psychoanalysis as a supporting argument for
compatibilist thesis. To the argument, even our most variable actions are traceable to the unconscious causes. But,
from psychoanalysis, to say determinism must be true is merely to commit the same fallacy in making a
deterministic inference from Newtonian laws. With the principle of uncertainty, we know that observation in the
sub-atomic world changes the observed essentially. The same is true for psychoanalysis. All observation of
subconscious causes changes those causes. Whenever we attempted to discover them, we would make them
inaccessible.**

In fact, the core of the argument is the assertion that our actions are determined by our own internal nature
rather than by any sort of external coercion upon it. From this, the compatibilists openly utter that what is crucial in
ethics is not whether our actions are inevitable or not, but whether they belong to us or not. But, as put in the

previous paragraphs, this claim too is another instance of the maneuver of arbitrarily redefining the word freedom.

*! For ‘Masked Man Fallacy’, see Antony Flew, How to Think Straight: An Introduction to Critical Reasoning, 1998, Prometheus Books, New
York, p. 31.

2C. Hartshorne, “Beyond Enlightened Self-interest: A Metaphysics of Ethics”, p. 211.

* C. Hartshorne, Beyond Humanism: Essays in the New Philosophy of Nature, p. 152.

* C. Hartshorne, “Freedom Requires Indeterminism and Universal Causality”, p. 800.

# C. Hartshorne, Ibid, p. 793; C. Hartshorne, “Indeterministic Freedom as Universal Principle”, p. 8; C. Hartshorne, “Beyond Enlightened Self-
interest: A Metaphysics of Ethics”, p. 210.

 C. Hartshorne, Beyond Humanism: Essays in the New Philosophy of Nature, p. 157.

47 C. Hartshorne, “Beyond Enlightened Self-interest: A Metaphysics of Ethics”, p. 210.

8 C. Hartshorne, Beyond Humanism: Essays in the New Philosophy of Nature, p. 151.



Hakan Gundogdu | On Hartshorne’s Objections to Determinism and Compatibilism

Consequently, Hartshorne recapitulates the same objection made by James'’: If we think that we couldn’t act
differently from what we did when all conditions remained the same, then it follows necessarily that the our
judgments of remorse or regret would lose their actual meanings in language.™

Where this leads us is nothing but pessimism. To avoid the pessimism, therefore, we should keep ourselves
away from determinism. Because of that, he notices, some psychiatrists have insisted upon that it is important for a
patient to know that behavior is not totally determined by subconscious causes.”’ Perhaps, to tell a patient that he is
not free may make him feel better because it eliminates the risks and responsibilities of deciding what to do. But
there are two unacceptable results of it: After all, this is to ultimately render human beings as less conscious being
just like lower animals. And next, this also means to reduce the opportunities of the life as well as the risks of the
life to triviality. Whereas, such a conclusion is, for Hartshorne, never desirable in itself.*?

His another objection related with this is that to foreknow the decisions in future, whether or not they
results from subconscious causes or other causes, deprives them of meaning in any case. Suppose, for instance, that
we always predict what will happen in future. Then this means to renounce the right to decide in future and thereby
to leave all decision into the hands of our self in present. But, says Hartshorne, this is indeed not a rational and
meaningful life. To predict the future in itself can not be the end of life. Rather, it must be to increase the good
opportunities of future so that we can actually live our lives in future. We do not live to know before what is to
happen but live to enjoy the present and to make wise decisions about future. Therefore, the genuine task of
psychiatry or psychology should be to increase our freedom in the face of compulsions or constraints which limit us
to do or not to do. Finally, unlimited predictability is in no way desirable once more again.”®> Moreover, if it was
certainly true that everything else in the universe as well as our decisions was the inescapable result of the past,

then the universe would remain entirely unexplainable.**

Conclusion

As we have seen so far, Hartshorne has tried to disprove the arguments for (hard) determinism and
compatibilism. Although there are, as I will mention a little later, some problematic assumptions in his objections,
nonetheless, I think, he is certainly right about at least one point: problems regarding real facts of actual world can
never be solved by only playing with language, or more clearly speaking, by merely redefining the crucial terms.
For, such a thing leads us to talk about that which can not be said. But that is nothing but what determinist and
compatibilist did while talking about freedom. In regard to the definitions of such words as cause, determinism,

indeterminism, possibility, purpose, time, becoming, necessity and etc, we have seen the other instances for this

* William James, Will to Believe and Other Essays in Popular Philosophy, 2006, Cosimi Inc, New York, p. 163.

*0 C. Hartshorne, Beyond Humanism: Essays in the New Philosophy of Nature, pp. 154-155.

*! C. Hartshorne, “Indeterministic Freedom as Universal Principle”, p. 9.

2 Ibid, p. 11.

% Ibid, p. 10; C. Hartshorne, “Freedom Requires Indeterminism and Universal Causality”, pp. 801-802.

** Charles Hartshorne, “Meaning of Freedom (Letters to the Editor)”, Bulletin of the Atomic Scientists: A Magazine of Science and Public
Affairs,v. 16, n. 10, pp. 374 and 423 (1960).

ENERO
2014



ENERO
2014

On Hartshorne’s Objections to Determinism and Compatibilism | Hakan Giindogdu

maneuver of arbitrarily redefining the crucial terms in a discussion.

Notwithstanding that I agree with Hartshorne on this point, yet, I must notice that there are two
troublesome assumptions behind Hartshorne’s objections to determinism and compatibilism. First, lets the most
noticeable of two, which we may call the fallacy of burden of proof. The burden of proof is in principle on the
person who makes a claim or an assertion. But if you put the burden of proof on the person who rejects the claim or
assertion, then you commit to the fallacy of burden of proof. The main idea behind this is that any claim is to be
taken as true unless it is proved otherwise. Almost whenever Hartshorne says, from this idea, that the arguments for
determinist or compatibilist are invalid or unsound, it seems to me, he immediately concede that his free-will thesis
are proven as true. But, at that point, it is important to remember that no other grounds are offered for why free-will
should be accepted as true. And this by itself is enough to see that there is something wrong in his approach. In
other words, absent of the sound arguments for the determinist or compatibilist thesis can not be in itself an
argument for the free-will thesis.

One of the best examples for this fallacious reasoning could be clearly seen when he referred to the
quantum mechanics in order to support the indeterminism. But the interpretation of the quantum mechanics is a
disputable issue among physicists. For instance, Riggs argues that “absence of causality is not necessitated by the
formalism of quantum mechanics. The denial of causality was a deliberate choice made in the formulation of

Orthodox Quantum Theory.”

The sole thing that we could infer from the data of quantum mechanics is that as if
there is indeterminacy in subatomic world observed by us, but we do not know whether or not there is such
indeterminacy in actual world.*®

As for his second assumption or let’s say his tactical move, it is about the appeals to common sense
judgements in order to refuse determinist or compatibilist arguments. If we accept determinist or compatibilist
claims, for Hartshorne, our common sense judgements -and thereby such crucial words as possibility, purpose, time
and becoming, real or unreal etc- will definitely lose their meanings in common sense. But to appeal to common
sense in that way is one of the informal logical fallacies. Certainly, common sense judgements neither can be used
to establish whether or not something is true nor can they be used to dismiss another thing out of hand. For, a
statement can not be true just because everyone knows it true. To appeal to common sense in order to prove a claim
is, therefore, nothing but to beg the question.

For that reason, it seems to me, the problem of determinism and free-will is not that which can be smoothly
solved by reference to neither common sense nor who has the burden of proof. Nonetheless, as I have expressed
elsewhere’’, our sense of being free is so powerful that we can’t easily set aside our hope that we are somewhat free

even in a causal world. By saying ‘a causal world’, as Hartshorne indicated in his writings, I mean a world which

* Peter J. Riggs, Quantum Causality: Conceptual Issues in the Causal Theory of Quantum Mechanics (Studies in History and Philosophy of
Science 23), 2009, Springer Publications, New York, p. 182.

% John Searle, “The Freedom of the Will”, in Philosophy: History and Problems by Samuel Enoch Stumpt, 1994, McGraw-Hill, USA, pp. 767-
768; Robert C. Bishop, “Chaos, Indeterminism and Free Will”, The Oxford Handbook of Free Will, 2003 (ed. Robert Kane), Oxford University
Press, Oxford, pp. 117-118.

*7 Hakan Giindogdu, “Corliss Lamont’ta Segme Ozgiirliigii ve Belirlenimcilik Problemi” (The Problem of Determinism and Freedom of Choice
in Corliss Lamont), Kaygi: Uludag University Faculty of Arts and Sciences Journal of Philosophy, n.8, p. 150, (2007).



Hakan Gundogdu | On Hartshorne’s Objections to Determinism and Compatibilism

are caused or conditioned but not completely determined by previous causes. In fact, that is exactly what
Hartshorne has tried to show us. To put this another way, he has attempted to simultaneously solve the problems of
randomness and freedom when he argued both that universal causality is not the same as determinism and that an

(relative) indeterminist may agree with a determinist that every event has a cause or causes.

Bibliography

Antony Flew, How to Think Straight: An Introduction to Critical Reasoning, 1998, Prometheus Books, New York.

Charles Hartshorne, The Logic of Perfection and Other Essays in Neoclassical Metaphysics, 1962, Open Court
Publishing, Lasalle-Illinois.

Charles Hartshorne, Beyond Humanism: Essays in the New Philosophy of Nature, 1937 (Willett, Clark Company),
Chicago-New York.

Charles Hartshorne, The Zero Fallacy and Other Essays in Neoclassical Philosophy, 1997 (ed. Mohammad
Valady), Chicago: Open Court.

Charles Hartshorne, “Are There Absolutely Specific Universals?”, The Journal of Philosophy, v. 68, n. 3, pp. 76-78

(1971).

Charles Hartshorne, “Causal Necessities: An Alternative to Hume”, The Philosophical Review, v. 63, n. 4, pp. 479-
499 (1954).

Charles Hartshorne, “Contingency and the New Era in Metaphysics (1), The Journal of Philosophy, v. 29, n. 16, pp. 421-
431 (1932).

Charles Hartshorne, “Contingency and the New Era in Metaphysics (I1)”, The Journal of Philosophy, v. 29, n. 17, pp. 457-
469 (1932).

Charles Hartshorne, “Freedom Requires Indeterminism and Universal Causality”, The Journal of Philosophy, v.55,
n.19, pp. 793-811 (1958).

Charles Hartshorne, “Indeterministic Freedom as Universal Principle”, Journal of Social Philosophy, v.15, n. 3, pp.
5-11 (1984).

Charles Hartshorne, “Meaning of Freedom (Letters to the Editor)”, Bulletin of the Atomic Scientists: A Magazine of
Science and Public Affairs, v. 16, n. 10, p. 374 and 423 (1960).

Charles Hartshorne, “Beyond Enlightened Self-interest: A Metaphysics of Ethics”, Ethics, vol. 84, n. 3, pp. 201-216
(1974).

Hakan Giindogdu, “Corliss Lamont’ta Segme Ozgiirliigii ve Belirlenimcilik Problemi” (The Problem of
Determinism and Freedom of Choice in Corliss Lamont), Kaygi:Uludag University Faculty of Arts and
Sciences Journal of Philosophy, n.8, pp. 128-152 (2007).

John Searle, “The Freedom of the Will”, in Philosophy: History and Problems by Samuel Enoch Stumpt, 1994,
McGraw-Hill, USA, pp. 766-774.

Peter J. Riggs, Quantum Causality: Conceptual Issues in the Causal Theory of Quantum Mechanics, (Studies in

ENERO
2014



On Hartshorne’s Objections to Determinism and Compatibilism | Hakan Glindogdu

History and Philosophy of Science 23), 2009, Springer Publications, New York.

Robert C. Bishop, “Chaos, Indeterminism and Free Will”, The Oxford Handbook of Free Will, 2003, (ed. Robert
Kane), Oxford University Press, Oxford-New York, pp. 111-127.

William James, Will to Believe and Other Essays in Popular Philosophy, 2006, Cosim1 Inc, New York.

ENERO
2014



Alex Ibarra Pefia | La legalidad de la naturaleza, un problema para la autonomia de la induccion: el planteamiento filoséfico de Desiderio Papp

Lalegalidad de la naturaleza,
un problema para la
autonomia de la induccion: el
planteamiento filosofico de
Desiderio Papp

Natural laws, a problem for the autonomy of
induction: Desiderio Papp’s philosophical
approach

Alex Ibarra Pefia

Fundacién Millas, Universidad Adolfo
Ibafiez

Resumen

En lo que viene pretendemos desarrollar el analisis que el
autor hace sobre la vuelta a la vision euclideana de la
ciencia. Esta cuestion dara lugar a la centralidad de la
geometria en el desarrollo de las ciencias basicas a partir de
la distinciéon entre leyes constantes y leyes necesarias.
Considerando estas tltimas leyes como la esencia de la
investigacion cientifica. Esta operacion sera entendida como
la geometrizaciéon del mundo. Pues dicha operaciéon de
geometrizacion se coloca en oposicion a la tendencia
positivista que otorga valor a la induccion. Papp aparecera
como un opositor a la autonomia de la induccién,
entendiéndola siempre como una forma de la deduccién.
Por ultimo, me interesara dar algunas luces en relaciéon a
que este espiritu cientifico de Papp no se relaciona con una
vision empirista de la naturaleza, sin embargo tampoco se le
puede rotular de idealista, la alternativa que nos queda es
clasificarlo de realista. Esto ayudaria a despejar su
compromiso metafisico.

Palabras Clave

Induccién, leyes naturales, empirismo, geometria
euclideana, geometria, Desiderio Papp.

Abstract

The aims of this paper it to develop the analysis undertaken
by Desiderio Papp concerning the return to the Euclidean
view of science. This issue points to the central place
occupied by geometry in the development of basic sciences
beginning with the distinction between constant and
necessary laws, and necessary laws are thought to be
essential elements for scientific research. This operation is
understood as the geometric vision of the world, a thesis
opposed to positivistic philosophies which value induction.
Papp does not believe in the autonomy of induction, a
procedure he always considered as a form of deduction.
Finally, I point out that Papp’s scientific outlook is neither
empiricist nor idealist: it remains the possibility of ranging
him among realists — this helps clear up his metaphysical
commitment.

Keywords

Induction, Natural laws, Empiricism, Euclidean geometry,
Desiderio Papp.

Fecha de entrada: 05-10-2013 Fecha de aceptacion: 21-11-2013

ENERO
2014






Alex Ibarra Pefa | La legalidad de la naturaleza, un problema para la autonomia de la induccion: el planteamiento filosofico de Desiderio Papp

La legalidad de la naturaleza, un problema para la autonomia de la

induccion: el planteamiento filoséfico de Desiderio Papp

Natural laws, a problem for the autonomy of induction: Desiderio Papp’s philosophical approach
Alex Ibarra Pefia
Fundacion Millas, Universidad Adolfo Ibafiez

Introduccion

Este autor de origen austro-hungaro puede ser considerado como uno de los filésofos con méas vasta
presencia en nuestro continente, en el cual desarrolld su quehacer intelectual en universidades como la
Universidad Nacional de Tucuman (1945-1946), Universidad La Republica en Montevideo (1947-1962),
Universidad de Buenos Aires (1951-1960), Universidad de Concepcion (1958-1960), Universidad de Caracas,
Universidad de Mérida y Universidad de Maracaibo (1960), Universidad Nacional Autéonoma de México
(1961), Universidad de Chile (1961). Sus aportes tedricos han sido reconocidos en Argentina y Chile paises en
los cuales fue galardonado con merecidos reconocimientos publicos por distintas instituciones académicas y
cientificas. Su principal linea de investigacion y su practica docente estuvo relacionada a la historia y filosofia
de las ciencias.'

Sin duda que nunca abandoné en su escritura una orientacion metodologica apegada a la vision
histérica de la ciencia. La escritura de Papp es prolifica, esta produccion es una de las mas abarcadoras de
filésofos que hayan realizado su actividad en Chile. Si bien no toda su obra es producida en Chile, hay parte de
ella que se produce en nuestro pais”.

Se puede inferir ya desde el titulo que, en Filosofia de las leyes naturales (FLN), interesa la legalidad de la
naturaleza, pues es ésta la que se presentara como un problema filosofico. Este texto es entero sobre problemas

filosoficos. Es un texto coherente desde el inicio hasta el final, aqui no quedan dudas de un Papp filésofo. Las

' Los datos biogréficos los extraigo del sitio oficial sobre la vida y obra de Desiderio Papp, el cual ha sido implementado por su esposa Mona
Papp. Se puede acceder a este sitio en el enlace http://membres.lycos.fr/monapapp/dp.html

? Los textos de Papp son: Los mundos habitados (Viena, 1928. Reediciones en Barcelona, Milan, Budapest), 4 dénde va el género humano
(Viena, 1931. Reediciones en Londres, Milan, Paris, Nueva York, Buenos Aires, México), La doble faz del mundo fisico (Buenos Aires, 1944.
Reedicion en Milan), El legado de Henri Poincaré al siglo Xx (Buenos Aires, 1944), Rontgen, el descubridor de los rayos x (Buenos Aires,
1945), Mas alla del sol. La estructura del universo (Buenos Aires, 1944. Reediciones en Madrid y Milan), Historia de la fisica (Buenos Aires y
Madrid, 1945), Filosofia de las leyes naturales (Buenos Aires, 1945), El problema del origen de los mundos. Historia de la cosmologia (Buenos
Aires, 1950. Reedicion, Madrid y Milan), Historia de los principios fundamentales de la quimica (Buenos Aires, 1950), Historia de la ciencia
(Buenos Aires, Nueva York, Madrid, Rio de Janeiro, México, 1951), Panorama general de la historia de la ciencia (En colaboracion con Aldo
Mieli y José Babini. Buenos Aires y Madrid, 1952-1961), A4 L’ aube de la Methode experimentale, La loi de la chute libre et la circulation du
sang (Paris, 1954), Claude Bernard (Buenos Aires, 1968), Harvey: motu cordis (Buenos Aires, 1970), Sinopsis del conocimiento cientifico
desde los griegos hasta la ciencia contemporanea (Barcelona. 1972-1975), Einstein. Historia de un espiritu (Madrid, 1979), Ideas
revolucionarias en la ciencia (Santiago, 1979), Descubridores y descubrimientos (Santiago, 1982), Darwin. La aventura de un espiritu (Madrid,
1983), Historia de la ciencia en el siglo xx (Santiago, 1983), Historia de los automatas. Desde la antigiiedad hasta nuestra era de la
computacion (Santiago, 1988), Breve historia de la ciencia (Buenos Aires, 1988. Reedicion en Santiago), Teorias sobre la vida (Colaboracion
de Jorge Estrella. Santiago, 1989), De Galileo a Einstein (Colaboracion de Jorge Estrella. Santiago, 1989), Breve historia de la medicina
(Colaboracion de A. Agiiero. Buenos Aires, 1990).

ENERO
2014



La legalidad de la naturaleza, un problema para la autonomia de la induccion: el planteamiento filoséfico de Desiderio Papp | Alex Ibarra Pefa

referencias que utilizard seran contemporaneas a su época y también ligadas a autores que hicieran del
conocimiento cientifico su preocupacion filosofica’. También habria que resaltar la erudicion que muestra en fisica,

geometria, biologia, quimica y matematicas’.

La centralidad de la geometria en las ciencias bdsicas

Una campanada decisiva y solemne sond en la historia del Espiritu cuando los

griegos lograron crear la geometria.

Con esta cita que colocamos de epigrafe comienza el primer capitulo de FLN. La idea del autor es
sefialar la centralidad de la geometria en la historia del Espiritu, podriamos decir, en la historia del
conocimiento. No de cualquier geometria, sino que de la griega, entiéndase, si se quiere, de la geometria
euclideana. La legalidad de la naturaleza sélo se entendera en funcion de la geometria, de aqui que Papp
comience su texto con una cita a Schrodinger en donde éste sefiala que: “Las leyes cientificas que encontramos,
son funciones de la geometria que empleamos™. Esta irrupcion de la geometria sera importante, en cuanto a que
dara lugar a la distincion entre leyes naturales y leyes de la naturaleza.

Recordemos el titulo del libro, Filosofia de las leyes naturales, la discusion epistemologica entonces,
estara centrada en las leyes naturales y no en las leyes de la naturaleza. El acceso epistémico para Papp, solo
sera posible en este ambito. Podriamos establecer que las leyes naturales tienen que ver mas con el pensamiento
que con la naturaleza, de aqui la centralidad de la geometria. Tomara importancia en esta teoria aquello que
conocemos como demostracion logica. En cuanto a la discusion que podria establecerse entre geometrias
euclideanas y no-euclideanas, cuestion que no desconocera Papp, se hara una defensa a las primeras, sostiene el
autor: “Jamas la ciencia —a pesar de lo que dicen los manuales sobre las bases empiricas y los métodos
inductivos de la fisica galileana y por consiguiente de la fisica actual—, jamas la ciencia olvido sus origenes
euclideanos, jamas su espiritu se volvié fundamentalmente infiel a la ascendencia geométrica” (Papp, 1945. 18).

Este establecimiento de la importancia de la geometria euclideana lo llevara a la distincion entre las
relaciones constantes y relaciones necesarias. Pues las relaciones constantes estarian relacionadas al empirismo
a partir de la induccion, serian a posteriori; y las relaciones necesarias estarian relacionadas a la abstraccion a

partir de la deduccion, serian a priori:

* Por ejemplo Bachelard (EI nuevo espiritu cientifico de 1937) que nuevamente ocupara un lugar periférico en la discusion del autor; Meyerson

(Ensayos de 1936); otros autores mas cercanos al Circulo de Viena ocuparan un lugar central, tales como Reichenbach (Filosofia de la doctrina

del espacio y el tiempo de 1928) y Russell (Los principios de las matematicas de 1903, Los problemas de la filosofia de 1928, La perspectiva

cientifica de 1931), por ultimo también destacamos la referencia a Schlick (Espacio y tiempo en la fisica del presente de 1923) miembro del

Circulo de Viena®. Central seré la figura de Kant en este texto.

* Aqui encontramos autores tales como: los matematicos y gedmetras Euler, D’Alembert, Lagrange, Lobachevsky, Gauss, Bartels, Clifford y
ENERO Riemann; los quimicos Dalton, Pasteur, Kekulé, Van T’hoff, Le Bel, Langmuir, Berthelot, Witte, Henri Victor; los bidlogos Goldschmidt,

2014 Leininger, Hunt Morgan, Kerner-Marilaun, Cuvier, Bertanlanfy, etc.
* Papp no sefala la referencia del texto al cual pertenece el fragmento citado.



Alex Ibarra Pefa | La legalidad de la naturaleza, un problema para la autonomia de la induccion: el planteamiento filosofico de Desiderio Papp

El espiritu humano no se contenta s6lo con leyes empiricas; en su bisqueda de lazos legales entre los
fenémenos, el espiritu desea encontrar no sélo relaciones constantes —leyes empiricas— sino, sobre
todo, relaciones necesarias que se impongan forzosamente al intelecto, dandole la suprema satisfaccion

de la evidencia (Papp, 1945, 18).

Interesante es el uso del concepto de evidencia que emplea Papp, sin duda es una nocidén opuesta a la de
hecho empirico. En esto se puede ver una cierta oposicion al positivismo 16gico, en el cual encontraremos una
nocion de evidencia relacionada al significado empirico®. Para los neopositivistas sera de caracter fundamental
la evidencia en lo empirico, lo cual otorgaria importancia a la induccion. Respecto de la autonomia de la
inferencia inductiva sera fundamental el aporte del pensamiento de Russell. Podemos ver la oposicion a esta
valoracion empirica en el criterio fundamental de lo cientifico, cuando Papp afiade: “Por supuesto, la
observacion, con sus tanteos y esfuerzos, es indispensable, pero no hace mas que preparar la fase superior de la
teoria, la de las leyes necesarias, el Ginico y verdadero fin del conocimiento cientifico” (Papp, 1945, 18). Y es

mas claro cuando se refiere directamente a la induccion negando su autonomia:

Veremos que las ciencias llamadas inductivas son en alto grado deductivas, que las construcciones
intuitivas del espiritu son los puntos de partida de sus razonamientos decisivos; son las deducciones las
que conducen a las leyes mas trascendentales. La experiencia no interviene mas que para permitir el
examen, la comprobacion de las deducciones obtenidas de las construcciones intuitivas. Aunque sus
servicios de control, de confirmacion, sean naturalmente indispensables, la experiencia esta relegada a
la segunda fase de la marcha del espiritu investigador, que procede, a partir de intuiciones,
geométricamente, por deducciones. En realidad, la experiencia sigue al descubrimiento de las leyes, no

las precede. (Papp, 1945, 52-53).

Para Papp la primacia de la ley por sobre la experiencia dara la importancia de la filosofia dentro de las
ciencias. De esta manera vemos presente en el autor la idea de una filosofia primera que va mas alla de la labor
cientifica. Ese ir mas alla es el ideal metafisico. Es ese el animo al cual se opondra el Circulo de Viena, ya que
justamente no propone una filosofia primera sino que de caracter secundario en beneficio de la autonomia del

conocimiento cientifico. Como lo plantea Schlick en un articulo de 1930 titulado “El viraje de la filosofia™:

De esta manera queda determinada la verdad (o falsedad) de todo enunciado, de la vida diaria o la
ciencia. No hay, pues, otra prueba y confirmacion de las verdades que no sea la observacion y la

ciencia empirica. Toda ciencia (en cuanto referimos esta palabra al contenido y no a los dispositivos

¢ Carnap en su articulo de 1932 titulado “La superacién de la metafisica mediante el analisis l6gico del lenguaje”, escribe: “El metafisico nos
dice que no pueden especificarse condiciones empiricas de verdad, si a ello se agrega que a pesar de todo quiere “significar” algo con ellas,

sabremos entonces que no se trata en ese caso sino de una mera alusion a imagenes y sentimientos asociados a las mismas, lo que sin embargo EQ‘OEF;O
no les otorga significado”. Confrontar la compilacién de Alfred Ayer, El positivismo légico, FCE, México, 1965, p. 73.




La legalidad de la naturaleza, un problema para la autonomia de la induccion: el planteamiento filoséfico de Desiderio Papp | Alex Ibarra Pefa

humanos para llegar a él) es un sistema de conocimientos, esto es, de proposiciones empiricas

verdaderas. (Ayer, 1965, 62).

La critica a la autonomia de la induccion

Para Papp la investigacion cientifica se puede realizar mediante dos métodos que son la deduccion y la
induccion. Este doble método de la investigacion cientifica no considera una igualdad en los métodos, ya que
coloca a la induccion en un lugar menos relevante: “Seria falso concluir de esta dualidad la equivalencia de
ambos métodos; su importancia en la actividad legisladora del pensamiento cientifico esta lejos de ser igual. El
primado recae sobre el proceder hipotético deductivo” (Papp, 1945, 101). Para esta afirmacion colocara las
autoridades de Aristoteles, Descartes, Leibniz y Kant, y nos advertira que es Russell el principal adversario de
este método. Como ya hemos sefialado en el texto es Russell uno de los principales defensores de la autonomia
de la induccion. Sin embargo, Papp recurre al Russell de Los principios matemdticos y sefiala que en este texto
la induccidn seria: “un “simple método para formular conjeturas plausibles”, y agrega que, “en la forma final de
una ciencia perfecta parece que todo deberia ser deductivo” (Papp, 1945, 102). Esta prioridad que le otorga a la
deduccion sera congruente con la importancia que le otorga a la geometria: “En el primer capitulo de este libro
hemos insistido detenidamente sobre la tendencia propia al razonamiento cientifico, de adoptar los
procedimientos de la geometria” (Papp, 1945, 102).

La critica a la induccion sera clara y precisa, y se fundamentara en que el estudio parcial de casos no
constituye necesidad; la necesidad sera un criterio. Ademas de la necesidad sera importante la novedad que
aporta el conocimiento, y el conocimiento que depende de experiencias pasadas no aportaria novedad: “En
efecto, un hecho empirico generalizado inductivamente, no puede imponerse al intelecto, y jamas posee el
criterio de necesidad. Si la induccién se contenta con resumir la suma de la experiencia, nada de nuevo nos
ensefia; le faltara la generalidad, y sera incapaz de formular la ley” (Papp, 1945, 102).

Una critica a la induccion hoy nos puede parecer, casi por sentido comiin, descaminada, sin embargo en
textos contemporaneos podemos encontrar una critica similar a la realizada por Papp, aunque esto sea planteado
para una discusion totalmente distinta, s6lo lo consigno, por ejemplo Dan Sperber y Deirdre Wilson en un texto

de 1986 titulado Relevancia: comunicacion y cognicion asumen una defensa a favor de la deduccion:

Mantenemos, por el contrario, que la formacion de suposiciones por deduccion, que es esencialmente
un proceso espontineo e inconsciente, es un proceso clave en la inferencia no demostrativa. Mas
generalmente, la capacidad de realizar deducciones provee a la mente con un medio adaptado de
manera singular para extraer mas informacion de la que ya posee anteriormente, de derivar el maximo
beneficio cognitivo de la informacion nueva, y de comprobar la consistencia mutua de sus

suposiciones. (Valdés, 2000, 689).

ENERO
2014



Alex Ibarra Pefa | La legalidad de la naturaleza, un problema para la autonomia de la induccion: el planteamiento filosofico de Desiderio Papp

Segun la cita, la deduccion cumpliria con la aportacion de novedad y ademas le otorgaria consistencia a
las suposiciones. Para esta identificacion tendriamos que aceptar que las deducciones juegan una funcioén en la
inferencia no demostrativa.

Volvamos a Papp, éste establece que un hecho empirico a pesar de su generalidad no encuentra el
fundamento que lo convierta en ley al no cumplir el criterio de la necesidad y el de la novedad. Pero, se podria
contra argumentar pragmaticamente a partir del éxito de la induccion para establecer la prediccion de la
experiencia futura. Ante este argumento Papp nos dard también una respuesta, por una parte desde la 16gica y
por otra desde la historia: “Y bien, podria objetarse, es el éxito el que legitima la generalizaciéon operada por la
induccion. Este argumento, al predecir basandose en éxitos pretéritos comprobados, éxitos futuros no
comprobados, es el mismo una induccioén y por consiguiente no podria —per petitio principii—legitimar la
induccion” (Papp, 1945, 102); y agrega: “En realidad, el valor del argumento “éxito” esta contradicho por la
historia. Ocurre, el caso no es demasiado raro, que una ley empirica bien establecida, verificada innumerables
veces, falla stibitamente” (Papp, 1945, 102).

Este asunto sobre el fallo del éxito de la prediccion en Russell esté presente’, nos avisa de que para el
pollo aunque en toda su vida el acercamiento de tal persona le significaba comida le hubiera sido util un criterio
mds afinado respecto a la uniformidad de la naturaleza, lo cual tal vez le habria evitado la tirada de cuello.
Sefiala Russell: “El simple hecho de que algo haya sucedido cierto nimero de veces da lugar a que hombres y
animales esperen de que vuelva a suceder de nuevo” (Russell, 1973, 1095). En este sentido la induccion puede
dotarnos de creencias que se encuentran justificadas a partir de la repeticion de un numero de casos: “Por lo
tanto, hemos de distinguir el hecho de que uniformidades pasadas causan expectaciones relacionadas con el
futuro, de la cuestion de si existe algin fundamento razonable para dar peso a tales expectaciones después de
haberse suscitado la cuestion de la validez” (Russell, 1973, 1095). Asi se instala una pregunta mas fundamental.
Es esa pregunta mas fundamental la que Papp también intentara responder. Ese fundamento razonable por el
cual se pregunta Russell es lo que daria la justificacion para creer que hay una uniformidad en la naturaleza, y
de ser asi, pues, damos cabida a la nocion de leyes naturales.

Russell nos llevara a la distincion entre creencias del sentido comun que se caracterizaran en que
admiten excepciones, y las verdades cientificas que no aceptarian la excepcion: “Pero la ciencia supone
habitualmente, al menos como hipoétesis de trabajo, que las reglas generales que tienen excepciones pueden ser
remplazadas por reglas generales que no tengan excepciones” (Russell, 1973, 1095). La uniformidad de la
naturaleza, s6lo puede encontrar fundamento en la ciencia, importante serd entonces la nocién que se tenga de
ciencia. En el caso de Russell la nocion de ciencia estara en relacion a la experiencia no asi en el caso de Papp:
“Misién de la ciencia es hallar uniformidades, tales como las leyes del movimiento y la ley de la gravitacion, las
cuales, hasta donde alcanza nuestra experiencia, no tienen excepciones. En esta busqueda, la ciencia ha sido

notablemente afortunada, y puede concederse que tales uniformidades se han mantenido hasta la fecha”

7 Utilizo el texto Los problemas de la filosofia, ya que es el texto con el cual més discute Papp, de este libro me centro en el capitulo “Sobre la
induccion”, pero también resultan utiles los capitulos “Conocimiento por familiaridad y conocimiento por descripcion” y “Sobre nuestro E;'()Efzo
conocimiento de los principios generales”.



La legalidad de la naturaleza, un problema para la autonomia de la induccion: el planteamiento filoséfico de Desiderio Papp | Alex Ibarra Pefa

(Russell, 1973, 1096). Si bien en Russell la uniformidad de la naturaleza cumple una funcién esencial, cuando
piensa en ella no le otorga relevancia ontologica. Creo que en esto Papp discrepa. La valoracion de Papp a la
geometria le compromete metafisicamente, para Russell bastara la probabilidad en cambio Papp no renuncia a la
busqueda de certeza, sefiala Russell: “Ha de observarse que tales expectaciones s6lo son probables; de modo
que no tenemos que buscar una prueba de que deben ser cumplidas, sino solamente alguna razén de la opinion
de que es verosimil que se cumplan” (Russell, 1975, 1094). Esto puede verse en que uno acepta el principio
inductivo y el otro no lo acepta.

Papp, no esta en absoluta oposicion a la induccion. ;Como se entiende esto? Pues, en la distincion que
hace entre induccion completa e induccion parcial, es la primera la que no acepta. Entonces, podria decirse que
por una parte los cientificos aceptarian la induccion completa, en cambio los logicos solo aceptarian una

induccion parcial. El asunto para Papp, va mas alla de la propia distincién que acabamos de establecer:

(Por qué la ciencia no es ni una inmensa tautologia, como deberia serlo en el caso de la induccion
completa, ni sus leyes —al menos las mas fundamentales— estan marcadas por la inseguridad
hereditaria de la induccion incompleta? La solucion es simple. La ciencia no esta fundada sobre el
principio empirico inductivo: las grandes leyes que estan en su base fueron encontradas (partiendo de
razonamientos intuitivos o de postulados logicos) gracias al método hipotético deductivo. Tal es el
camino real que conduce a la ley. La experiencia, aunque indispensable, esta relegada a segundo plano,
no sirve mas que de control, no hace mas que confirmar a posteriori la ley ya encontrada. La historia
de la ciencia autoriza plenamente a hacer esta distincion jerarquica entre los dos procedimientos de la

investigacion. (Papp, 1945, 104)

En consecuencia se puede afirmar que la critica de Papp no es al método investigativo de la induccion,
sino que no acepta que se le tome a ésta como fundamento de la investigacion cientifica, ya que seria mas
fundamental la deduccion, pues ésta cumple con el criterio de la necesidad: “Puesto que las leyes definidoras
implican relaciones entre hechos empiricos, habra siempre un contacto entre aquellas construcciones mentales
que son nuestras leyes fundamentales y los procesos empirico-reales del mundo fisico” (Papp, 1945, 113). Esta
primacia de la construccion mental por sobre el hecho empirico para la constitucion de la ley sera sostenida a
partir de la lectura de la historia de la ciencia. Nos dira Papp, que tanto las leyes del movimiento como el
principio de conservacion de la energia surgen a partir de hipdtesis sin intervencion previa de la experiencia, de
esta manera quedarian fundadas en la investigacion hipotética deductiva. Esto es lo que habitualmente hemos
conocido como axioma (Papp, 1945, 126). Entonces, la induccion ocupa un lugar central en el pensamiento
cientifico, pero no se aceptara al empirismo como fundamento de la ciencia, esa es la discusion critica que esta
estableciendo Papp:

ENERO
2014



Alex Ibarra Pefa | La legalidad de la naturaleza, un problema para la autonomia de la induccion: el planteamiento filosofico de Desiderio Papp

Rehusar al empirismo inductivo la parte decisiva en la creacion de las grandes leyes fundamentales, no
equivale a desconocer su debido lugar en la marcha del pensamiento cientifico. En la experiencia
buscamos, de un modo u otro, la realizacion de las leyes. Si es verdad que no es la fuente de nuestras
leyes mas generales, es verdad también, que la gran mayoria de las leyes son reglas empiricas, gestadas
gracias a la induccion, a partir de la experiencia. El incontestable éxito de las leyes empiricas hizo
relegar, en el curso del siglo XiX, la debilidad epistemologica de sus cimientos y aun en el presente
hace olvidar que las previsiones de las leyes inductivas, aunque puedan aproximarse indefinidamente a

la certidumbre, no pueden jamas alcanzarla. (Papp, 1945, 138-139).

Diremos que Papp asume cierta perspectiva cartesiana, a partir de la critica que le hace al empirismo,
en cuanto al lugar que éste puede ocupar como doctrina fundamental de la ciencia. La critica a la induccién es
un asunto metafisico. Mas que la inducciéon misma importan entonces las consecuencias que tendria el aceptar el

principio de la induccion.

El compromiso realista

La cuestion metafisica sera abordada, a mi entender, principalmente en el capitulo II titulado “Las leyes
naturales, ;son leyes de naturaleza?”. Es sugerente el titulo en cuanto a qué instala la pregunta sobre si las leyes
naturales efectivamente nos hablan de la naturaleza. Entiendo que esto puede ser visto como la clasica distincion
general sobre el concepto de realidad. En términos mas contemporaneos podriamos preguntar jaquello que
llamamos la realidad se encuentra fuera o dentro de la cabeza? Sin duda aqui se juegan enfoques epistémicos
distintos, marcadamente presentes en las discusiones actuales sobre epistemologia, pero, sin duda también
podriamos aventurar que aqui se juega una metafisica. De momento seguiremos el asunto metafisico. La razon
de esta opcion esta en que Papp claramente coloca la discusion en esos términos, incluso elabora un reclamo

hacia el positivismo logico, cuando éste se separa de lo metafisico:

A primera vista, parece como si nuestra afirmacion de que la ciencia admite cual inevitable premisa la
realidad del mundo, fuera desmentida por la doctrina de una poderosa escuela epistemologica, que
tiene su escudo de nobleza en la autoridad de Ernesto Mach, y cuyo domicilio filosofico fijase en el
“Circulo Vienés”, gozando del apoyo de Heisenberg, Born, Jordan y otros ilustres representantes de la
“fisica de lo observable”. Esta escucla —en tanto que se puede hablar, vistas las multiples
ramificaciones de una escuela— gusta llamarse positivista, pero en realidad, vaporiza todo lo positivo
en una apariencia sin realidad, hace de la naturaleza visible y palpable un mero tejido de nuestras
representaciones, desplaza la nocién de verdadero —si hay verdadero—, en la de util, y sobre todo
renueva la famosa ecuacion de Berkeley: Esse = percipii, reduciendo el ser al complejo de nuestras

percepciones, lo real fisico al contenido psiquico de nuestra conciencia. Demarca la tarea de la fisica en

ENERO
2014



La legalidad de la naturaleza, un problema para la autonomia de la induccion: el planteamiento filoséfico de Desiderio Papp | Alex Ibarra Pefa

la descripcion de simbolos del orden observado de los fendmenos y rechaza todo lo que no admita una
referencia directa a la experiencia sensorial. (...) En una palabra, atribuye Unica realidad a las

subjetivas perturbaciones de las células cerebrales que se llaman sensaciones. (Papp, 1945, 64)

En esta critica es interesante ver como Papp va estableciendo algunas de las problematicas que el
positivismo logico no alcanzara a superar en el breve periodo de su existencia. Me parece que hay que destacar
la definicion de escuela epistemoldgica que le otorga a este positivismo, quiero ver aqui que con ese rétulo lo
que pretende es remarcar una separacion con lo metafisico. Creo que Papp no estaba en condiciones de dar
cuenta de las visiones epistemoldgicas que abordan el asunto metafisico sin mayor conflicto. Me refiero a
aquellas teorias epistemoldgicas que hoy no se escudan de la metafisica.

Otro aspecto que me parece interesante resaltar es lo que llamaré la vision antipragmatista que nos
entrega Papp, en la cita le incomoda el término util, no permite un reemplazo de lo verdadero por lo Ttil,
cuestion que en el desarrollo de la epistemologia se ira agudizando. Aquella teoria que no pueda ser respaldada
epistémicamente desde lo verdadero, puede encontrar plausibilidad si es que ésta funciona, esta plausibilidad se
iré convirtiendo poco a poco en criterio de evaluacion. Entiendo que se carece, en este periodo en el cual escribe
Papp, de las lecturas mas acabadas al pragmatismo peirceano.

Segun Papp a diferencia de lo que pasa en filosofia, seguramente en alusion al Circulo de Viena, en
ciencia no se puede establecer una renuncia a lo metafisico. Sostiene que el establecimiento de las leyes
cientificas se sustentan en tres hipotesis metafisicas: La primera seria aquella que parte de la aceptacion de la
realidad del mundo exterior (creo que esto podria entenderse como una forma del sentido comun); la segunda
que en la naturaleza se esconden leyes (creo que esto podria entenderse como una forma de realismo); y tercero
que las leyes son racionales y se pueden conocer (creo que esto podria entenderse como una posibilidad de
epistemologia). Sobre la correlacion entre sentido comiin y ciencia admitira que estos tienen un rasgo comun, el
cual seria generar una ontologia relacionada a la existencia indemostrable de la realidad exterior, sin embargo
no comparte totalmente la correlacion: “La teoria formulada por el sentido comun es, forzosamente, mas
ingenua y rudimentaria, pero ambas radican en la tendencia irresistible de buscar una causa exterior a nuestras
sensaciones, de liberarlas de la estrecha prision del yo, de hipostasiarlas en una realidad externa” (Papp, 1945,
63). No hay mas referencias al sentido comun en FLN. Lo conclusivo para establecer la diferencia entre sentido
comun y conocimiento cientifico, estaria en que uno posee caracter cualitativo y la otra posee caracter
cuantitativo, la realidad para la ciencia seria de esencia métrica. El desarrollo del texto sera exclusivamente
dedicado al conocimiento cientifico. Acudiendo a su siempre presente erudicion cientifica dara una panoramica
de como los fisicos han eludido una eliminacion de la metafisica, para esto acudira principalmente a Einstein,
Planck y Eddington. A partir de estas referencias aludira criticamente a la idea antimetafisica del Circulo de
Viena:

ENERO
2014



Alex Ibarra Pefa | La legalidad de la naturaleza, un problema para la autonomia de la induccion: el planteamiento filosofico de Desiderio Papp

Si esta doctrina fuera practicada en su forma radical, cosa que aun los fisicos mas positivistas cuidanse
de hacer, deberia conducir a la angustiosa soledad del solipsismo, del “yo” encerrado por siempre en la
estrecha prision de su propias percepciones, impotente de conocer cosa alguna del mundo que nos
rodea. Tal esterilidad seria el precio pagado por haber eliminado de la ciencia toda hipdtesis, toda
construccidon mental no susceptible de observacion, la fatal recompensa por haber expulsado la

metafisica. (Papp, 1945, 64-65).

Ira estableciendo la necesidad de aceptar lo que hemos considerado como primera hipdtesis metafisica,
dird en tono tragico que seria funesto rechazar esta creencia. El reclamo kantiano en relacion a no tener mayor
condicion epistémica para la posesion de la realidad a partir de una mera creencia seria menos dafiino: “La
realidad de un objeto la hace su independencia de nuestras sensaciones, el hecho de que existe y permanece tal
cual, lo percibamos o no” (Papp, 1945, 66). Esta seria la apuesta que hemos llamado realista en este autor.

Nos podemos preguntar ahora sobre nuestra posibilidad para conocer esas leyes naturales, se instala la
pregunta escéptica sobre si el conocimiento entrega informacion sobre la legalidad de la naturaleza. Aqui la
critica sera principalmente al conocimiento de los fisicos, dira Papp: “Varias leyes de la fisica son meras
definiciones, mas o menos disfrazadas de estos conceptos antropomorficos” (Papp, 1945, 78). No se tendria el
derecho para suponer que las leyes provenientes de la ciencia gobiernan los fenomenos, pero deberia aceptarse
que hay algo en los fenomenos que corresponde con las leyes de la ciencia, por ejemplo, el poder de prediccion
de la ciencia se explicaria a partir de esta cierta correspondencia parcial entre fendmenos y leyes de la ciencia.
Con esto pretende que mediante la matematizacion de la ciencia es que accedemos a esa parte de la realidad.
Tenemos un acceso cuantitativo y no cualitativo a la realidad: “De este real nuestras leyes no captan mas que un
solo aspecto: la relacion mensurable, numérica” (Papp, 1945, 80). Llegamos asi finalmente a la centralidad de la
geometria en las ciencias basicas, éste es el ideal de la matematizacion de la ciencia. La caracteristica cientifica
de esta medicion aceptaria la falibilidad, ya que habria distancia entre las leyes y lo real, la ley solo puede
acceder a una parte de lo real. Es decir no se aceptaria la pretension de universalidad de la ley: “La ley pretende
validez universal. Si es valedera aqui y ahora, debe serlo siempre y en todas partes. Esta exigencia se aplica a las
leyes de la naturaleza que suponemos inmutables, pero a nuestras leyes cientificas, que son sus reflejos y cuyo

caracter provisorio no es desconocido” (Papp, 1945, 97).

Bibliografia

Ayer, A., Lenguaje, verdad y logica, Planeta-De Agostini, Barcelona, 1986.
— Positivismo logico, FCE, México, 1993.
Bacon, F., Novum organum, Losada, Buenos Aires, 2004.

Dancy, J., Introduccion a la epistemologia contemporanea, Tecnos, Madrid, 1993.

ENERO
2014



La legalidad de la naturaleza, un problema para la autonomia de la induccion: el planteamiento filoséfico de Desiderio Papp | Alex Ibarra Pefa

Estrella, J., Ciencia y filosofia, Universitaria, Santiago, 1982.

Kant, 1., Critica de la razén pura, Alfaguara, Madrid, 1998.

Kuhn, T., La estructura de las revoluciones cientificas, FCE, México, 1971.

Papp, D., Historia de la ciencia en el siglo xx, Universitaria, Santiago, 1983.

— Filosofia de las leyes naturales, Espasa-Calpe, Buenos Aires, 1945.

— La doble faz del mundo fisico, Espasa-Calpe, Buenos Aires, 1944.

Stahl, G., Elementos de la metalégica y metamatematica, Universitaria, Santiago, 1964.

— Elementos de metamdtica, Universitaria, Santiago, 1973.

— Introduccion a la légica simbdlica, Universitaria, Santiago, 1968.

Torretti, R., El paraiso de Cantor: la tradicion conjuntista en la filosofia matemdtica, Universitaria, Santiago,
1998.

Valdés, L., La busqueda del significado, Tecnos, Madrid, 2000.

ENERO
2014



Martin Lépez Corredoira | El ocaso de la era cientifica

El ocaso de la era cientifica
The twilight of the scientific age
(versiones en espafiol y en inglés; Spanish
and English version)

Martin Lopez Corredoira

Instituto de Astrofisica de Canarias,
Universidad de La Laguna

Resumen

Este breve articulo presenta la introduccion y bosquejo de
ideas fundamentales desarrolladas extensamente en el libro
del mismo titulo en inglés, que ofrece un punto de vista
desafiante sobre la ciencia y su historia/filosofia/sociologia.
La ciencia esta en decadencia. Tras siglos de grandes logros,
el agotamiento de nuevas formas y la fatiga han alcanzado a
nuestra cultura en todas sus manifestaciones incluyendo a
las ciencias puras. Nuestra sociedad esta saturada de
conocimientos que no ofrecen a la gente ningun sentido
para sus vidas. Se pierden los ideales de busqueda de
grandes verdades y se tiende cada vez mas a una anodina
industria especializada.

Palabras clave

Historia de la ciencia, filosofia de la ciencia, sociologia de la
ciencia, decadencia, Spengler.

Abstract

This brief article presents the introduction and draft of the
fundamental ideas developed at length in the book of the
same title, which gives a challenging point of view about
science and its history/philosophy/sociology. Science is in
decline. After centuries of great achievements, the
exhaustion of new forms and fatigue have reached our
culture in all of its manifestations including the pure
sciences. Our society is saturated with knowledge which
does not offer people any sense in their lives. There is a loss
of ideals in the search for great truths and a shift towards an
anodyne specialized industry.

Keywords

History of science, philosophy of science, sociology of
science, decline, Spengler.

Fecha de entrada: 05-10-2013 Fecha de aceptacion: 21-11-2013

ENERO
2014






Martin Lépez Corredoira | El ocaso de la era cientifica

El ocaso de la era cientifica

The twilight of the scientific age

(versiones en espafiol y en inglés; Spanish and English version)
Martin Lopez Corredoira

Instituto de Astrofisica de Canarias, Universidad de La Laguna

Si, si, lo veo; una enorme actividad social, una poderosa civilizacién, mucha ciencia,
mucho arte, mucha industria, mucha moral, y luego, cuando hayamos llenado el mundo
de maravillas industriales, de grandes fabricas, de caminos, de museos, de bibliotecas,
caeremos agotados al pie de todo esto, y quedara ;para quién? ;Se hizo el hombre para la
ciencia o se hizo la ciencia para el hombre?

Miguel de Unamuno, Del sentimiento tragico de la vida

Esta cita refleja con bastante exactitud el tema principal del que se hablara a continuacion. Léase despacio,
dos o tres veces, piénsese acerca de la misma por unos minutos, y seguidamente comiéncese la lectura de las
siguientes paginas tal cual pieza musical cuyo leitmotiv es esta cita de Unamuno. S6lo unos pocos minutos, o
incluso segundos, pueden ser suficientes para que el lector se dé cuenta del mensaje mas importante que quiero
desarrollar, y su conexion con el libro de titulo en inglés The Twilight of the Scientific Age (El crepusculo de la era
cientifica, literalmente, aunque por su sentido mejor traducirlo como E! ocaso de la era cientifica) (Lopez
Corredoira, 2013). La idea es sencilla: nuestra era de la ciencia esta en decadencia porque nuestra sociedad se esta
saturando con conocimientos que no ofrecen a la gente sentido alguno a sus vidas. Sin embargo, a pesar de la
sencillez de esta idea, se puede articular su significado en un modo mucho mas rico que una frase, igual que una
musica puede desarrollar variaciones sobre una melodia popular.

Hay varias razones para escribir sobre este tema. Primero, porque siento que las cosas no son lo que
parecen, y el éxito aparente de la investigacion cientifica en nuestras sociedades, anunciado con bombo y platillo
por los medios de comunicacion, no refleja el estado real de las cosas. También, porque los pocos individuos que
hablan del final de la ciencia lo hacen desde puntos de vista relativistas o anticientificos, sin creer que la ciencia nos
hable de la realidad, o relacionan el ocaso cientifico con los limites del conocimiento. Sin embargo, escasean los
trabajos que cuestionen el sentido mismo de la busqueda de la verdad entre los pensadores actuales. Por supuesto,
hay muchos enfoques humanistas que simplemente ignoran la ciencia, pero ignorar no es lo mismo que considerar
si tiene o no sentido. Hay muchos cientificos o periodistas bien preparados que se mueven en el mundo de la
ciencia y la consideran en sus interacciones con el resto de la sociedad, pero por lo general se centran demasiado en
detalles cientificos y técnicos y no profundizan suficientemente en enfoques existencialistas o subjetivos. Una
vision mas amplia de ambos mundos, de las humanidades y las ciencias, es necesaria para abordar la tarea. Siento
que puedo ofrecer algo de este tipo, dada mi experiencia como cientifico y filésofo. No es una cuestion de

virtuosismo en el conocimiento cientifico o en otras areas sino de ser capaz de integrar una vision global del destino

ENERO
2014



ENERO
2014

El ocaso de la era cientifica | Martin Lépez Corredoira

de nuestras sociedades. Normalmente los especialistas estan demasiado centrados en sus visiones estrechas o
sesgadas para ofrecer un analisis y percepcion sensible global.

Cuando hablamos sobre ¢l sentido de algo, no podemos emprender un puro analisis en términos objetivos
como si fuese un estudio cientifico. Las actividades en el oficio de quienes se dedican a las ciencias naturales o
sociales pasan por alto usualmente el hecho de que, después de todo, los seres humanos no nos movemos por
razones sino por sentimientos. Tal y como proclama el psicoanalisis, los impulsos inconscientes determinan la
mayoria de nuestras acciones. Y la ciencia no es una excepcion: esta hecha por hombres cuyas motivaciones se
derivan de factores diferentes a la mera busqueda del conocimiento. No somos maquinas, no somos dioses; s6lo
somos animales, unos animales muy peculiares y muy inteligentes y curiosos, pero animales al fin, y nuestras
empresas cientificas estan sujetas a multiples condiciones internas y externas.

Las sociedades como un todo también son sensibles a la motivacién. De hecho, no todas las sociedades
desarrollan ciencia. Y, como se sabe, incluso las civilizaciones que desarrollaron esa vision del mundo y la
metodologia cientifica de observar fenomenos pueden entrar en decadencia al respecto y perder su interés por
continuar la actividad cientifica. Eso sucedi6 en la Edad Media en los paises cristianos occidentales. ;Fue ésta una
época oscura? Posiblemente, desde algunos puntos de vista intelectuales, pero no supuso el fin de la civilizacion.
Fue una era con gran cantidad de recursos para crear cosas magnificas, tales como las catedrales. Hubo medios para
llevar a cabo grandes avances en muchas areas. La cristiandad no estaba subdesarrollada intelectualmente con
respecto a los paises musulmanes, y el conocimiento basico de la ciencia griega clasica también estaba presente; sin
embargo, quitando unas pocas excepciones, no hubo un gran desarrollo de las ciencias en la Europa cristiana
durante cerca de diez siglos en la Edad Media. ;Por qué? Quiza porque sus gentes no estaban lo suficientemente
motivadas para pensar sobre la Naturaleza. Seguramente el contexto religioso tuvo algo que ver con esto, y la
filosofia asociada con la religion que seguia un orden por el cual se imponia seguir la fe por encima de todo. Pero
posiblemente no resida en esto toda la explicacion: el gran resurgimiento de la ciencia en el Renacimiento tuvo
lugar con credos religiosos similares; tampoco la religion musulmana era tan diferente de la cristiana, y permitio
durante la Edad Media un mayor desarrollo de las ciencias, decayendo posteriormente, cuando la ciencia en los
paises cristianos comenz6 a dominar.

En nuestra era, las condiciones son muy diferentes a las de la Edad Media. Sin embargo, en un futuro no
muy lejano, las sociedades envueltas en un montdn de problemas de supervivencia (superpoblacion, falta de fuentes
de energia, crisis economicas, calentamiento global y otros desastres ecologicos, guerras, plagas, etc.) pueden
empezar a ver la investigacion como una actividad que no es lo suficientemente rentable, y pueden abandonar la
pura investigacion cientifica. Al comienzo, se confiara en los cientificos para resolver los problemas, como sucede
en la actualidad, pero la sociedad se dara cuenta de que la ciencia no puede satisfacer todas su expectativas, y que
los retornos de las inversiones hipermillonarias son cada vez menores. Las naciones reduciran cada vez mas los
titanicos esfuerzos econdmicos necesarios para producir algunos avances insignificantes en la ciencia, hasta que se
llegue a un punto en que los cientificos proclamen que no pueden continuar su actividad con presupuestos tan

pequeiios; consecuentemente, los centros de investigacidon comenzaran a cerrar uno tras otro. /Es ésta la profecia



Martin Lépez Corredoira | El ocaso de la era cientifica

que quiero desarrollar? No, no quiero hablar sobre profecias. El futuro es incierto y lo que he descrito es s6lo una
posibilidad entre otras. Deseo hablar sobre nuestra sociedad actual, y las tendencias que se pueden observar
actualmente.

Normalmente, a lo largo de la Historia, los pensamientos se anticipan a los actos. Lo que observamos a
nuestro alrededor ahora son los efectos de una ideologia que estuvo en algunas mentes hace muchas décadas o
siglos. Hay una inercia lenta en las sociedades que las hace moverse al ritmo de impulsos que se generaron en
generaciones pretéritas. Los genios van adelantados con respecto a su tiempo; lo que es famoso en un momento
dado es representativo de una tradicion de ideas viejas y desgastadas. Las religiones ganaron su maximo poder e
influencia largo tiempo después de que fueran desarrolladas: los papas y sacerdotes en el Renacimiento, inmersos
en corrupcion y malas practicas, con mucho menos idealismo que el de quienes concibieron ideas religiosas, fueron
dominantes en una época en la que los mas importantes creadores estaban apuntando a otras direcciones. Hoy, la
ciencia y algunos de sus sacerdotes ocupan un status importante en nuestra sociedad, y cantidades desorbitadas de
dinero los soportan. Una vision superficial puede llevarnos a creer que vivimos en una época dorada de la ciencia
pero lo cierto es que los resultados actuales de la ciencia son mediocres en su mayor parte, de poca importancia, o
simples aplicaciones técnicas de ideas concebidas en el pasado. La ciencia vive hoy de rentas.

Mi interés es correr las cortinas detras del escenario de la ciencia, y ver lo que ocurre en la sala de
maquinas. Si queremos averiguar cudl sera la proxima representacion en escena es mejor observar la organizacion
desde dentro en vez de conformarse con asistir al show. En cualquier caso, insisto, no soy un profeta y no es mi
mision decir como sera el futuro. Tampoco es mision dar un informe de todas las tendencias e ideas que pululan en
el mundo de la ciencia. Lo que ofreceré es mi vision personal, que no necesariamente refleja las visiones de todos
los pensadores conformistas y no conformistas de la actualidad.

El leitmotiv es una melodia sencilla. Su armonizacion con otras melodias y ritmos y la orquestacion que
integra todas las voces es algo mas complejo. Tal y como sucede en las éperas de Wagner, se persigue una melodia
infinita: un flujo continuo donde la melodia principal se pierde entre las voces instrumentales y humanas. La
pregunta sobre el sentido o no de la empresa humana llamada ciencia debe tener en cuenta muchas circunstancias.
El agotamiento de ideas importantes que explorar, los limites del conocimiento, son parte de la materia; el exceso
de informacion es otra parte; pero hay mas cuestiones a tratar. La pregunta sobre el sentido de todo esto se deriva de
distintas fuentes, como un rio que recoge agua de sus afluentes, y también de la necesidad de una reflexion
introspectiva. De vez en cuando, se hace necesario salirse del rio y contemplarlo desde la orilla. ;A donde se dirige?
Hacia el mar, respondemos. ;Y para qué? ;Para alcanzar la Verdad? ;Para dominar la Naturaleza? ;Para qué? ;Para
quién? ¢ Se hizo el hombre para la ciencia o se hizo la ciencia para el hombre?

Pensar acerca del rol de la ciencia en la sociedad actual es pensar sobre el pasado y el futuro de la
humanidad. Los seres humanos deben cuestionarse de vez en cuando todos sus principios y sus modos usuales de
vida. No hay nada sagrado e intocable. Las misiones que la ciencia tenia en el pasado se han cumplido totalmente, o
casi. Ahora es tiempo de reflexionar de nuevo sobre nuestra sociedad en el futuro, no sélo en ciencia sino también

de muchas otras actividades o conceptos: arte, religiones/sectas, Historia, universidades, sistemas econdmicos,

ENERO
2014



ENERO
2014

El ocaso de la era cientifica | Martin Lépez Corredoira

sistemas politicos, derechos humanos, etc. Muy pocas cosas son permanentes, y las que lo son tienen una base
bioldgica: ingerir alimentos y agua, dormir, tener sexo, etc. Todo lo cultural esta sujeto a cambios, no hay nada
eterno en tal. Desde un punto de vista antropolégico, todas las caracteristicas de nuestra civilizacion son simples
rasgos de la especie humana en un periodo de tiempo y localizacion geografica dados. Ciertamente, el éxito de la
cultura occidental, y la consiguiente aniquilacion de otras culturas, ha expandido la localizacion geografica de
nuestra civilizacion a todo el planeta, y esto nos podria llevar a pensar que nuestros conceptos, tales como los
denominados derechos humanos, son absolutos y universales. jUn espejismo, una ilusion! Tan s6lo vivimos nuestro
momento de gloria, semejante al de muchos imperios que han absorbido grandes extensiones territoriales. El
imperio romano y la civilizacion del antiguo Egipto fueron mas grandes que lo que nosotros somos; duraron
periodos de tiempo mas largos, dominando territorios relativamente extensos para aquella época. Estaban quiza tan
orgullosos como nosotros lo estamos de nuestra cultura occidental, pero terminaron cayendo. En la actualidad, no
tiene sentido enterrar y embalsamar a los faraones bajo piramides. Posiblemente, futuras civilizaciones no
encontraran sentido alguno en construir aceleradores de particulas o telescopios gigantescos.

Podemos pensar que los faraones estaban equivocados en sus creencias de que podian conservar la vida
después de la muerte, y que nosotros estamos en lo cierto en nuestras verdades cientificas. Estoy de acuerdo. No
soy un relativista cultural: por supuesto, los atomos existen y estdn constituidos por particulas subatomicas; por
supuesto, las galaxias y las estrellas existen. Pero la cuestion no es acerca de la veracidad de las afirmaciones
cientificas sino sobre el lugar que éstas ocupan en nuestras vidas como seres humanos. Tanto en la civilizacion del
antiguo Egipto como en la nuestra, los hombres se han movido por sus creencias sobre lo que son los altos valores
de sus vidas. Los faraones creian que los grandes esfuerzos arquitectonicos de su pueblo eran valiosos porque les
permitirian estar mas cerca de la eternidad después de muertos, y mostrar también su status al mundo. Los
cientificos creen que dedicando sus vidas a escrutar las leyes de la naturaleza y haciendo un catilogo completo de
todas las formas existentes de la materia, ya sea viva o inerte, nos llevara mas cerca de algo eterno: la verdad; y
también les sirve para obtener beneficios sobre la Tierra, también... Entonces surge una pregunta como la de
Unamuno: “cuando hayamos llenado el mundo de maravillas industriales, de grandes fabricas, de caminos, de
museos, de bibliotecas, caeremos agotados al pie de todo esto, y quedara ;para quién?” ;No esto como el nifio en el
cuento de “El traje nuevo del emperador” que nos despierta de nuestros suefios?

Detras de la bisqueda de algo permanente en nuestras vidas, algo eterno, algo absoluto, reside casi siempre
el temor a la muerte. La muerte es un tema inevitable si vamos a hablar sobre el sentido de algunas actividades en
nuestras vidas, del sentido de la vida mismo, precisamente porque la certeza de la finitud de nuestras vidas, y muy
corta en comparacion con nuestras aspiraciones, aguijonea nuestra necesidad de buscar un sentido. Perdemos el
tiempo: nunca encontraremos ningun sentido en términos de eternidad, pero la cultura se alimenta mayormente de
estas aspiraciones, asi que creer en ello no es tan malo después de todo. En realidad, la cultura podria entenderse
como los intentos de una civilizacion por aliviar la tensioén de la incertidumbre que produce nuestra certeza de que
nos vamos a morir. Desde un punto de vista psicoldgico, la ciencia es solamente una de las multiples posibilidades

de representacion de esta tension en un escenario.



Martin Lépez Corredoira | El ocaso de la era cientifica

La historia nos muestra muchos amaneceres y muchos ocasos en las diferentes facetas de los seres
humanos. Mirando al pasado podemos poner fecha y entender las razones para el nacimiento de la ciencia. No
sabemos cuando ocurrird su ocaso, pero las razones para ello estan en el aire: después de un verano muy caliente

siempre llega la estacion de la caida de las hojas.

Algunos momentos estelares en la historia de las ciencias naturales

Si queremos entender por qué la ciencia esta en decadencia, debemos primero entender como llegd a ser
tan importante. Debemos observar sus avances para darnos cuenta de cuan importante ha sido para nuestra cultura;
de lo contrario, cualquier intento de hablar del ocaso de la era cientifica suena como una posicion anticientifica, y
no es tal mi propdsito.

Hay algunos ejemplos en que la ciencia llega a ser muy importante, afectando no solo a temas especificos
sino también visiones generales del mundo que cambian nuestra filosofia, creencias religiosas, etc. Este es el caso
de la revolucion copernicana. Que una criatura sobre la Tierra sea capaz de entender la posicion y los movimientos
del planeta, a pesar de que las apariencias indiquen lo contrario, puede llamarse propiamente “inteligencia”. La
busqueda de la verdad en la ciencia es una empresa heroica y cuanto mas grande es su dificultad mas valor posee.
En la revolucién que lleva su nombre, Nicolas Copérnico fue el gran héroe, aunque no el tinico a juzgar por el
numero de individuos antes y después de ¢l que llegaron a la misma idea.

Ha habido muchos fenomenos a nuestro alrededor cuya logica no se entendia y, en la era del racionalismo
y posterior siglo de la Ilustracion, la ciencia ofreceria explicaciones positivas a los mismos, distintas de las
especulaciones metafisicas. Entender la mecanica de la naturaleza fue un suefio perseguido por la razén humana
durante muchos siglos y, con el sistema de Newton, se alcanzé el gran triunfo de la fisica moderna:' un conjunto de
principios y leyes que nos permitian entender y calcular el movimiento en términos de principios cinematicos y
fuerzas conocidas; un triunfo también en el entendimiento de la gravedad asi como de la mecanica celeste.

La contribucion mas importante a la comprension de la mecéanica de la Naturaleza y sus fuerzas después de
Newton tuvo lugar con otra sintesis del conocimiento, esta vez sobre el tema del electromagnetismo, producida por
James Clerk Maxwell, que conseguiria la unificacion de la electricidad, el magnetismo y la Optica. Entender la
mecanica de la naturaleza significaria entender coémo funcionaba la naturaleza en todos sus aspectos. Ese fue el
mayor proposito de la ciencia, un suefio largamente perseguido. Esta vision, tal y como la veria Huxley (1895) y
muchos otros a finales del s. XIX, se llama “reduccionismo”. La mayoria de los filésofos profesionales actuales
estan en contra del reduccionismo. Lo ven como una amenaza importante a la especulacion metafisica, y prefieren
adoptar o bien una posicion anti-naturalista o bien proclamar una misteriosa emergencia de propiedades irreducibles
en la naturaleza. Sin embargo, la mayoria de los cientificos actuales, ni siquiera mencionan el reduccionismo pues
lo ven como un hecho innegable.

El desarrollo de la teoria atomica es un logro cientifico muy importante y es uno de los simbolos del

" El término fisica se utilizaria generalmente después de 1850, en vez de filosofia natural.

ENERO
2014



ENERO
2014

El ocaso de la era cientifica | Martin Lépez Corredoira

conocimiento so6lido. Y, dado que todo en la naturaleza es materia constituida por atomos, la comprension de este
hecho es de capital importancia. Practicamente todas las ciencias se alimentan de la teoria atomica. En las tltimas
décadas, los fisicos de particulas han hecho grandes esfuerzos para aprender mas sobre la estructura de la materia,
pero con resultados menos espectaculares; lo tinico impresionante en la fisica de particulas hoy en dia es la inmensa
cantidad de dinero que es capaz de consumir en poco tiempo.

En mi opinidn, la mas importante de todas las revoluciones cientificas es la teoria de la evolucion. ;Por
qué? Porque esta revolucion afecta no solamente a nuestro concepto de naturaleza, o nuestro concepto de la materia,
sino también a nuestra comprension de nosotros mismos. Es la respuesta a preguntas tales como: ;quiénes somos?,
(de donde venimos? Su importancia sobrepasa los limites de la ciencia o el puro conocimiento. Y, por supuesto, el
debate sobre las creencias religiosas fue y es atin importante, pero la teoria de la evolucion es mas que eso. Es quiza
la teoria cientifica con la relacion mas estrecha con las humanidades en general, la filosofia, antropologia, historia
(prehistoria), etc. Es una cumbre en la sabiduria humana, quiza la mas alta. Junto con la teoria de la evolucion y la
genética, otras grandes piezas del puzzle para entender la naturaleza de la vida son la bioquimica y la biologia
molecular, que hicieron sus mayores desarrollos durante el s. XX. Su propésito, explicar la vida en términos de
fisica y quimica, es una gran empresa reduccionista.

Estos ejemplos de momentos estelares de la ciencia del pasado son suficientes para reconocer el importante
rol de las ciencias naturales en nuestro mundo. Y, sin embargo, los recursos consumidos por la investigacion hasta
hace un siglo eran despreciables en comparacién con los recursos dedicados a la ciencia hoy en dia. Es un dato a
tener en cuenta en nuestra reflexion sobre el sentido de promover investigacion en ciencias puras: gastos crecientes
con retornos decrecientes.

Podemos preguntarnos por qué la ciencia en el pasado era tan barata, o por qué ahora es tan cara. Hay tres
razones:

1) El nimero de cientificos en proporcion a la poblacion era mas bajo antes que ahora. Actualmente hay
5,8 millones de cientificos e ingenieros dedicados al I+D (datos de la OCDE, 2006, excluyendo la India); esto es, en
promedio, uno de cada mil habitantes del planeta. En los paises desarrollados la proporcién es mucho mayor: por
ejemplo, en EE.UU. es alrededor de uno de cada doscientos. En todo el s. XIX, el nimero de individuos en todo el
mundo que publicaron al menos un articulo en una revista cientifica, ya sea de ciencias puras o aplicadas, fue
aproximadamente de 115.000 (Gascoigne, 1992), aunque la mayoria de estos sélo publicaron un articulo y no
dedicaron su vida a la ciencia. El nimero de individuos que vivieron a lo largo de los cien aflos del s. XIX fue
alrededor de 3 mil millones; de ese censo se deriva que la proporcion entre cientificos y el total de la poblacion era
de ~4x107, incluyendo a autores que sé6lo habia escrito un articulo. Es una proporcion més baja que la actual. El
numero de cientificos en el s. XVII es unas diez veces mas bajo que en el s. XIX (del analisis por Gascoigne, 1992,
de cientificos que aparecen en el Historical Catalogue of Scientists and Scientific Books) mientras que la poblacion
era alrededor de la mitad que en el s. XIX, con lo que la proporcion de cientificos con respecto a la poblacion total

en el s. XVII era estimativamente de 10 o inferior.



Martin Lépez Corredoira | El ocaso de la era cientifica

2) Los instrumentos que han necesitado los cientificos experimentales en el pasado eran mucho mas
rudimentarios y faciles de construir, y consecuentemente mas baratos. Que los gastos en instrumentacion son ahora
mucho mas elevados que en el pasado es bastante obvio. Ciertamente, el telescopio que construyd Galileo fue
mucho mas barato que el telescopio de 39 m E-ELT que planea construird la ESO (European Southern
Observatory) en Chile con un coste planeado de unos mil millones de euros; y los telescopios espaciales son
todavia mas caros.

3) La mayoria de los cientificos en el pasado no recibieron un salario por sus investigaciones. En la
mayoria de los casos incluso se pagaban esos gastos, y no tenian tantas vacaciones pagadas con la excusa de ir a
“conferencias” como hoy en dia. La financiacion de la ciencia ha cambiado mucho hoy en dia con respecto al

pasado. La profesionalizacion de la investigacion es realmente algo muy reciente.

Institucionalizacion de la ciencia y sus nuevas condiciones socioeconomicas

La ciencia ha ganado reconocimiento de la sociedad, y es hoy en dia uno de los centros de poder que toca
los resortes de nuestra sociedad. Es una nueva Iglesia. Muchas veces, los filésofos han comparado la ciencia con la
religién. No creo que esa comparacion sea apropiada. La ciencia es una actividad muy diferente de la religion, y sus
conceptos tienen una base empirica que va mucha mas alla de los credos religiosos. Sin embargo, desde un punto
sociologico, prestando atencion so6lo a la organizacion social, hay algunas similitudes.

Los investigadores principales de un proyecto son los lideres de un grupo que comprende varios
estudiantes de doctorados, investigadores postdoctorales y, quiza, algunos cientificos senior de menor status. Este
investigador principal es usualmente una especie de manager comercial. Comienzan sus carreras como cientificos,
pero terminan convirtiéndose en administradores o politicos de la ciencia. La situacion esta bien descrita por Gillies
(2008, cap. 8): “Los académicos comienzan a investigar usualmente con gran entusiasmo, pero, después de un
nimero de afios haciendo investigacion, suelen aburrirse de ella. Puede que se les acaben las ideas. Pueden llegar a
darse cuenta de que sus esperanzas juveniles de convertirse en el proximo Einstein eran una ilusion, mientras que la
realidad es que hay un buen nimero de investigadores jovenes que lo hacen mejor que ellos. En estas
circunstancias, el paso sensato es hacia la administracion y la gestion, donde una tentadora escalera de ascensos en
su carrera se extiende ante ellos.”

El efecto bola de nieve, también llamado efecto san Mateo® (Merton, 1968), esta presente en cierta medida
en la dindmica social de la ciencia, especialmente en las areas mas especulativas. Es un bucle que se retroalimenta:
cuanto mas exitosa es una linea de investigacion, mas dinero y mas cientificos habra dedicados a trabajar en la
misma, y mayor por tanto el nimero de experimentos y observaciones que pueden ser explicados ad hoc, tal cual

astronomia geocéntrica ptolomaica, lo que lleva a la teoria a hacerse mas exitosa.

? Merton (1968) dio el nombre de “efecto san Mateo” por la idea contenida en el evangelio de S. Mateo (25:29) que dice: “porque a cualquiera
que tiene, le sera dado, y tendra mas; pero al que no tiene, atin lo que tiene le serd quitado”.

ENERO
2014



ENERO
2014

El ocaso de la era cientifica | Martin Lépez Corredoira

En algunos casos, el sistema apoya puntos de vista conservadores, pero hay también algunos casos de
lineas de investigacion especulativa que se han convertido en grandes empresas. Por ejemplo, dentro de la fisica
teorica, la teoria de cuerdas ha absorbido gran cantidad de individuos y fondo, al tiempo que se han marginado y
desaprobado otros enfoques a los mismos problemas (Luminet, 2008). Smolin (2006) piensa que la teoria de
cuerdas no so6lo es especulativa sino que sus conclusiones son circulares, los conceptos son arbitrarios y la
estructura jerarquica de esta comunidad cientifica es bastante extravagante. El premio Nobel de fisica Sheldon
Glashow se pregunta si la teoria de cuerdas no seria mas apropiadas para un Instituto de Matematicas o incluso una
Facultad de Teologia que para un Instituto de Fisica (Unzicker 2010, cap. 14). Unzicker (2010, cap. 14) considera
que los fisicos trabajando en esa teoria son como una secta o mafia. Otro caso es el de la busqueda de particulas
supersimétricas en la materia oscura, que ocupa a mas de un millar de investigadores en el CERN. ;Y qué pasa
cuando, después de un largo periodo de busqueda, cuando se han gastado inmensas cantidades de dinero, los
experimentos u observaciones no encuentran ninguna evidencia a favor de estas teorias? Entonces los grupos de
investigacion proclaman que se deben explorar mas altas energias, y piden mas dinero.

Como es bien sabido, el control de las comunicaciones y la practica del poder estan estrechamente
relacionados. Por lo cual, el sistema, lejos de permitir la libre publicacion de resultados entre profesionales, esta
unido a la censura. Tedricamente, se presenta este control como un filtro de calidad pero sus funciones se extienden
frecuentemente hacia el control del poder. Aquellos investigadores que quieren publicar en revistas cientificas estan
sujetos a los dictados del arbitro (referee) escogido y los editores de la revista, que dirdn si se acepta el articulo o
no: éste es el sistema de revision por los pares (peer review). Hay muchas evidencias de sesgo en favor de articulos
confirmando los puntos de vista usualmente aceptados y en favor de investigadores establecidos (Armstrong, 1997).
El nepotismo (redes de favoritismo entre amigos) es también comin (Wenneras & Wold, 1997; Thurner & Hanel,
2010). Sin embargo, realmente, el problema principal no es la misma censura directa, sino la accion de
apantallamiento de la superproduccion masiva de articulos, con millones de cientificos produciendo millones de
articulos cada afio, que ni los més afanados lectores podrian leer. Esto significa que, una vez se pasa el obstaculo de
la censura, el investigador que intenta abordar nuevas ideas tendra que luchar con la censura indirecta: la
superproduccion de articulos que oculta lo que no es de interés para el sistema. La propaganda es el elemento clave
para que un articulo se haga conocido. Para esto, los especialistas lideres tienen de nuevo la ventaja, porque
controlan la mayoria de los hilos que mueven la maquinaria publicitaria; tienen los contactos apropiados, escriben
articulos de revision (reviews; resimenes de descubrimientos cientificos dentro de un campo), organizan congresos
y dan charlas como conferenciantes invitados. Ademas, la reproduccion de ideas estandar tiene mayor aceptacion
porque hay mas individuos interesados en ellas, mientras que la difusion de nuevas ideas es de interés solo para sus
creadores.

Nada de esto es nuevo, ha ocurrido a lo largo de la historia. Lo nuevo es la institucionalizacion y

burocratizacion de este proceso.

La decadencia de la ciencia



Martin Lépez Corredoira | El ocaso de la era cientifica

Algunas de las circunstancias de la ciencia actualmente que constituyen sintomas de un proceso de
decadencia cultural son:

1. Nuestra sociedad se ahoga entre inmensas cantidades de conocimientos, la mayoria de ellos sobre cosas de
poca importancia para nuestra vision del cosmos, o sin producir avances en los fundamentos basicos de las ciencias
puras, solo aplicaciones técnicas o detalles secundarios.

2. En los pocos campos donde surgen algunos aspectos importantes de cuestiones sin resolver, grupos
poderosos controlan los flujos de informacion y empujan hacia verdades consensuadas en vez de haber discusiones
objetivas dentro de una metodologia cientifica, lo que da pocas garantias de que estemos obteniendo nuevas
verdades sélidas sobre la naturaleza.

3. La creatividad individual estd condenada a desaparecer en favor de las grandes corporaciones de
administradores y politicos de la ciencia especializados en buscar formas de obtener fondos del Estado en

megaproyectos con costes crecientes y retornos decrecientes.

Podemos usar un adjetivo para describir el estado de la ciencia en el presente y el futuro cercano:
decadente. Es so6lo una percepcion subjetiva. Posiblemente otros pensaran lo opuesto, que vivimos en la edad
dorada de la ciencia. Hay abundantes razones que dar a favor de lo primero (ver en Lopez Corredoira, 2013,
abundantes ejemplos de practicas nefastas), pero no es s6lo una cuestion de pura argumentacion, sino también de
sensibilidad, de ser capaz de percibir el sentido o el sinsentido de las mayores empresas hoy en dia a las que se
denominan ciencia desde un punto de vista humano. La cantidad de publicaciones, la cantidad de grandes
instrumentos y la tecnologia creada, el numero de puestos de trabajo en la investigacion, el control preciso de
nuestra ciencia en comparacion con tiempos pasados, etc. podrian ser argumentos para mostrar que la ciencia vive
en el presente una época maravillosa. Sin embargo, habria que contestar a tales argumentos que estamos perdiendo
el espiritu de la ciencia. /Y como medir la cantidad de espiritu? No, no es una cantidad cuantificable, olvidémonos
de crear algun nuevo método de cienciométrico para determinar la cantidad de espiritu cientifico. Es una cuestion
de sensibilidad: basta mirar a nuestro alrededor, hablar con algunos de los lideres cientificos y observar sus vidas,
sus trabajos. La tecnocracia esta substituyendo el goce de la creatividad cientifica.

Lo mismo podria decirse acerca de la poesia: ;se puede pensar que vivimos una época dorada de la poesia
porque encontramos un nimero inmenso de poemas en Internet, porque hay muchisimos premios de poesia con
cientos de participantes, o porque hay muchos clubs de poesia? No, el espiritu de la poesia no es nada de eso. ;Qué
es entonces? Quien no pueda encontrar la respuesta es porque no es suficientemente sensible a la misma. Algo
similar sucede con las ciencias. Es necesaria esa sensibilidad al pensamiento cientifico para apreciar su auge o
decadencia.

El hecho de que la ciencia se haya convertido en una gran empresa, consumiendo enormes cantidades de
fondos financiadas por los Estados, la ha hecho mas vulnerable de ser politizada y sujeta a los valores sociales de

las masas en mas que a los valores de una élite pensante. No solo estan los cientificos al servicio de programas

ENERO
2014



ENERO
2014

El ocaso de la era cientifica | Martin Lépez Corredoira

mediocres de investigacion concebidos por cientificos mediocres que dedican mas tiempo a la burocracia y a
conseguir fondos que a pensar sobre la ciencia, sino que hemos incluso alcanzado la increible situacion de que se le
pide al mas comun de los mortales sin mucha idea sobre ciencia que proponga temas para la futura direccion de la
ciencia. El argumento es que los ciudadanos pagan sus impuestos y los cientificos usan parte de tales para hacer su
ciencia, con lo cual tienen derecho a elegir en qué proyectos se debe invertir dinero. Ver, por ejemplo, la pagina
web http://www.reto2030.eu/, donde los ciudadanos de un pais pueden votar cuales han de ser los proyectos
cientificos que deben ser financiados antes del afio 2030. No sdlo eligen los cientificos mediocres, ahora los no-
cientificos también eligen.

El problema para las instituciones cientificas vendra probablemente cuando su influencia sobre la sociedad
se vea reducida y cuando los recursos econémicos que la ciencia consume empiecen a disminuir. Una posible razon
para detener el crecimiento de la inversion cientifica y causar su colapso es que los gastos de la ciencia alcancen lo
maximo que una sociedad se puede costear. Las instituciones cientificas siguen la estructura del capitalismo, asi que
deben crecer continuamente. La ciencia experimental es cada vez mas cara, y la ciencia ha optado por esta via de no
retorno, yendo siempre hacia un incremento de los fondos necesarios. Cuando se alcance el limite a partir del cual
la inversion en ciencia no puede crecer mas, inevitablemente llegara la crisis. Actualmente, los paises mas ricos
invierten cerca de un 3% de su PIB en investigacion y desarrollo, de lo cual un 20% es para las ciencias puras. Es
un gasto mucho mayor que en el pasado, tanto en términos absolutos como relativos, y ha estado creciendo
continuamente en las lltimas décadas, con algunas pequefias fluctuaciones. Posiblemente esté ya proximo al limite
asintotico en términos de la cantidad de dinero que una sociedad puede costear, por lo que tal crisis puede no estar
muy lejos. Esta crisis dependera de las circunstancias en la sociedad: si el PIB de los paises desarrollados crece mas
alla de la inflacion, incluso un porcentaje constante de inversion en ciencia dard un incremento en términos
absolutos; no se puede sostener el rapido crecimiento exponencial de las ultimas décadas pero al menos un
crecimiento moderado puede retrasar la muerte de la ciencia. El efecto no sera inmediato. Posiblemente, muchos
centros continuaran sus actividades varias décadas con un presupuesto decreciente, pero con el tiempo reconoceran
que no se puede avanzar con pocos fondos; incluso menos de los escasos resultados obtenidos con los enormes
presupuestos de que disponen hoy en dia. Por consiguiente, los centros de investigacion comenzaran a cerrar uno
tras otro.

Una crisis en el negocio de la ciencia, una crisis sin retorno, puede suceder, y ello dara lugar a una era
oscura en el avance de conocimiento cientifico. Esto no ha de suceder muy rapidamente sino en un lento proceso,
posiblemente extendido a lo largo de varias generaciones, y esta decadencia no sélo afectara a la ciencia sino que el
hundimiento de la ciencia ird de la mano con el hundimiento de muchos otros aspectos de nuestra civilizacion. En
realidad, los distintos aspectos de una cultura se alimentan mutuamente. La ciencia es una de las caracteristicas mas
significativas de la civilizacion occidental, y de su modo de pensamiento. Por consiguiente, el fin de la ciencia
significara el fin de la cultura europea moderna, el ocaso de un era iniciada en Europa alrededor del s. XV y que se

extiende hoy en dia a todo el planeta: la era cientifica.



Martin Lépez Corredoira | El ocaso de la era cientifica

Spengler y la decadencia de occidente

Los filésofos profesionales realizan muy pocos intentos de entender los problemas de la ciencia
actualmente, aunque hay algunas excepciones raras y valiosas. En la mayoria de los casos, estos problemas se
mencionan solamente para desacreditar a la ciencia en general. jPor qué el tipo de analisis en el presente articulo (o
la version completa en el libro del mismo titulo) es tan infrecuente en los trabajos de los filésofos profesionales?
Pienso que hay dos razones principalmente: 1) La mayoria de los filosofos no conocen la ciencia de cerca sino solo
a través de la lectura de libros, que no reflejan los problemas reales; incluso en los pocos casos de filésofos con
educacion en ciencia al nivel de un cientifico, no dedican su tiempo a investigar asi que s6lo conocen sus problemas
actuales de oidas. 2) No estan interesados en revelar las miserias de otra profesion porque ellos mismos comparten
los mismos problemas en incluso mayor magnitud. En este panorama, ;qué tiene que decir el filésofo de oficina
acerca de la ciencia? Nada diferente de lo que sucede en su propia casa. Actualmente, la filosofia institucional
profesionalizada tiene tantos problemas como la ciencia institucional, y leer filosofia de la ciencia escrita por
filésofos contemporaneos trabajando en una universidad es mayormente una pérdida de tiempo. Por consiguiente,
no es de extrafiar que haya silencio acerca de las cuestiones criticadas en este articulo. Y estos problemas de la
ciencia no van a desaparecer ni ser resueltos por un filosofo a sueldo (o un socidlogo, o un grupo de
administradores de la cultura pagados por el Estado). Estas cuestiones han de ser discutidas por los propios
cientificos desde una perspectiva interna.

Sin embargo, los auténticos “filosofos”, en todo el sentido de la palabra, incluso aunque no se especialicen
en cuestiones cientificas, pueden ofrecernos perspectivas interesantes sobre muchas cuestiones relacionadas directa
o indirectamente con la actividad de la investigacion cientifica. Consideremos por ejemplo el caso de Spengler y su
obra La decadencia de occidente, una obra maestra en muchos sentidos, con muchisimas ideas liicidas y una
admirable vision de conjunto; un gigante, un pensador osado con un caracter fuerte y algo interesante que
contarnos, en contraste con los aburridos tratados llenos de trivialidades y frases diplomaticas tan comunes entre
nuestros filosofos-enanos.

Las conclusiones principales de la obra de Spengler son dos:

1) Hay tres posibles modos en los que una civilizacion se puede desarrollar: dentro de las concepciones del
mundo magica, apolinea o faustica. Las concepciones magicas estan asociadas con las culturas primitivas
dominadas por el animismo, religiones y otras supersticiones, los cuales han dejado sus residuos aun en las
sociedades actuales. El espiritu apolineo es caracteristico de la razén y la logica, de la cuantificacion de la
naturaleza, tipico de la mayoria de las actividades cientificas. El espiritu faustico se caracteriza por la voluntad, la
sensacion de direccion hacia un fin, la conciencia de la historia.

2) La segunda conclusion es que se puede comparar la historia de nuestra cultura con la de otras
civilizaciones y sus desarrollos, y al hacer tal comparacion se puede observar que la cultura occidental estd en

decadencia, estd alcanzando el final de sus posibilidades. Se ha acabado la era del arte, y ahora sélo se produce

ENERO
2014



ENERO
2014

El ocaso de la era cientifica | Martin Lépez Corredoira

basura, como una ilusién de que se mantiene el espiritu del arte vivo. La filosofia ha llegado a su fin. Y la ciencia

ha acabado sus dias también.

La muerte de la ciencia consiste en que ya nadie llegue a vivirla. Pero doscientos afios de orgias cientificas
terminan por hartar. No es el individuo, sino el espiritu de la cultura, el que ya esta harto. Y esto se pone de
manifiesto con la llegada al mundo de investigadores cada vez mas pequefios, mezquinos, estrechos e

infecundos. (Oswald Spengler, La decadencia de occidente)

Para Spengler, se ha acabado la era de las matematicas, y lo que ahora queda es trabajo de conservacion,
refinado, pulido y seleccion. La fisica estd cerca del limite de sus posibilidades, lo que queda ahora de ella es una
produccion industrial de hipotesis. Todavia en los afios 10y 20 del s. XX, cuando Spengler escribia esto, se estaban
haciendo importantes descubrimientos en fisica. Sin embargo, pienso que Spengler estaba en lo cierto en su
prediccion sobre la decadencia del mundo cientifico, asi como de la cultura en general, una tendencia que puede
durar varias décadas o siglos. En mi opinion, Spengler estuvo por delante de su tiempo, y vio venir los problemas
del futuro de un modo profético. Debemos tener en cuenta que la decadencia del imperio romano duré casi tres
siglos, después de la muerte de Marco Aurelio, con ciertas fluctuaciones pero siguiendo una tendencia promedio
general hacia la decadencia (Gibbon, 1776-1789). Lo mismo puede acontecerle a la decadencia de la cultura

actualmente: hemos estado cayendo todo a lo largo del s. XX, y se continuard en ello durante el s. XXI.

Conclusiones

La ciencia se esta convirtiendo en un sinsentido para la humanidad. Durante el tltimo siglo, la ciencia ha
avanzado mas y mas en detalles técnicos, mas y mas en su inversion en experimentos carisimos, en la cantidad de
informaciéon que genera, pero ha ido hacia atrds en cuanto a su motivacion. Las fuerzas que empujaron a la
humanidad a caminar hacia el conocimiento, la ilustraciéon y la razéon empujan ahora muy débilmente. La ciencia
continuia funcionando por su inercia pero esta sujeta a la friccion debida a su erosion. Nuestra ciencia esta cansada,
agotada. Camina entrelazada con las fuerzas econoémicas en vez de con los suefios humanos. La ciencia ha perdido
su atractivo pristino y s6lo quedan en ella simples operaciones técnicas.

Nuestra ciencia se ha convertido en un animal sin alma o, mejor dicho, una colonia de animales, un grupo
de organismos que devoran los esfuerzos humanos y no ofrecen més que un medrar por el medrar mismo. Las
organizaciones cientificas se comportan como una colonia de bacterias que se reproducen mientras haya suficiente
alimento/dinero. Cuanto mas se los alimenta mas crecen: mas estudiantes de doctorado, mas investigadores
postdoctorales, investigadores de plantilla, superordenadores, telescopios, aceleradores de particulas, articulos, etc.
Y, si se cierra el grifo del dinero, los investigadores dedicados a la ciencia y sus subproductos son
proporcionalmente reducidos. Esta no es la ciencia de Galileo, Darwin, o Einstein, que produjeron sus ideas cuando

sintieron la necesidad “espiritual” de expresarlas, independientemente de si eran pagados por ello o no; ciertamente



Martin Lépez Corredoira | El ocaso de la era cientifica

por el prestigio, y por el orgullo de revelar nuevas verdades. Actualmente hay muy poco que expresar; casi todo en
la ciencia se reduce a encontrar un pequefio feudo de la naturaleza que analizar —si hay cuestiones fundamentales
que resolver en este analisis no importa—, y publicar articulos sobre ello y conseguir citas de los colegas con el
proposito que conseguir puestos de trabajo y dinero extra para los gastos. Conseguir dinero para emplear a mas
estudiantes de doctorado, investigadores postdoctorales... y, cuando éstos crezcan, que llegue a convertirse en
nuevos investigadores senior que piden mas dinero, y asi ad infinitum. El sentido de esta industria es el de la vida
primitiva: una mera lucha por la supervivencia y por la difusion de los genes (intelectuales).

(Por qué tendria que sobrevivir la ciencia? Fue importante para entender la naturaleza en el pasado, pero
no lo es tanto hoy en dia. Nuestra filosofia de la naturaleza no cambia, nuestra Weltanschauung (visiéon del mundo)
no cambia con los ultimos descubrimientos; s6lo se avanza en sutilizas. ;Beneficia a los individuos de la
humanidad tener tantos detalles sobre la naturaleza? Y si no producimos para nosotros, “quedard ;para quién?”
(Unamuno).

El rol que las ciencias puras (dejemos aparte las aplicaciones tecnolégicas) ocuparan en la cultura de la
humanidad en el futuro es desconocido. Esperemos que retengan nuestra tradicion de comprension de coémo
funciona la naturaleza, pero en un modo diferente al que hemos conocido hasta ahora. Esperemos y veremos si las

futuras generaciones mantienen lo mejor de la ciencia.

ENERO
2014



ENERO
2014

El ocaso de la era cientifica | Martin Lépez Corredoira

ENGLISH VERSION:

Yes, yes, I see it; a huge social activity, a powerful civilization, a lot of science, a lot of art, a
lot of industry, a lot of morality, and then, when we have filled the world with industrial
wonders, with large factories, with paths, with museums, with libraries, we will fall down
exhausted near all this, and it will be, for whom? Was man made for science or science made

for man?

Miguel de Unamuno, Tragic Sense of Life in Men and in Peoples

This quotation reflects quite accurately the main theme of the present pages. Read it carefully, twice or
thrice, think about it for some minutes, and then begin to read the following pages as a musical piece whose
leitmotiv is Unamuno’s assertion. Just a few minutes, or even seconds, may be enough for the reader to realize the
most important message that I want to develop, and its connection with the book of title The Twilight of the
Scientific Age (Lopez Corredoira 2013). The idea is simple: our era of science is declining because our society is
becoming saturated with knowledge which does not offer people any sense of their lives. Nevertheless, in spite of
the simplicity of this idea, its meaning can be articulated in a much richer way than through one sentence, as in the
case of a music which develops variations on a folk melody.

There are several reasons to write about this topic. First of all, because I feel that things are not as they
seem, and the apparent success of scientific research in our societies, announced with a lot of ballyhoo by the mass
media, does not reflect the real state of things. Also, because the few individuals who talk about the end of science,
do so from relativistic or antiscientific points of view, not believing that science really talks about reality, or they
relate the scientific twilight to the limits of knowledge. However, there is a lack of works which question the sense
itself of the pursuit of the truth among present-day thinkers. Of course, there are many humanistic approaches
which simply ignore science, but ignoring is not the same as considering its sense or lack of sense. There are many
well-prepared scientists or journalists who move in the world of science and consider it in their interactions with
the rest of society, but usually they focus too much on the scientific and technical details and do not go deeply
enough into existentialist or subjective approaches. A wider vision of both worlds, those of the humanities and
science, is necessary to undertake the task. I feel I am able to offer something of this sort, given my experience as
both scientist and philosopher. It is not a matter of virtuosity in either scientific knowledge or other areas but a
matter of being able to integrate a global view of the fate of our societies. Normally specialists are too focused in
their narrow or biased views to offer a global analysis and feeling.

When we talk about the sense of something, we cannot undertake a pure analysis in objective terms as in a
scientific study. The professional activities on those who dedicate their lives to natural or social sciences usually

overlook the fact that, after all, human beings do not move because of reasons but because of emotions. As



Martin Lépez Corredoira | El ocaso de la era cientifica

psychoanalysis claims, most of our actions are determined by unconscious impulses. And science itself is not an
exception: It is made by men whose motivations stem from factors other than a mere pursuit of knowledge. We are
not machines, we are not gods, we are just animals, very peculiar animals and very intelligent and curious, that
make scientific enterprises work, but subject to multiple internal and external conditions.

Societies as a whole are also sensitive to motivation. As a matter of fact, not all societies developed
science. And, as it is known, even civilizations which developed that world-view and that methodology of observing
phenomena can decline and lose their interest for continuing the scientific activity. That happened in Western
Christian countries in the Middle Ages. Were the Middle Ages a dark age? Possibly, from some intellectual points
of view, but it was not the end of civilization. It was an era with plenty of resources to create magnificent things,
such as cathedrals. There were means to carry out great advances in many areas. Christianity was not
intellectually underdeveloped with respect to Muslim countries, and basic knowledge of Greek science was also
present; however, with very few significant exceptions, there was not a great development of sciences in Christian
Europe during nearly the ten centuries of the Middle Ages. Why? Maybe because people were not motivated
enough to think about nature. Surely, religious context had something to do with this, and the philosophy associated
with religion which was ordered to follow faith above all. But possibly this is not the full explanation: The great
revival of science in the Renaissance took place within similar religious creeds; also, the Muslim religion was not
so different to Christianity and allowed in the Middle Ages a higher development of sciences, declining later when
science in Christian countries began to dominate.

In our era, the conditions are very different to the Middle Ages. Nonetheless, in a not very far future,
societies embroiled in a lot of survival problems (overpopulation, lack of energy resources, economical crises,
global warming and other ecological disasters, wars, plagues, etc.) may begin to see research as an activity that is
not profitable enough and may abandon pure science research. At the beginning, people will trust scientists to solve
all their problems, as it happens now, but they will realize that science cannot satisfy all those expectations, and
that the returns of hyper-millionaire investments are smaller and smaller, nations will reduce more and more the
titanic economic efforts necessary to produce some tiny advances in our sciences, to a point where scientists will
say that they cannot continue their activity with such small budgets; consequently, the research centres will begin
to close, one after another. Is this the prophecy I want to develop? No, I do not want to talk about prophecies. The
future is uncertain and what I have described is only one possibility among many others. I want to speak about our
present society, and the trends that can be observed now.

Normally, throughout History, thoughts occur in advance of acts. What we are observing around us now
are the effects of an ideology which was in some minds many decades or centuries ago. There is a slow inertia in
societies which makes them move at the rhythm of impulses that originated some generations back. Geniuses are in
advance of their time; what is famous at any moment is representative of a tradition of old, worn-out ideas.
Religions gained their maximum power and influence a long time after they were developed: Popes and priests in
the Renaissance, embedded in corruption and malpractice, with much less idealism than the conceivers of the

religious ideas, were dominant in a time in which the most important creators were pointing to other directions.

ENERO
2014



ENERO
2014

El ocaso de la era cientifica | Martin Lépez Corredoira

Today, science and some of its priests occupy an important status in our society, and gargantuan amounts of money
support them. A superficial view may lead us to think that we live in the golden age of science but the fact is that the
present-day results of science are mostly mean, unimportant, or just technical applications of ideas conceived in the
past. Science is living on its private income.

My interest is to lift the curtains behind the stage of science, and see what is going on in the engine room.
If we want to ascertain which will be the next performance on the stage, it is better to see the organization from
inside rather than just assisting with the show. In any case, I insist, I am not a prophet and it is not my mission to
say how the future will be. Also, it is not my mission to give a report of all the observed trends and ideas around the
world of science. What 1 will offer is my personal view, not necessarily reflecting the views of all conformist and
non-conformist present-day thinkers.

The leitmotiv is a simple melody. Its harmonization with other melodies and rhythms and the orchestration
which integrates all the voices is a more complex thing. As in Wagner’s operas, we pursue an infinite melody: A
continuous flow where the main melody gets lost among instrumental and human voices. The question of the sense
or non-sense of the human endeavour called science must take into account many circumstances. The exhausting of
important ideas to explore, the limit of knowledge, is part of the matter. The excess of information is another part.
But there are more questions to tackle. The question about the sense of all this stems from those different sources,
like a river that takes water from its tributaries, and also from the need for introspective reflection. From time to
time, it becomes necessary to go away from the river and contemplate it from the shore. Where does the river go?
To the sea, we shall answer. And what for? Is it to achieve Truth? Is it to dominate Nature? What for? For whom?
Was man made for science or science made for man?

Thinking about the role of science in present-day society is thinking about the past and the future of
humanity. Human beings must question from time to time all their principles and their usual ways of life. There is
nothing sacred and untouchable. The missions that science had in the past have been totally accomplished, or
almost totally. Now, it is time to reflect anew on our society for the future, not only science but also many other
activities or concepts: Art, religions/sects, History, universities, economic systems, political systems, human rights,
etc. Very few things are permanent, and all of them are biological, such as taking food and water, sleeping, having
sex, etc. All cultural things are subject to change, there is nothing eternal in them. From an anthropological point
of view, all the characteristics of our civilization are simple features of the human specie in a given period of time
and a given geographical localization. Certainly, the success of Western culture, with the subsequent annihilation
of other cultures, has expanded the geographical location of our civilization to the whole planet, and this might
lead us to think that our concepts, such as the so-called human rights, are absolute and universal. A mirage, an
illusion! We just live our moment of glory, such as those of many empires which have absorbed great portions of
land. The Roman Empire and the Egyptian civilization were greater than us; they lasted longer periods of time,
dominating relatively large portions of land for that era. They were perhaps as proud as we are of our Western
culture but they eventually declined. Now, it makes no sense to us to bury and embalm the pharaohs under

pyramids. Possibly, future civilizations will not see any sense in building huge particle accelerators or telescopes.



Martin Lépez Corredoira | El ocaso de la era cientifica

You may think that the pharaohs were wrong in their belief that they could preserve life after death,
whereas we are right in our scientific truths. I agree. I am not a cultural relativist: Of course, atoms exist and they
are constituted by subatomic particles; of course, galaxies and stars exist. But the question is not about the truth of
scientific assertions but about the place these truths occupy in our lives as human beings. In the Egyptian
civilization or in our civilization, we are moved by our beliefs about what are the high values for our lives. The
pharaohs believed that the great architectonic efforts of their people were worth it because that would allow them
to be closer to eternity after death, and to show their status on earth too. Scientists believe that dedicating their
lives to scrutinizing the laws of nature and making a complete catalogue of all the existing forms of matter, either
inert or alive, will bring them closer to something eternal: truth; and make some profit on earth too... But then a
question like that of Unamuno arises: “when we have filled the world with industrial wonders, with large factories,
with paths, with museums, with libraries, we will fall down exhausted near all this, and it will be, for whom?” Is not
it like the child of the tale “The Emperor’s New Clothes” that wakes us up from our dreams?

Behind the search for something permanent in our lives, something eternal, something absolute, there is
most likely some fear of death. Death is an unavoidable topic if we are going to talk about the sense of some
activity for our lives, or the sense of life itself, because precisely our certainty of the finiteness—and indeed very
short compared to our aspirations—of our lives pricks our need to search for a sense. We waste our time: we will
never find any sense in terms of eternity, but culture is fed mostly because of these aspirations, so the belief is not a
bad business at all. Indeed, culture might be understood as the attempts of a civilization to alleviate the tension of
the uncertainty which produces our certainty that we are going to die. From this psychological point of view,
science is just one of the performances of this tension on stage among many possibilities.

History shows us many dawns and twilights in the different facets of human beings. Looking at the past we
can date and understand the reasons for the birth of science. We do not know when its twilight will occur, but the

reasons for it are already in the air: after a very hot summer always come the season for the drop of leaves.

Some Highlights in the History of Natural Sciences

If we want to understand why science is declining, we must first understand how it became so important.
We must look at some of its advances to realize how important science has been for our culture, otherwise any
attempt to talk about the twilight of the scientific era sounds like an anti-scientific complaint, and that is not my
purpose.

There are some instances when science becomes very important, affecting not only specific subjects but
also general world views which change our philosophy, religious beliefs, etc. This is the case with the Copernican
revolution. That a creature on the earth is able to understand the position and motions of the planet, despite the
appearances to the contrary, may be called properly “intelligence”. The search for truth in science is a heroic
enterprise, and the greater the difficulty in reaching it, the more value it has. In the revolution which bears his

name, Nicolaus Copernicus was the great hero, although not the only one, to judging from the number of people

ENERO
2014



ENERO
2014

El ocaso de la era cientifica | Martin Lépez Corredoira

before and after him who worked on the same idea.

There have been many phenomena around us whose logic was not understood and, in the era of
rationalism and the subsequent century of enlightenment, science would offer explanations about them in a positive
way, distinct from metaphysical speculations. Understanding the mechanics of nature was a dream pursued by
human reason during many centuries and, with Newton’s system, the great triumph of modern physics was
reached:’ a set of principles and laws which allow us to understand and to calculate motion in terms of kinematical
principles and known forces, a triumph also in the understanding of gravitation as well as of celestial mechanics.

The most important contribution to the understanding of the mechanics of nature and its forces after
Newton involved another synthesis of knowledge, this time on the subject of electromagnetism, produced by James
Clerk Maxwell, achieving the unification of electricity, magnetism and optics. Understanding the mechanics of
nature would mean understanding how nature worked in all its aspects. That was the major aim of science, a dream
pursued for a long time. This view, as seen by Huxley (1895) and many others at the end of the nineteenth century,
is called “reductionism”. Most present-day professional philosophers are against reductionism. They see it as a
major threat to metaphysical speculation, and they prefer to adopt either a non-naturalist position or claim a
mysterious emergence of irreducible properties in nature. Most present-day scientist however do not even talk
about reductionism but take it as an undeniable fact.

The development of atomic theory is one very important achievement of science and it is one of the
symbols of solid knowledge. And, since everything in nature is matter constituted by atoms, the understanding of
this fact is of capital importance. Practically, all sciences are fed by atomic theory. In the last decades, particle
physicists have made great efforts to learn more about the structure of matter, but with less spectacular results, the
only impressive thing about particle physics nowadays is the gargantuan amount of money which it is able to
consume in a short time.

In my opinion, the most important of all scientific revolutions is the theory of evolution. Why? Because this
revolution affects not only our concept of nature, or our concept of matter, but also our understanding of ourselves.
1t is the answer to questions such as: Who are we? Where do we come from? Its importance surpasses the limits of
science or pure knowledge. Of course, the debate about religious beliefs was and is still important, but it is more
than that. It is perhaps the scientific theory with the greatest relationship to the humanities in general, philosophy,
anthropology, history (prehistory), etc. It is a pinnacle in human wisdom, perhaps the highest. Along with the
theory of evolution and genetics, the other great pieces in the puzzle to understand the nature of life were
biochemistry and molecular biology, which made their greatest developments during the twentieth century. Their
purpose, to explain life in terms of physics and chemistry, is a great reductionist enterprise.

These examples of scientific highlights are enough to recognize the important role of natural sciences in
the past for our world. And, however, the resources dedicated to research until a century ago are negligible in
comparison with the resources devoted to it in our own society now. It is a datum to take into account in our

reflection about the sense of promoting fundamental research: increasing expenses with diminishing returns.

? The term physics is generally used after 1850, instead of natural philosophy.



Martin Lépez Corredoira | El ocaso de la era cientifica

We may wonder why science in the past was so cheap, or why it is now so expensive. There are three
reasons:

1) The ratio of scientists to general population in the past was lower than now. The number of scientists
and engineers dedicated to R&D in the present day is 5.8 million (OECD data, 2006, excluding India), that is, on
average, around a thousandth part of the world population. In developed countries the ratio is much higher: for
instance, in U.S. it is around one in two hundred. In the whole of the nineteenth century, the number of persons
around the world who published at least one paper in a scientific journal, either pure or applied science, was
approximately 115,000 (Gascoigne, 1992), although most of them only published one paper and did not dedicate
their lives to science. The number of people who lived through the hundred years of the nineteenth century was
around 3 billion, so a ratio of scientists to general population of ~4x107 stems from that census, even including
people who only produced one paper, is lower than the current one. The number of scientists in the seventeenth
century is roughly ten times lower than in the nineteenth century (from the analysis by Gascoigne, 1992, of
scientists who appear in the Historical Catalogue of Scientists and Scientific Books) while the population was
roughly half that of the nineteenth century, so the ratio in the seventeenth century would be circa 107.

2) The instruments needed by empirical scientists in the past were much more rudimentary and easy to
build, and consequently cheaper. That expense for instruments are much higher now than in the past is quite
obvious. Certainly, the telescope which Galileo built was much cheaper than the 39m E-ELT telescope to be built
by European Southern Observatory (ESO) in Chile with a planned cost of one billion Euros; and space telescopes
are even more expensive.

3) Most of the scientists in the past did not receive a salary for their research. In most cases they even paid
their own research expenses, and they did not have as many paid vacations disguised as “conferences” as they do
now. The funding of science has changed a lot nowadays with respect to the past. The professionalization of

research is actually a very recent thing.

Institutionalization of Science and its New Socioeconomic Conditions

Science has gained recognition from society, and it is nowadays one of the centres of power which pulls
the strings of our society. It is a new church. Many times, philosophers have compared science with religion. I do
not think that comparison is appropriate. Science is an activity very different from religion, and its concepts have
an empirical basis which is far beyond the beliefs of religion. Nevertheless, from a sociological point of view, just
looking at the social organization, there are certainly some similarities.

The project’s main researchers are leaders of a group comprising several Ph.D. students, several postdocs
and, perhaps, some senior scientists of lower status. This main researcher is usually a kind of commercial manager.
They begin their careers as scientists, but they become administrators or politicians of science. The situation is well
described by Gillies (2008, ch. 8): “Academics typically start with great enthusiasm for research, but, after a

number of years working at research, they often become rather bored with it. They may have run out of ideas. They

ENERO
2014



ENERO
2014

El ocaso de la era cientifica | Martin Lépez Corredoira

may have come to realise that their youthful hopes of becoming the next Einstein were an illusion, while the reality
is that there are quite a number of young researchers doing better than they are. In these circumstances the
sensible move is into administration and management where a tempting career ladder stretches before them”.

The snowball effect, also called the Matthew” effect (Merton, 1968), is present to a certain extent in the
social dynamics of science, especially in the most speculative areas. It is a feedback loop: the more successful a
line of research is, the more money and scientists are dedicated to working on it, and the greater the number of
experiments on observations that can be explained ad hoc, such as in Ptolemaic geocentric astronomy; this leads to
the theory being considered more successful.

In some cases, the system supports conservative views, but there are also cases of speculative lines of
research that have been converted into large enterprises. For instance, in theoretical physics, string theory has
absorbed a lot of people and funds, as well as marginalising and deprecating other approaches to the same
problems (Luminet, 2008). Smolin (2006) thinks that string theory is not only speculative but the conclusions are
circular, the concepts are arbitrary and the hierarchical structure of this scientific community is quite outlandish.
The Nobel Prize winner in Physics, Sheldon Glashow, wonders whether string theory is not more appropriate for
an Institute of Mathematics or even a Faculty of Theology rather than to an Institute of Physics (Unzicker 2010, ch.
14). Unzicker (2010, ch. 14) considers physicists working in that theory as being like a sect or mafia. Another case
is the search for supersymmetric particles in dark matter, which occupies more than thousand people at CERN.
And what happens when, after a long period of search, when huge amounts of money have been consumed, the
experiments or observations do not find any evidence in favour of these theories? Then the groups claim that we
must carry out exploration at higher energies and they ask more money

As is well known, control of communications and practice of power are closely related. Thus the system,
far from allowing free publication of results among professionals, works hand in hand with censorship.
Theoretically, this control is presented as a quality filter but its functions are frequently extended to the control of
power. Those researchers who want to publish in scientific journals are subject to the dictates of the chosen referee
and the journal editors, who will say whether the paper is accepted or not: this is the peer review system. There is
plenty of evidence of bias in support of papers confirming the currently accepted viewpoint and in favour of
established researchers (Armstrong, 1997). Nepotism (friendship networks) is also common (Wenneras & Wold,
1997; Thurner & Hanel, 2010). Nonetheless, actually, the main problem is not direct censorship itself, but the
screening action of the massive overproduction of papers, with millions of scientists producing millions of papers
every year, the reading of which cannot be undertaken by even the most hardworking of readers. This means that,
once the obstacle of direct censorship in the journals is removed, the researcher who tries out new ideas will have
to fight with indirect censorship: the super-production of papers that conceal what is not of interest to the system.
Propaganda is the key element in a paper becoming known. For this, the leading specialists again have the

advantage, because they control most of the strings which move the publicity machinery; they have the appropriate

* Merton (1968) gave it the name “Matthew effect” from the Gospel of Matthew (25:29) which says: “For everyone who has will be given more
and he will have abundance. Whoever does not have, even what he has will be taken from him”.



Martin Lépez Corredoira | El ocaso de la era cientifica

contacts, they write reviews (summaries of scientific discoveries within a field), they organize congresses and give
talks as invited speakers. Moreover, the reproduction of standard ideas is more acceptable because many people
are interested in them, whereas the diffusion of new ideas is of interest only to their creators.

This is not something new, it has happened all throughout history. The new thing is the institutionalization

and bureaucratization of this process.

The Decline of Science

Some of the problems of science nowadays, which constitute some symptoms of the decline of our culture,

are:

1. Society is drowned in huge amounts of knowledge, most of it being about things of little importance for our
cosmic vision, or producing no advances in the basic fundamentals of pure science, only technical
applications or secondary details.

2. In the few fields where some important aspects of unsolved questions have arisen, powerful groups control
the flow of information and push toward consensus truths rather than having objective discussions within
a scientific methodology; it gives few guarantees that we are obtaining solid new truths about nature.

3. Individual creativity is condemned to disappear in favour of big corporations of administrators and
politicians of science specialized in searching ways to get money from States in megaprojects with

increasing costs and diminishing returns.

We can use one adjective to describe the status of science at present and in the near-future: decadent. It is
only a subjective perception. Possibly other people will think the opposite thing, that we live in a golden age of
science. There are plenty of reasons in favour of the first thing (see in Lopez Corredoira 2013 many examples of
malpractices). Rather than a question of pure argument, it is a also question of sensitivity, of being able to perceive
the sense or nonsense of the major enterprises which are nowadays called science from a human point of view. The
quantity of publications, the quantity of big instruments and the technology created, the number of jobs created in
research, the accurate control of our science in comparison with past times, etc. might be arguments to show that
science is presently living in a wonderful epoch. However, I would reply, the spirit of science is being lost. And how
do you measure the quantity of spirit? No, it is not a measurable quantity; forget about creating a new
scientometric method to determine the amount of scientific spirit. It is a question of sensitivity: just look around;
just talk with some leading scientists and observe their lives, their work. Technocracy is replacing the joy of
scientific creativity.

The same thing could be said about poetry: Do you think we live in a golden age of poetry now because a
huge number of poems can be found on the internet, there are a lot of poetry competitions with hundreds of

participants, and there are many poetry clubs, etc.? No, the spirit of poetry is nothing to do with that. What then is?

ENERO
2014



ENERO
2014

El ocaso de la era cientifica | Martin Lépez Corredoira

If you cannot find an answer yourself, it is because you are not sensitive enough to poetry. Something similar
happens with sciences. It is necessary to be sensitive to scientific thought in order to appreciate its boom or
decadence.

The fact that science has become a big enterprise, consuming huge amounts of state funding has made it
more vulnerable to becoming politicized and subject to the social values of the masses rather than the values of a
thinking elite. Not only are scientists at the service of mediocre programs of research devised by mediocre scientists
who dedicate more time to bureaucracy and getting funds than to thinking about science; we have even reached the
incredible situation that ordinary people without much idea about science are being asked to propose topics for the
future direction of science. The argument is that people pay their taxes and scientists use part of these taxes to do
their science, so people have the right to choose which projects the public money is invested in. See, for instance,
the web page http://'www.reto2030.eu/, where people may vote for which scientific projects should be financed
before the year 2030. Not only mediocre scientists choose, now non-scientists also choose.

The problem for scientific institutions will probably come when its influence over society is reduced and
when the resources that science consumes begin to diminish. One possible reason for stopping the expansion of
scientific investment and causing its collapse is that science will reach the maximum expense that a society can
afford. Scientific institutions follow the structure of capitalism, so they must continuously grow. Experimental
science becomes more and more expensive with time, and science has opted for this way of no return, going always
for an increase in funds. When a limit is reached at which the investment in science can grow no more, a crisis will
become unavoidable. Nowadays, the richest countries invest around 3% of GDP in research and development, from
which 20% is for pure sciences, a ratio much higher than in the past, both in absolute and relative terms, and that
has grown continuously in the last few decades, with some small fluctuations. Possibly this is already close to the
asymptotic limit in terms of the relative ratio of money that a society can afford, so a crisis may be not very far
away. The crisis will also depend on circumstances in society: if the GDP of developed countries grows through
inflation, even at a constant ratio it will result in an increase of investment in science; the exponential fast growth
of the last few decades cannot be sustained but at least a slow growth may delay the death of science. The effect
will not be immediate. Possibly, many centres will continue for some decades with a decreasing budget, but
eventually they will recognize that no advances can be made with small budgets; even less than the few ones
obtained with the huge budgets they have got nowadays. Therefore, research centres will begin to close, one after
another.

A crisis in the business of science, a crisis of no return, may happen, and a dark age in the advance of
scientific knowledge might arise. This will not happen very fast but will be a slow process, possibly lasting several
generations, and this decline will not only affect science but the sinking of science will run parallel to the sinking of
many other aspects of our civilization. Indeed, they will most likely feed off each other. Science is a major
characteristic of our western culture, and our way of thinking. Therefore, the end of science will mean the end of
modern European culture, the twilight of an era initiated in Europe around the fifteenth century and which is

extended nowadays throughout the world: the scientific age.



Martin Lépez Corredoira | El ocaso de la era cientifica

Spengler and the Decline of the West

Professional philosophers make very few attempts to understand the present-day problems of science,
though there are some valuable rare exceptions. In most cases, these problems are only mentioned in order to
discredit science in general. Why is the kind of analysis in the present article (or the full version in the book of the
same title) so infrequent among the works of professional philosophers? I think there are two main reasons: 1)
Most of them do not have knowledge of science at close quarters but only through reading books, which do not
reflect the real problems; even in the few cases of philosophers with an education in science to the level of a
scientist, they do not dedicate their time to research so they only know about present-day problems by hearsay. 2)
They are not interested in revealing the miseries of another profession because they themselves share the same
problems in even greater magnitude. In this panorama, what has the “office-philosopher” to say about science?
Nothing different from what happens in his or her own house. At present, professional institutional philosophy has
as many problems as institutional science, and reading philosophy of science written by contemporary philosophers
working in a university is mostly a waste of time. Therefore, it is not strange that there should be silence about the
things criticized along this article. And these problems of science are not going to go away, nor are they to be
resolved by any paid philosopher (or sociologist or any group of administrators of culture paid for by the state).
These questions are things to be discussed by scientists themselves, and from the inside looking out.

Nonetheless, true “philosophers”, in the full sense of the word, even if they do not specialize in scientific
questions, may offer us interesting insights about many questions related directly or indirectly with the activity of
scientific research. Let us consider for instance the case of Spengler and his work The Decline of the West, a
masterpiece in many ways, with plenty of lucid ideas and admirable global vision; a giant, a brave thinker with a
strong character and something interesting to tell, rather than a boring treatise of trivialities and diplomatic
sentences of the kind so common among our dwarf-philosophers.

Spengler’s major conclusions are twofold:

1) There are three possible ways of a civilization developing: within magical, Apollonian or Faustian
conceptions of the world. Magical conceptions are associated with primitive cultures dominated by animism,
religions and other superstitions, of which there are still some remnants in present-day societies. The Apollonian
spirit is the characteristic of reason and logics, of the quantification of nature, typical of most scientific activities.
The Faustian spirit is characterized by the will, the feeling of a direction towards an end, the consciousness of
history.

2) The second conclusion is that the history of our culture can be compared with the history of other
civilizations and their developments, and in making that comparison it can be observed that western culture is

declining, it is reaching the end of its possibilities. The epoch of the arts is over, and now only rubbish is being

ENERO
2014



ENERO
2014

El ocaso de la era cientifica | Martin Lépez Corredoira

produced, as an illusion of art, keeping it alive. The epoch of philosophy is over. And the epoch of science is over

too.

Death of science consists of the existence of nobody able to live it. But 200 years of scientific orgies get
fed up in the end. It is not the individual but the spirit of a culture who gets fed up. And this is manifest by
sending to the historical world of nowadays researchers who are more and more small, mean, narrow and

infecund. (Oswald Spengler, The Decline of the West).

For Spengler, the epoch of mathematics is over, and there now remains only the work of conservation,
refining, polishing, and selection. Physics is also near its limit. What remains now is an industrial production of
hypotheses. Still, in the 1910s and 1920s, when Spengler wrote about this, there were important discoveries being
made in physics. Nonetheless, I think Spengler is right in his prediction about the decline of the scientific world, as
well as the decline of culture in general, a trend which may last many decades or centuries. In my opinion, he was
ahead of his time, and he saw the problems of the future in our civilization in a prophetic way. We must bear in
mind that the decadence of the Roman Empire lasted almost three centuries, after the death of Marcus Aurelius,
with certain fluctuations but following a general average trend of decline (Gibbon, 1776-1789). The same thing
may occur with the decline of our culture now: We have been declining all through the twentieth century, and we

will continue to do it during the twenty-first century.

Conclusions

Science is becoming a nonsense for humanity. During the last century, science has advanced more and
more in technical terms, more and more in its investment in very expensive experiments, in the amount of
information it generates, but it has gone backwards with regard to its motivation. The force which pushed humanity
to walk towards knowledge, enlightenment and reason is now pushing very weakly. Now, science continues to work
because of its inertia but is subject to some friction because to its erosion. Our science is tired, exhausted. It walks
entangled with economic forces rather than with human dreams. Science has lost its first attractiveness; only
simple technical operations remain.

Our science has become an animal without a soul, or it might be better to say, a colony of animals, a
group of organisms which devour human efforts and do not offer anything but growth for the sake of growth.
Scientific organizations behave like a colony of bacteria which reproduce as far as the available food/money allow.
The more you feed them, the more they grow: more Ph.D. students, postdocs, staff researchers, supercomputers,
telescopes, particle accelerators, papers, etc. And, if the money tap is closed, the people dedicated to science and
their by-products are proportionally reduced. This is not the science of Galileo, Darwin, or Einstein, who produced
their ideas when they felt the “spiritual” necessity to express them, independently of whether they were paid for

that or not; certainly for prestige, and for the pride in revealing new truths. Nowadays, there are very few things to



Martin Lépez Corredoira | El ocaso de la era cientifica

express, almost everything in science is reduced to find a small fiefdom of nature to analyse—whether there is any
fundamental question to solve in this analysis does not matter—, and publishing papers on it and getting citations
from colleagues with the aim of getting jobs and extra money for expenses. Getting money to employ more Ph.D.
students, postdocs ... and when these students and postdocs grow up, they become new senior researchers who ask
more money, and so on. The sense of all this industry is one of primitive life: just a struggle for survival and
spreading (intellectual) genes.

Why should science survive? It was important for our understanding of nature in the past, but it is not so
much now. Our philosophy of nature does not change, our Weltanschauung (world view) does not change with the
latest discoveries; only subtle details are now produced. Is it good for the individuals of the mankind to know so
many details about nature? And if it is not produced for each of us, “it will be, for whom?” (Unamuno).

The role that pure sciences (apart from technological applications) will occupy in the culture of the
humanity in the future is unknown now. Let us hope it will retain our tradition of understanding how nature
behaves, but in a different way from what we have known up until now. Let us wait and see if future generations

keep the best of it.

Referencias / References

J. S. Armstrong, “Peer review for journals: evidence on quality control, fairness, and innovation”, Science and
Engineering Ethics, 3, 63-84 (1997).

R. Gascoigne, “The Historical Demography of the Scientific Community, 1450-1900”, Social Studies of Science,
22(3), 545-573 (1992).

E. Gibbon, The History of the Decline and Fall of the Roman Empire, 1776-1789, Strahan & Cadell, London.

D. Gillies, How Should Research be Organised?, 2008, College Publications, London.

T. H. Huxley, “The Scientific Aspects of Positivism”, Lay Sermons, Addresses and Reviews, 1895, London

M. Lopez Corredoira, The Twilight of the Scientific Age, 2013, BrownWalker Press, Boca Raton (FL, EE.UU.).

J.-P. Luminet., “Is Science Nearing Its Limits? Summarizing Dialogue”, http://arxiv.org/abs/0804.1504 (2008).

R. K. Merton, “The Matthew Effect in Science”, Science, 159(3810), 56-63 (1968).

L. Smolin, The Trouble with Physics: The Rise of String Theory, The Fall of a Science, and What Comes Next,
2006, Houghton Mifflin Hartcourt, Boston (Massachusets, EE.UU.).

O. Spengler, Der Untergang des Abendlandes (2nd ed.), 1923. Traduccion al espafiol en: La decadencia de
occidente, 1998, Espasa Calpe, Madrid.

S. Thurner, R. Hanel, “Peer-review in a world with rational scientists: Toward selection of the average”,
http://arxiv.org/abs/1008.4324 (2010).

M. de Unamuno, Del sentimiento trdagico de la vida, 1913. Reedicion: 1999, Espasa Calpe, Madrid.

A. Unzicker, Vom Urknall zum Durchknall. Die absurde Jagd nach der Weltformel, 2010, Springer, Berlin.

C. Wenneras, A. Wold, “Nepotism and sexism in peer review”, Nature, 387, 341-343 (1997). ENERO

2014






Edmundo Moure Rojas | La poesia como medio de conocimiento de la naturaleza

La poesia como medio de

conocimiento de la naturaleza

Poetry as a way of knowing nature
Edmundo Moure Rojas

Resumen

En nuestra cultura occidental se da por entendido que el
conocimiento tiene su origen en la percepcién sensorial,
para acceder al entendimiento, cuyos procesos se alojan y
acttian en el cerebro, donde se lleva a cabo el analisis de la
razén, para completar el proceso cognoscitivo de
aprehension de la realidad. El ser humano, sin duda, posee
otros atributos fuera de la razén especulativa. Dentro de
ellos esta el ambito del arte, con su proceso creativo y su
visiéon simbdlica y representativa, que deviene en lo que
llamamos “conocimiento artistico” (poiesis), que se
desenvuelve a través de las diversas expresiones, entre las
que se encuentra la poesia, no como mero ejercicio de
versificacién ni conjunto de recursos semantico-expresivos,
sino como auténtica clave de acceso a aspectos de la
realidad que otras esferas del conocimientos no abordan ni
develan. Apoyados en este aserto, que desarrollaremos
como breve ensayo, elaborado desde nuestra propia
experiencia en el campo de la literatura, ejemplificado a
través de autores y textos que estimamos esenciales,
esperamos llevar a cabo este propodsito, dentro del amplio
marco de la Filosofia de la Naturaleza.

Palabras clave
Conocimiento, poesia, mito, metafora, entendimiento,

aprehension, simbolizacién, representacion, intuicion,
imagen, fendmeno, fenomenologia, espiritu.

Abstract

In our Western society it is taken for granted that
knowledge has its origin in perception, and so the brain
would do properly the entire process consisting in catching
what we usually call reality. No doubt, human beings have
other attributes than speculative reason, and, among them,
there is art, with its creative process and its symbolic and
representative vision which become what we call “artistic
knowledge” (poiesis). This develops in many different ways
of art expressions among which we find poetry, not just as
mere versification nor as a set of semantic-expressive means,
but as an authentic key to open some aspects of reality
known just through this poiesis and not through other kinds
of knowledge. To illustrate this idea, particularly within
Natural Philosophy, I appeal to my own experience in the
field of literature and give some examples from authors and
texts selected to this task.

Key Words
Knowledge, poetry, myth, metaphor, understanding,

apprehension, signs, representation, intuition, images,
phenomenon, phenomenology, spirit.

Fecha de entrada: 05-10-2013 Fecha de aceptacion: 21-11-2013

ENERO
2014






Edmundo Moure Rojas | La poesia como medio de conocimiento de la naturaleza

La poesia como medio de conocimiento de la naturaleza

Poetry as a way of knowing nature
Edmundo Moure Rojas

La poesia es conocimiento, salvacion, poder, abandono. Operacion capaz de cambiar al mundo, la
actividad poética es revolucionaria por naturaleza; ejercicio espiritual, es un método de liberacion
interior. La poesia revela este mundo; crea otro.

Octavio Paz

Hay dos maneras de conocer, que los misticos llaman Meditacion y Contemplacion. La
Meditacion es aquel enlace de razonamiento por donde se llega a una verdad, y la Contemplacion
es la misma verdad deducida cuando se hace substancia nuestra, olvidado el camino que enlaza
razones, y pensamientos con pensamientos. La Contemplacion es una manera absoluta de
conocer, una intuiciéon amable, deleitosa y quieta, por donde el alma goza la belleza del mundo,
privada del discurso y en divina tiniebla.

Ramoén del Valle-Inclan

La pasion del conocimiento estd insita en el artista completo... Fuente de amor; fuente de
conocimiento; fuente de iluminacion; fuente de descubrimiento; fuente de consuelo; fuente de
verdad... Si alguna vez la poesia no es eso, no es nada.

Vicente Aleixandre
El conocimiento; alcances del concepto

El conocimiento es un conjunto de informacion almacenada mediante la experiencia o el aprendizaje, o a
través de la introspeccion. En el sentido mas amplio del término, se trata de la posesion de multiples datos
interrelacionados que, al ser tomados por si solos, poseen un menor valor cualitativo. Sus relaciones analdgicas le
otorgan mayor o menor coherencia y profundidad.

El conocimiento tiene su origen en la percepcion sensorial, después llega al entendimiento y concluye,
finalmente, en la razén. Se dice que el conocimiento es una relacién entre un sujeto y un objeto. El proceso del
conocimiento involucra cuatro elementos: sujeto, objeto, operacion y representacion interna (proceso
cognoscitivo)'.

La ciencia considera que, para alcanzar el conocimiento, es necesario seguir un método. El conocimiento
cientifico no solo debe ser valido y consistente desde el punto de vista 16gico, sino que también debe ser probado

mediante el método cientifico o experimental. Su valor, en consecuencia, adquiere dimension universal.

! José Ferrater Mora, Diccionario de la Filosofia, Ercilla, Santiago de Chile, 1963.

ENERO
2014



ENERO
2014

La poesia como medio de conocimiento de la naturaleza | Edmundo Moure Rojas

La forma sistematica de generar conocimiento tiene dos etapas: la investigacion basica, donde se avanza en
la teoria; y la investigacion aplicada, donde se ratifica in situ la informacion (desarrollo empirico).

Cuando el conocimiento puede ser transmitido de un sujeto a otro mediante una comunicacion formal, se
habla de conocimiento explicito. En cambio, si el conocimiento es dificil de comunicar y se relaciona a
experiencias personales o0 modelos mentales prefigurados, se trata de conocimiento implicito.

Para el fenomenodlogo Gaston Bachelard, que nos interesa particularmente, porque atna su calidad de
fenomenologo con la de poeta, habiendo desarrollado notables trabajos sobre la génesis y proyeccion de los factores
naturales que inciden en la creacién estética, a través de los elementos esenciales: agua, fuego, aire, tierra,
especialmente por medio de su fenomenologia del espacio, hay dos tipos de conocimiento:

1) El conocimiento comun u ordinario. Bachelard considera que el conocimiento comun es el producto del
empirismo, es decir, de la observacion de los fendmenos del entorno por medio de nuestros sentidos, sin el tamiz
del espiritu critico del cientifico, pero con un caracter pragmatico que sera avalado por el sentido comun, esa suerte
de axiologia colectiva que se sostiene en lo consuetudinario.

2) El conocimiento cientifico. Es un saber estructurado, con alto nivel de abstraccién, que describe los
fenomenos de la Naturaleza. Este tipo de conocimiento cientifico ha logrado distanciarse enormemente del
conocimiento ordinario, formando una verdadera ruptura epistemologica. Si una persona comun escucha la
conversacion de dos ingenieros informaticos, por ejemplo, lo mas probable es que no comprenda casi nada de lo
que hablan. Estaremos en presencia de un saber especializado que se expresa en una jerga predefinida, lo que
caracteriza a las cada vez més diversificadas profesiones.

Gaston Bachelard plantea que los avances de las ciencias no se dan por una acumulacion de nociones, sino
sobre todo, por el cambio radical del conocimiento antiguo a un nuevo discernimiento, que corrige y “rompe”
radicalmente con el conocimiento anterior, construyendo nuevos conceptos y nuevos métodos a partir de una
constante y progresiva sustitucion. Una aguda frase de Gaston Bachelard expresa que: “La ciencia no se desarrolla
por evolucion sino por revolucion™.

Bachelard analiza el desarrollo de la Fisica, en donde aprecia una ruptura epistemologica evidente entre el
mecanicismo determinista de la Fisica newtoniana, en la que el Universo funciona como la estructura de un reloj
mecanico, hasta el relativismo de la Fisica de Einstein, donde ni siquiera el tiempo es absoluto, sino que depende de
la velocidad del observador, de los condicionantes espaciales y de la masa de los cuerpos.

En su obra: “El nuevo espiritu cientifico™, dice: “El espiritu cientifico es esencialmente una rectificacion
del saber. El conocimiento cientifico juzga a su pasado, y lo condena. Su estructura es la conciencia plena de sus
errores historicos. Cientificamente, se piensa en lo verdadero como rectificacion histérica de un largo proceso de
error, se piensa en el fenomeno cientifico como la rectificacion de la ilusiéon comuin y primera”.

En cuanto al origen del conocimiento, Gaston Bachelard pone tanto al empirismo como al racionalismo en

dos posiciones extremas, cuyo centro es el materialismo racionalista. Estos conceptos han influido en numerosos

? Gaston Bachelard, El Nuevo Espiritu Cientifico, Siglo XXI, México, 2000.
3
Ib.



Edmundo Moure Rojas | La poesia como medio de conocimiento de la naturaleza

pensadores, como el norteamericano Thomas Kuhn®, que habla del cambio de paradigmas de una comunidad
cientifica, en su obra maestra “La estructura de las Revoluciones cientificas™.

Pero Gaston Bachelard no permanece adscrito a ninguno de los dos tipos de conocimiento que estudia y
describe, movido por su inquictud filoséfica. Se percata que “imaginar es ausentarse, es lanzarse hacia una vida
nueva”, y que “el sofiador entra en el mundo de los poetas”. Esto significa para ¢l también una ruptura con las
rigidas concepciones anteriores, puesto que “un filésofo formado en el racionalismo debe olvidar su saber, romper
con todos sus habitos de investigacion filosofica si quiere estudiar los problemas planteados por la imaginacion
poética”. He aqui la clave para que el fenomenodlogo acceda a un nuevo y vasto mundo del pensamiento humano.
Da a luz dos obras capitales: La poética del espacio (1957) y La poética del ensueiio (1960), textos reveladores de
ambitos llenos de iméagenes que nos hablan desde el meollo creador del quehacer estético, cumpliendo una vez mas
el aserto de Holderlin: “El hombre es un dios cuando suefia y un mendigo cuando piensa”.

Al final de su largo periplo entre la razéon comun y la especulativa, entre el pensamiento concreto y el
abstracto, Bachelard retorna a los origenes, ayudado por la propia naturaleza, que le ofrece otras vias desde sus
elementos primordiales donde el hombre vive, suefia y crea sin otros limites que los de la esclavitud temporal.

Escribe en 1961 un breve texto de ensofiacion poética La llama de una vela, y en su introduccioén nos dice:

En este pequeifio libro de simple suefio, sin la sobrecarga de ninglin saber, sin aprisionarnos en la unidad de
un método de encuesta, queriamos expresar, en una serie de capitulos breves, hasta qué punto se renueva el
suefio de un sofiador en la contemplacion de una llama solitaria. La 1lama es, entre los objetos del mundo
que convocan al sueflo, uno de los mas grandes productores de imagenes. La llama nos obliga a imaginar.
Ante una llama, en tanto se suefia, lo que uno percibe al mirar no es nada en relaciéon con lo que se

imagina. La llama lleva a los diversos dominios de la meditacion su carga de metaforas e imagenes.

Como podemos apreciar, la compleja operacion del conocimiento, acepta variados caminos para su
realizacion; sin embargo pareciera ser que el cartesianismo dominante en el pensamiento occidental en los ultimos
siglos, solo permitiera reconocer como valido el proceso que deriva del paradigma positivista, afianzado y
sostenido por el actual cientificismo.

Concientes de que éste no es el Gnico medio para alcanzar el conocimiento, es dable reconocer la eficacia
de otros métodos, descartados como irracionales o poco cientificos por quienes aceptan solo lo que proviene del
empirismo, enfocaremos nuestro analisis en el proceso del conocimiento artistico (lo poético) como el mas
contrastante con el cientifico positivista y tomaremos, dentro de él, como emblematico, el conocimiento adquirido a
través del ejercicio de la poesia en tanto paradigma de la aventura de la creacion (poiesis). Sin creacion no hay
ciencia y menos tecnologia; ahondar en este tipo de conocimiento, por lo tanto, puede ser valioso, no sélo para el

artista, sino también para el cientifico y el tecnélogo; tal vez estos campos, que divergieron por un proceso

‘»'Thomas S. Kuhn, La estructura de las revoluciones cientificas, FCE, México, 1971.
* Aporte de José Antonio Mideros Vaca, Red Docente de Tecnologia Educativa, Internet.

ENERO
2014



ENERO
2014

La poesia como medio de conocimiento de la naturaleza | Edmundo Moure Rojas

histérico, a través del cual la acelerada division del trabajo desembocara en la atomizacion del llamado especialista,
estén llegando al tiempo en que confluyan, para procurarnos una vision integral de la realidad, lo que constituyo
alguna vez el sentido y proposito esencial de la Filosofia.

No es casualidad que la separacion de sujeto y objeto haya sido puesta en tela de juicio al comenzar el
siglo, si analizamos el desarrollo de los paradigmas cientificos. Aceptar las paradojas del conocimiento es también
aceptar al hombre como un ser paraddjico. El poeta es el arquetipo de este modo de ser contradictorio: si el
cientifico tiene en las palabras un instrumento de comunicaciéon y pensamiento, en el poeta el instrumento es,
ademas, objeto del conocimiento, y cuando, como sujeto del conocimiento, vuelve la mirada hacia su mismidad, se
vuelve asimismo objeto de ese conocer. Vemos entonces, que la dilucion de sujeto y objeto que se plantea a partir
de la teoria de los quanta en las ciencias naturales, y con mayor énfasis, por su propia problematica, en las ciencias
sociales, para la poesia nunca fue desconocida ni negada en funcioén de un pretendido objetivismo, porque fue una
realidad permanente de su practica, que quiere llegar al Ser partiendo del ser mismo.

Entrar en el campo de lo filosofico para desentrafiar la esencia de este proceso sera entonces
imprescindible, a partir de este ultimo reconocimiento, propio de la condiciéon humana del aprendizaje intelectual y
aceptando la inteligencia como una potencia del espiritu del hombre que le lleva, no solo mas alla de la
organizacion significativa de lo que aprehende, sino en la comprension de los contenidos que “hasta ahora eran de
caracter sensible pasan a ser efectivamente inteligibles, de la materialidad del fantasma se avanza a la espiritualidad

296

de la idea™. Con la inteligencia, el hombre reconoce la realidad, pero para llegar a la verdad, mas alla de lo

empirico y tangible, debe trascenderla y es ahi donde vislumbramos su condicion espiritual.

La poesia, medio y expresion de conocimiento

Todo lo mas que puede esperar la filosofia es llegar a hacer complementarias la
poesia y la ciencia, unirlas como a dos contrarios bien hechos.

Gaston Bachelard.

La poesia es también un medio para conocer, para expresar y, en ocasiones, para develar complejidades del
mundo que no siempre se resuelven con la desnuda materia en mesas de viviseccion o probetas de laboratorio o
telescopios o camaras cibernéticas. Esto esta muy ligado a la simbolizacion, por supuesto, y posee, un claro acento
de origen poético.

El primer proceso de simbolizacion poética de la naturaleza quiza sea el del mito, forma esencialmente
metaforica y figurativa. Hay muchisimos ejemplos, en diversas culturas, de esta manera de observar la naturaleza e
intentar develarla mediante la apropiacion por el lenguaje, en un proceso de nominacion que es muy anterior a la
racionalizacion logica y al juicio kantiano. Citaré un par de ellos, por su significacion poética.

Ustedes conocen bien al murciélago, ese feo y repugnante bicho a quien los citadinos endilgan numerosos

¢ Gastén Bachelard, El Nuevo Espiritu Cientifico.



Edmundo Moure Rojas | La poesia como medio de conocimiento de la naturaleza

males —algunos claramente supersticiosos—, incluyendo la transmision de la hidrofobia (cientifico) y las
perversidades de dracula (morbo del terror)... Su nombre deriva de mur (raton) y caecus (ciego)... En el interior de
la Galicia campesina existe la palabra morcego (gallego-portugués), pero los campesinos llaman al mamifero
volador abrenoite, en hermosa y acertada metafora que le atribuye ser ¢l quien abre las tinieblas, el portero de la
noche, que surge en el momento preciso entre lusco i fusco’, para emprender sus tareas higiénicas de eliminacién de
alimafias dafiinas para las plantas y la incipiente cosecha. Dos visiones, dos conocimientos, ;cual de ellos es mas
rico y develador?, jacaso uno sustituye al otro y nos lleva a prescindir de él como en un proceso de lucidez en la
evolucion cientifica que descartara la intuicion poética?

En la sintesis de esta metafora estd implicito un conocimiento-entendimiento de la naturaleza que no
procede de un juego verbal o de una nominacion arbitraria. El campesino conoce, a través del comportamiento del
bicho alado, la hora exacta del creptsculo, con mayor precision atin que por medio del reloj digital. Asimismo
entiende un aspecto del ciclo vital de su entorno e intuye la armonia del universo que han buscado cientificos y
sabios durante milenios.

Y cuando los aldeanos hablan de sus trigales y dicen tierras de panllevar, otorgando al trigo el mas alto
sacramento de sus oficios. Y la lucida sinécdoque del “pan”, como elemento y objeto palpable y su homénimo “pan
nuestro de cada dia”, para prefigurar el alimento universal. La palabra adquiere, por la poesia, la capacidad de
agregar sentidos y de ampliar su radio, enriqueciendo el acervo del conocimiento humano, transformandolo en
auténtico saber, a través del ejercicio constante de la representacion simbolica que permite a la inteligencia acceder

a los planos del entendimiento estético del mundo. Segiin Miguel Espinoza:

Por conocer se entiende, grosso modo, o bien constatar y percibir algo, o bien constatar y percibir algo con
comprension, con penetracion intelectual del objeto conocido. Es evidente que el segundo sentido es
preferible y en ese caso un verso, una frase enigmatica, una metafora brillante no significan, en si,
conocimiento: habria que explicarlas, darles un contexto.

Una expresion poética da que pensar, pero ;jes eso conocimiento? ;Y qué hacer de las diferentes
interpretaciones? Como quiera que se considere el conocimiento, implica verdad o algo muy cerca de la
verdad y objetividad. Entonces jen qué sentido cuenta como conocimiento algo interpretable de varias
maneras? Si la expresion poética no va rodeada de explicaciones desarrolladas con expresiones de
significacion univoca que demuestran su justeza, su verdad o su probabilidad, lo afirmado poéticamente
parece arbitrario. Eso me pasa a mi, por ejemplo, con las citas hechas por Edmundo de Pessoa. Como no
conozco el pensamiento de Pessoa, no sé qué pensar ni como pensar lo que afirma. Segin Ortega y Gasset,
la claridad es la amabilidad del filésofo. Tendriamos entonces que combinar la intuicién poética con la

claridad de la prosa.

7 “Lusco y fusco”: En lengua gallega, designa el momento en que el creptisculo pasa de la luz postrera a la oscuridad de la noche.

ENERO
2014



ENERO
2014

La poesia como medio de conocimiento de la naturaleza | Edmundo Moure Rojas

Estas precisiones de Miguel Espinoza surgieron ante el envio, por mi parte, de breves citas de Fernando
Pessoa®, ese gran poeta lusitano del escepticismo, contable de oficio de supervivencia y familiarizado con las
entidades numéricas, como ejemplos textuales de un vate que reflexiona a través de sus versos, apoyandose en la
intuicion poética para aprehender la realidad que le desasosiega, es decir, para buscar otras respuestas al prurito de

conocer. Veamos.

Toda la vida del alma humana es un movimiento en la penumbra. Vivimos en medio de un crepusculo de la
conciencia, nunca seguros de lo que somos o de lo que creemos ser. En los mejores de nosotros habita la
vanidad de alguna cosa, y hay un error cuyo angulo desconocemos. Somos algo que sucede en el entreacto
de un espectaculo; a veces, a través de ciertas puertas, entrevemos lo que quizas no sea sino un decorado.
Todo es confuso, como voces en la noche.

El tnico arte verdadero es el de la construccion. Pero el medio moderno hace imposible la aparicion de
cualidades de construccion en el espiritu.

Por eso se desarroll6 la ciencia. La unica cosa en la que existe construccion hoy dia es una maquina; el
tinico argumento en el que hay encadenamiento es el de una demostracion matematica.

El poder de crear precisa de un punto de apoyo, de la muleta de la realidad.

El arte es una ciencia...

En sus escritos tempranos y hasta hace poco inéditos, Jorge Luis Borges, ese fino pensador y poeta, nos
habla acerca de la metafora, estableciendo entre ésta y la explicacion cientifica de un fenémeno, una curiosa

analogia, semejante, incluso, con la convencion de una férmula matematica.

No existe una esencial desemejanza entre la metafora y lo que los profesionales de la ciencia nombran la
explicacion de un fendmeno. Ambas son una vinculacion tramada entre dos cosas distintas, a una de las
cuales se la trasiega en la otra. Ambas son igualmente verdaderas o falsas.

Explicar, por ejemplo, el dolor en términos de histologia, de sacudimiento del sistema nervioso, de
caries..., equivale a escamotear lo explicado. Claro que esta nomenclatura puede ofrecer una utilidad
practica, semejante al alivio intelectual que proporciona en una operacion algebraica el hecho de rotular las
cantidades x, y o z. Pero es absurdo creer que estas claves puedan cambiar o esclarecer en modo alguno las
cosas que rotulan. La luz —la sensacion luminica, verbigracia— es algo definitivamente demarcable de las
vibraciones en que la traduce la Optica. Estas vibraciones no constituyen la realidad de la luz. ;Como creer,
ademas, que una cosa pueda ser la realidad de otra, o que haya sensaciones trastocables —
definitivamente— en otras sensaciones?

Asi, cuando un geometra afirma que la luna es una cantidad extensa en las tres dimensiones, su expresion

no es menos metaforica que la de Nietzsche cuando prefiere definirla como ‘un gato que anda por los

8 Fernando Pessoa, EI Libro del Desasosiego, Plaza & Janés, Barcelona, 1986.



Edmundo Moure Rojas | La poesia como medio de conocimiento de la naturaleza

tejados’. En ambos casos se tiende un nexo desde la luna (sintesis de percepciones visuales) hacia otra
cosa: en el primero, hacia una serie de relaciones espaciales; en el segundo, hacia un conjunto de
sensaciones evocadoras de sigilo, untuosidad y jesuitismo... Ahora bien, ninguno de estos mitos, ni el mito
geometral que identifica la luna con un s6lido; ni el mito fisico que identifica este solido con un acervo de
atomos, fragmentables a su vez en electricidad, ni el mito lirico se presentan como simples reemplazos del
trozo de realidad que desnudan. Antes son —como todas las explicaciones y todos los nexos causales—
subrayaduras de aspectos parcialisimos del sujeto que tratan, hechos nuevos que se agregan al mundo.
Considerada asi, la metafora asume el caracter religioso y demitrgico que tuvo en sus principios (en este
sentido podemos entender la sinonimia que establece Borges entre mito y metéafora’), y el creacionismo'’
—al menos en teoria— se justifica plenamente. Definamos pues, la metafora, como una identificacion
voluntaria de dos o méas conceptos distintos, con la finalidad de emociones, y estudiemos algunas de sus

formas...!!

Cuando hablamos de la poesia no nos referimos a ella como un género literario acotado por al afan
clasificatorio de los lingiiistas, ni a sus aparentes juegos semanticos, ni a sus recursos expresivos, sino a la
condicion estética de interpretacion y apropiacion del mundo, presente en todas las artes, perceptible gracias a los
atributos de la conciencia intuitiva y reflexiva que se expresan como facultad creadora, presente en la etimologia de
la palabra griega como “condicion de producir, de crear”. A proposito, nos dice Wilhelm Dilthey, en su célebre

(12
Pocetica "

El principio aristotélico de la imitacion era objetivista, andlogo a su teoria del conocimiento; desde que la
imitacion penetré por todas partes en la facultad subjetiva de la naturaleza humana y tuvo en cuenta su
capacidad auténoma para transformar los datos de los sentidos, tampoco pudo sostenerse en la estética el
principio de la imitacién. También se impuso en una nueva estética la misma nueva actitud de la
conciencia que se manifiesta en la teoria del conocimiento, desde Descartes y Locke. La investigacion
causal o virtual tratdé también aqui, como en el terreno de la religion, del derecho, del saber, de determinar

la fuerza o la funcidn de que proceden el arte y la poesia.

En Lecciones sobre Estética", Hegel expone la hipotesis de que la poesia es mas antigua que la literatura;
la poesia es la representacion originaria de lo verdadero, es el saber en el cual lo universal todavia no ha sido
separado de su existencia viva y de lo particular, de la ley y el fenomeno; la finalidad y el medio aiin no se han

opuesto uno al otro, comprendiéndose el uno en el otro y a través de los otros.

?Nota del autor.

' Referencia al Creacionismo, escuela estética inventada por Vicente Huidobro y Pierre Reverdy, vigente en la época de este escrito borgeano,
hecho en al Paris de las vanguardias de la década del *20.

"' Jorge Luis Borges, Textos Recobrados (1919-1920), Editorial Sudamericana, Buenos Aires, 2012.

"> Wilhelm Dilthey, Poética, Losada, Buenos Aires, 1968. ENERS
"% Georg Friedrich Hegel, Lecciones sobre Estética, edicion virtual en pdf, J. Gabas, 1989.




ENERO
2014

La poesia como medio de conocimiento de la naturaleza | Edmundo Moure Rojas

La poesia no se limita a expresar contenidos ya conocidos por las entidades; la poesia, a través de imagenes
que le son propias, multiplica y diversifica los contenidos conocidos, transformandolos en continentes y contenidos
inéditos, polimérficos y polifonicos.

Para Hegel, la Poesia es Conocimiento y atn pertenece, junto con la Religion y la Filosofia, a la esfera de la
verdad absoluta. La Poesia es semantica sublimada que gesta la intimidad y la inmanencia del universo nuestro,
expresado por medio de la sintesis irrepetible de la poesia, que actia y acciona sobre el mundo como una cdmara de
instantaneas hechas de lenguaje, para prefigurar y fijar un momento inico en el lente del verbo hecho verso. En esta
vision o perspectiva confluyen Hegel, Dilthey, Heidegger y Bachelard, de cuyos notables aportes hemos extraido lo
que nos parece de mayor significacion para este trabajo.

Hay objetos y situaciones, poesias o paisajes que producen reacciones afectivas en la mayoria de los seres
humanos, si no idénticas, por lo menos similares; algo que puede ser la manifiesta existencia de un espiritu estético
comun a todos, sin importar su distinta y distante procedencia en el espacio y en el tiempo. La universalidad de lo
estético nos habla de facultades del entendimiento comunes a todas las culturas. De ellas nace la vision mitologica
del mundo, como clave de un saber incipiente. Entendemos el mito como una expresion primigenia de la vision
poética que el hombre extrae de si mismo y proyecta en su entorno, clave de un conocer que estd atn lejos de toda
reflexion consciente.

Los mitos son representaciones poéticas primarias con que el ser humano tratdé de entender y descifrar los
enigmas de la Naturaleza. Cuando el hombre carecia de herramientas logicas y métodos empiricos para conocer el
mundo, apelod a la simbolizacion mitica. Asi, la serpiente emplumada de los pueblos americanos y el caballo alado
de los griegos, constituyen elementos de la vision poética del universo, previa a la perspectiva cientifica, ésta muy
posterior en el desarrollo del pensamiento, aunque no desplace a aquélla, sino que la complemente, desde una
perspectiva distinta. Cincuenta mil afios o mas, antes de la era cristiana, tuvo lugar, en el extremo sur de nuestra
América, un colosal cataclismo que desmembrd el continente en infinidad de islas e istmos. Sus efectos estan a la
vista y podemos apreciarlos a través de la cartografia. Los fisicos, gedlogos y gedgrafos nos lo explican hoy por
medio de sus analisis cientificos, con las imprecisiones propias de la enorme distancia en el tiempo y en el espacio.
Pero ya contdbamos con una explicacion mitica de aquel fenomeno, transmitida no sélo por la oralidad, sino
también a través de la informacion genética.

Me refiero al mito chilote de las dos serpientes: Tentén Vili y Caicai Vilu. Sostuvieron entre ellas un
terrible combate que durd varios siglos. La primera, encarnaba el espiritu de la tierra; la segunda, el espiritu del
mar. La lucha se inclin6 a favor de Tentén Vila. Su feroz contrincante se hundié en las profundidades del océano,
mas no fue aniquilada. Cada cierto tiempo despierta de sus suefios y busca a su enemiga. La tierra vuelve a temblar,
en sismos recurrentes que reviven el mito y su pavor ancestral.

La poesia no produce imagenes la poesia produce y desarrolla imaginaciones. La poesia esta signada por la
impronta de la universalidad y de la totalidad, que constituye su caracter, ethos. La poesia es la verdad filosofica

que estd manifiesta en la inmediatez de la imagen y en la universalidad del concepto. Lo que definimos como



Edmundo Moure Rojas | La poesia como medio de conocimiento de la naturaleza

naturaleza physis es un Poema contenido y expresado en caracteres misteriosos y admirables, como advierte Gaston
Bachelard.

Los cientificos suelen reemplazar la palabra ‘misterio’ por el concepto ‘problema’. Es un método simple
para evitar el desconcierto inquietante que lo misterioso provoca en el ser humano. ‘Problema’ es un asunto
pendiente, por dilucidar, que se archiva en las carpetas derivadas al futuro. El artista, sea poeta o musico o pintor, se
deja atraer por los enigmas de la existencia, que se le presentan como reto de las formas, los colores, las texturas,
los sonidos y las palabras. El Poeta —entendido genéricamente como el artista— utiliza los instrumentos de la
simbolizacion, la representacion, la prefiguracion, la analogia, recursos que estan en ¢l antes de pensarlos como

herramientas o utensilios cientificos para intervenir la materia.

La facultad imaginativa, una potencia poética

Pero la imaginacion no soélo es la facultad de formar imagenes, sino de transformarlas en una movilidad
constante. “Si no hay cambio de imagenes —escribe Bachelard en EI Aire y los Suefios—, union inesperada de
imagenes, no hay imaginacion”."*

Desde la Psicologia y la Filosofia Bachelard aborda ese problema con el fin de descubrir como el poeta
une el dinamismo psiquico y la reflexion filosofica en la imagen poética. La poesia, cree Bachelard, no es
simplemente lo que sus palabras describen ni lo que evocan ni lo que afirman; por debajo del verso y de su
significado, prevalece el silencio que es un pensamiento oculto, secreto, aflorado desde sus raices hundidas en el
suefio. Es el complemento onirico de la etimologia, que nos muestra el silencio como un eco ensordecido del
lenguaje, y asimismo como una posibilidad en ciernes de nuevos significados, porque en la poesia el verbo se
entrelaza en interpretaciones sucesivas y coherentes.

Heidegger, en Holderlin y la esencia de la poesia, a través de cinco sentencias, nos ofrece un analisis de
la poética de Hdolderlin, con el objeto de iluminar lo que llamamos “el habitar poético del mundo”, uno de los
moviles posibles y necesarios para entender lo que somos y lo que nos rodea, para aprehender la Naturaleza y
develar parte de sus enigmas, a través de esa dualidad entre la palabra y la cosa, que la poesia es capaz de

apropiarse desde lo esencial. En Memoria (Andenken) dice Holderlin:

“Mas lo permanente lo instauran los poetas” (IV, 63). Esta palabra proyecta una luz sobre nuestra pregunta
acerca del origen de la poesia. La poesia es instauracion por la palabra y en la palabra. Qué es lo que se
instaura? Lo permanente. Pero ;puede ser instaurado lo permanente? ;No es ya lo siempre existente? jNo!
Precisamente lo que permanece debe ser detenido contra la corriente, lo sencillo debe arrancarse de lo
complicado, la medida debe anteponerse a lo desmedido. Debe ser hecho patente lo que soporta y rige al

ente en totalidad. El ser debe ponerse al descubierto para que aparezca el ente. Pero aun lo permanente es

li' Gaston Bachelard, E/ Aire y los Suerios, FCE, México, 1983.
"> Martin Heidegger, Holderlin y la Esencia de la Poesia, FCE, Buenos Aires, 1992.

ENERO
2014



ENERO
2014

La poesia como medio de conocimiento de la naturaleza | Edmundo Moure Rojas

fugaz. “Es raudamente pasajero todo lo celestial, pero no en vano” (IV, 163). Pero que eso permanezca,
eso esta “confiado al cuidado y servicio de los poetas” (IV, 145). El poeta nombra a los dioses y a todas las
cosas en lo que son. Este nombrar no consiste en que solo se prevé de un nombre a lo que ya es de
antemano conocido, sino que el poeta, al decir la palabra esencial, nombra con esta denominacion, por
primera vez, al ente por lo que es y asi es conocido como ente. La poesia es la instauracion del ser con la
palabra. Lo permanente nunca es creado por lo pasajero; lo sencillo no permite que se le extraiga
inmediatamente de lo complicado; la medida no radica en lo desmesurado. La razén de ser no la
encontramos en el abismo. El ser nunca es un ente. Pero puesto que el ser y la esencia de las cosas pueden
ser calculados ni derivados de lo existente, deben ser libremente creados, puestos y donados. Esta libre

donacion es instauracion.

Pero al ser nombrados los dioses originalmente y llegar a la palabra la esencia de las cosas, para que por
primera vez brillen, al acontecer esto, la existencia del hombre adquiere una relacion firme y se establece en una
razon de ser. Lo que dicen los poetas es instauracion, no solo en sentido de donacién libre, sino a la vez en sentido
de firme fundamentacion de la existencia humana en su razén de ser. Si comprendemos esa esencia de la poesia
como instauracion del ser con la palabra, entonces podemos presentir algo de la verdad de las palabras que
pronunci6 Holderlin, cuando hacia mucho tiempo la noche de la locura lo habia arrebatado bajo su proteccion.

Después de Holderlin, Heidegger analizara la obra poética de Georg Trakl, a quien designa como sucesor
del primero. En la obra de Heidegger, precisamente como en la de Trakl, se estd constantemente buscando retornar
al origen, ya sea por el camino hermenéutico, ya por las sefiales de ruta dejadas en el devenir etimoldgico de las
palabras o mediante la reconstruccion de sentidos primigenios a través de ejemplos tomados de una vida de aldea,
en la cual se puede percibir una gran nostalgia, la misma que ¢l —Heidegger— reconoce en la poesia de Trakl. Una
nostalgia por aquel mundo del orden inmemorial de las aldeas y de los campos, en donde siempre se produce la
misma segura rotacion de las siembras y las cosechas, de sepultacion y resurreccion, tan similares a la gestacion de
los dioses propios de la poesia de Holderlin. En las obras de Heidegger vemos las cosas dotadas de vida, las cosas
vividas, el trato con las cosas cotidianas, con las cosas admitidas en nuestra confianza intima; esto es lo que
Heidegger entendera como el ser de lo util, en una nueva vision de los alcances de la palabra poética.

Heidegger alude, a través de la imagen de la casa, al sentido espiritual del hogar, como espacio en el que se
produce la unidad espiritual de los seres humanos con las cosas. Es asi como Heidegger realiza una lirica

descripcion de su hogar ideal, una granja, en la Selva Negra:

Lo que ordena aqui la casa es la autosuficiencia que permite al cielo y la tierra, a los dioses y a los mortales
formar una tnica unidad con las cosas. Es eso lo que sitlia la granja mirando al sur, en la ladera de la
montafia protegida por los vientos, entre los prados cercanos al manantial, y la dota de un tejado con ancho
voladizo de guijarros, cuya caracteristica pendiente no s6lo aguanta el peso de la nieve, sino que desciende

hasta abajo para resguardar las habitaciones de las tormentas durante las largas noches invernales. No



Edmundo Moure Rojas | La poesia como medio de conocimiento de la naturaleza

olvida el altar en un rincén, detrds de la mesa comunitaria, y halla sitio en la habitacién para el sagrado
lugar del parto y para el ‘arbol de los muertos’ —pues asi llaman aqui al ataid—, y de ese modo determina,
para las distintas generaciones que conviven bajo el mismo techo, el cardcter de su viaje a través del
tiempo. La habitabilidad artesana, surgida ella misma de la morada, que ain emplea sus herramientas y sus

estructuras como si fueran cosas, edifica la casa de labor.

Pero no se trata de un supuesto “realismo lirico”, sino de una observacion poética que redefine ese mundo

buscando, a través de sus representaciones simbolicas, un significado que supere lo cotidiano material y pedestre.

Filosofos y lingiiistas ante el ser de la poesia

El caminar del hombre por la historia pronto necesitd de una actitud mas libre ante la vida y el mundo. La
cosmovision poética aparece, asi, no con la pretension de influir en la realidad —como es el caso de los sacerdotes
o hechiceros primitivos— ni de conocerla —como es el caso de la ciencia— sino de comprenderla. La poesia libera
al ser humano de su indefension precedente; ensancha sus horizontes y le abre los ojos a una realidad ante la que se
siente, de alguna manera, fortalecido merced a esta nueva actitud: “La significacion de la obra de arte reside en que
una cosa singular, dada en los sentidos, se separa del nexo de la produccion y la accion y se eleva a expresion ideal
de las relaciones vitales”.

El poeta, el artista se asoma a todo lo que la vida tiene de encanto, profundidad, belleza y perdicion para
interpretarlo seglin su propia sensibilidad y transmitirlo a sus semejantes por medio de la obra de arte. No obstante,
la cosmovision poética tampoco es, a juicio de Dilthey, el ultimo eslabon en la cadena que conduce a la respuesta a
la gran pregunta de la vida. Toda vision del mundo aspira a convertirse en un saber significativo, perdurable y
universalmente valido, una gloria que inicamente est4 reservada a la metafisica. Esta aparece cuando la concepcion
del mundo se ha fundado cientificamente a través de conceptos y se presenta con pretension de validez universal.
Puede decirse que la cosmovision metafisica aspira, en opinion de Dilthey, a dirigir la sociedad humana a través del
pensamiento: “Por esto, cada gran sistema metafisico es como un foco de muchos rayos, que ilumina todas las
partes de la vida a que pertenece”.

Segun Dilthey, cada arte muestra relaciones que trascienden la individualidad del ser humano, dandole un
significado mas general a su existencia. De todas las artes, se destaca la poesia como representacion de sucesos
irreales. La poesia ofrece al hombre la posibilidad de vivir situaciones diferentes y posibilita, también, una
conexion distinta con el mundo que lo rodea, abstrayendo al alma de toda opresion de la realidad. Aunque no se
trata de un burdo escape ni de un refugio en torres de marfil, sino a una ampliacion de perspectiva y de sentido de la
Naturaleza.

Dilthey afirma que la poesia es el organo de la comprension de la vida, ya que con su obra, el poeta
conduce al lector a conocer algo que trasciende su existencia. La poesia revela la naturaleza de la vida, descargando

al alma de la carga de la realidad. Segun las propias palabras de Dilthey “al satisfacer el hombre el secreto afan de

ENERO
2014



ENERO
2014

La poesia como medio de conocimiento de la naturaleza | Edmundo Moure Rojas

llevar a cabo en la fantasia posibilidades vitales que no pudo realizar, ensancha su propio ser y el horizonte de su
experiencias de la vida”

Adriana Yafiez Vilalta, filologa de la UNAM, nos dice que el poeta se convierte, siguiendo la metafora del
mundo como correspondencia y como analogia, en un traductor, en un descifrador. Cada poema es una lectura de la
realidad. Cada lectura es una traduccién y cada traduccion es una nueva escritura. Al escribir el poema, el poeta
descifra el universo para cifrarlo de nuevo. Del mismo modo que los lectores convertimos el poema del poeta en el
poema del lector, en una sucesion de interpretaciones.

Pero la mision del poeta no es solo la de traducir, la de cifrar, la de volver a ocultar. El poeta es también el
que desnuda, el que descubre, el que des-vela. Al quitar los velos, mas alld de todos los rostros y de todos los
nombres, esta el lenguaje en su nivel mas originario. Al quitar las mascaras, el poeta descubre aspectos de esa
verdad total que estd hecha de multiples verdades.

Asi, el poeta llega a expresar lo esencial también a través de los silencios que integran y completan toda
escritura; aquello que leemos en lo que no se dice, lo no dicho, lo indecible. El pensamiento y su sombra. La
palabra y el silencio de la palabra. La imagen y la ausencia de la vision.

Desciframos para conocer mas y de mejor manera, ampliando los alcances del lenguaje, no limitandolos a
cifras numéricas o guarismos tecnologicos. De lo contrario, el robot reemplazaria al ser humano y la computadora
sustituiria nuestra inteligencia. El conocimiento humano se manifiesta y a €l se accede, solo en virtud de las
correspondencias y no en la estructuracion de caminos opuestos y excluyentes. Si el cientifico no “entiende la
poesia” ni aprecia su eficacia cognitiva, mas alla de una suerte de juego de artificios verbales o efusiones de una
intimidad dolida, el problema es del empirismo a ultranza y no de la poesia ni de sus recursos estéticos. Charles

Baudelaire parece expresarlo en un poema genial por su desnuda lucidez: '

Correspondencias

La naturaleza es un templo donde vivientes columnas
Profieren a veces palabras confusas;

El hombre pasa a través de bosques de simbolos

Que lo observan con miradas familiares.

Como largos ecos que de lejos se confunden

En una tenebrosa y profunda unidad,

Vasta como la noche y como la claridad,

Los perfumes, los colores y los sonidos se responden.
Hay perfumes frescos como la carne de los nifios,
Suaves como los oboes, verdes como las praderas,
— Y otros, corruptos, ricos y triunfantes,

Con la expansion de las cosas infinitas,

'® Charles Baudelaire, Las Flores del Mal, Logos, Santiago de Chile, 1988. (Charles Baudelaire, Les fleurs du Mal, Galimard, Paris, 1986).



Edmundo Moure Rojas | La poesia como medio de conocimiento de la naturaleza

Como el ambar, el almizcle, el benjui y el incienso,

Que cantan los arrebatos del espiritu y de los sentidos.

Correspondencias nos remite de inmediato a los origenes de la metafisica occidental y a la concepcion de
las ideas innatas de Platon. Queda claro, desde un inicio, que el poema adquiere un nivel filosofico y a su vez
mistico dentro del ambito de lo sagrado.

Hay muchisimos ejemplos de la capacidad de simbolizacion de los poetas, como de un importante atributo
del conocer, mediante el acercamiento y la aprehension de nuevas realidades. Podemos apreciarlo a través de la

lectura de un poema de Shakespeare:

He tenido la visién mas maravillosa. He tenido un suefio...

Todas las facultades del hombre no bastarian a decir

lo que este suefio. Si lo intentara explicar seria un asno.

Me ha parecido que era... me ha parecido que tenia...;

pero fuera un arlequin

el hombre que tuviese la pretension de explicar lo que me ha
parecido que tenia... Los ojos del hombre no han oido, ni los
oidos del hombre han visto, ni la mano del hombre podria gustar,
ni su lengua concebir, ni su corazén expresar

: ~ 17
lo que era mi suefio.

Los poetas, los creadores de la palabra, en el tema que nos ocupa, son los que mejor dan cuenta de las
posibilidades de simbolizacion. Son capaces, de trasmitir lo que otros tipos de lenguaje no trasmiten.

Shakespeare, nos dice que los suefios son inasibles, que los suefios son y representan afectos y pasiones,
que son teatros dentro del teatro de la vida, emociones que cantan y laten mas alla de la palabra, mas alla de los
sentidos, mas alla de la percepcion. Los ojos no oyen, los oidos no ven, la mano no gusta al palpar, la lengua no
concibe y ni siquiera el corazon es capaz de expresar lo que era ese suefo.

Para nosotros, poetas y seres de la escritura, hechos de lenguaje y para el lenguaje, asomados al
conocimiento desde la otra ribera del mismo rio por donde fluye el conocimiento empirico, la poesia es el lenguaje
primigenio de toda cultura viva y continua, que la devela y trasciende. La poesia es no solo proyeccion de las
emociones y la razon, los sentimientos, las expectativas; la poesia es la contemplacion primordial de la Naturaleza,
con el propoésito de integrar sus entes en la esencia universal de todas las cosas que existen, porque pueden ser
nombradas en muchos lenguajes y un solo verbo: el del espiritu humano.

Y vuelvo a Borges, a sus licidas reflexiones, proferidas desde ese mundo intimo suyo que es también

'"W. Shakespeare, Suesio de una noche de verano, en Obras completas, Aguilar. Madrid, 1951, Acto IV, Escena 1, p. 934.

ENERO
2014



ENERO
2014

La poesia como medio de conocimiento de la naturaleza | Edmundo Moure Rojas

metafora vivida del macrocosmos: la biblioteca infinita, donde todas las palabras se unen y engarzan en
combinaciones sin término, para que el Ultimo Lector pueda develar todos los enigmas del universo, sin abandonar
esa boveda maravillosa hechas de palabras, estrellas del verbo que refulgen en el dia-noche del conocimiento. Y el

maestro nos pregunta:

(Qué otras aclaraciones de la vida queréis que repasemos? (La pregunta la formula a los veinticuatro afios
de edad, y la respuesta referencial a otros pensadores del pasado remoto revela una extraordinaria madurez,
que al correr de los afios ird macerando con agudo humor escéptico'™) Pitagoras, el cual quiso asentar el
mundo sobre principios guarismales; hay la que dijo Platon, quien afirma que si al mirar los médanos
puedo apercibir su declive y su tonalidad amarilleja es porque en otro ciclo vital he conocido las ideas
puras de lo Amarillo y de lo Oblicuo, que estos arenales copian ahora —respuesta que se limita a trasladar
el problema a inabordables lejanias—; hay la que susurra la Kabala y paladearon los tedsofos alejandrinos,
segun la cual somos emanaciones de Dios y nuestra inquietud es anhelo entrafiable de volver a la patria
divinal; hay la de Kant, que apuntaba las apariencias sensuales sobre una inagarrable cosa en si; hay la de
Valentino, quien dictaminé que los comenzadores del mundo fueron el mar y el silencio. Esas y muchas

otras, cuya omision casual o voluntaria corregira el lector, lidian y se desmienten...

No estoy en condiciones ni es mi animo lidiar ni desmentir posturas y visiones del conocimiento que no se
avengan con la mia. Por el contrario, quisiera adherirme a un proposito integrador y epistemologico del
conocimiento que contribuyera a incorporar las distintas visiones humanas en una amplia perspectiva integradora,
donde confluyesen las verdades parciales para hacerse una sola verdad, intencion que puede sonar utopica frente a
la atomizacion del saber y a la sucesion de complejidades inasibles. Por de pronto, descarto las teorias
sobrenaturales, pues creo que mas alla de la naturaleza integral que se agita y bulle en el Universo, nada existe que
no provenga de éste, aunque por ahora el grado de comprension al que podemos acceder sea minimo y los seres
humanos, impulsados por un sentimiento de desolacion y de orfandad existenciales, atin se aferren a explicaciones
que repugnan a la razon.

La ciencia es también una actitud ética y estética del mundo, como lo es la poesia, este prisma que mis 0jos
buscan ampliar y develar como conjuro y resoluciéon de una vieja angustia. Hablo desde la palabra y desde el
niimero, como poeta y como contable, porque he experimentado tanto el pasmo del verso como la maravilla
armoniosa de las cifras que se corresponden en el asombro de un orden inefable y primordial.

Por eso, sin animo didactico, con humor cordial y algo de sensibilidad poética, sugiero, sobre todo a mis
amigos cientificos, que lean EIl Libro del Desasosiego, de Fernando Pessoa, y que lo mantengan en la mesilla de
noche, como esos textos a los que se recurre en duermevela, como una especie de libro de las horas, que si no
confortan en plenitud, al menos traen para nosotros un alivio al desasosiego permanente del escepticismo.

Y quizé esta invitacion mia, que no quisiera vestir de recomendacion, sea tan inttil como mis propias

'® Nota del autor.



Edmundo Moure Rojas | La poesia como medio de conocimiento de la naturaleza

palabras para el proposito de este texto, que ya va pareciendo monografia hecha de retazos de otras voces, sin duda
mejores que mi voz. Entonces, 1lamo al poeta de la Rua dos Douradores, al magnifico Fernando Pessoa, para que
aporte la reflexion final a este empefio o ensayo incompleto, como suelen serlo segun el sentido ultimo del concepto

que los designa.

Todo lo que nos rodea se vuelve parte de nosotros, se nos infiltra en la sensacion de la carne y de la vida,
y, baba de la gran Arafia, nos liga sutilmente a lo que nos rodea, enredandonos en un lecho suave de
muerte lenta, donde oscilamos al viento. Todo es nosotros, y nosotros somos todo, ;pero de qué sirve esto
si no somos nada? Un rayo de sol, una nube cuya sombra subita dice que pasa, una brisa que se levanta, el
silencio que llega cuando cesa, un rostro u otro, algunas voces, la risa casual entre ellas, que hablan, y

después la noche en que emergen sin sentido los jeroglificos rotos de las estrellas.

ENERO
2014






Maria Teresa Pérez Arenzana | La identidad entre esencia e individuo como cuestion clave para el conocimiento de la naturaleza en Aristoteles

La identidad entre esencia e
individuo como cuestion clave
para el conocimiento de la

naturaleza en Aristoteles

The identity between essence and the
individual as a key question for the
knowledge of nature in Aristotle’s
philosophy

Maria Teresa Pérez Arenzana
Universidad Panamericana sede
Guadalajara, Jalisco, México

Resumen

La esencia parece ser una substancia, pero de modo distinto
de cémo se dice que el individuo es substancia. ;De qué
modo, pues, seran substancia la esencia y el individuo? La
cuestion es relevante en tanto que ambas debieran ser
realidades. Pero, ;seria posible la identidad entre la esencia
y el individuo? y de ser posible, ;la identidad seria total o
parcial? Ante estas cuestiones es necesario considerar que en
Aristoételes, el estudio de la esencia tiene cabida Gnicamente
con miras a explicar el ser de la realidad. Por lo que la
esencia debiera ser substancia. De esta consideracion se
desprende otra cuestion: ;la realidad esta compuesta por
dos substancias?, 0 ;como se dan ellas en el individuo?

Palabras clave

Esencia, conocimiento, naturaleza, substancia, individuo.

Abstract

Essence seems to be the substance but in a way different
from that in which the individual is said to be a substance.
Then, in what sense can essence and the individual be a
substance? The question is relevant because both must be
real. But is the identity between essence and the individual
possible? And if it is possible, will the identity be total or
partial? Faced with these questions it is necessary to
consider that in Aristotle the study of the essence only
makes sense while trying to explain the being of reality.
Thus essence should be substance. From this consideration
another question comes in: Is reality composed of two
substances? or, how is it that both of them occur in the
individual?

Keywords

Essence, knowledge, nature, substance, individual.

Fecha de entrada: 05-10-2013 Fecha de aceptacion: 21-11-2013

ENERO
2014






Maria Teresa Pérez Arenzana | La identidad entre esencia e individuo como cuestion clave para el conocimiento de la naturaleza en Aristoteles

La identidad entre esencia e individuo como cuestion clave para el

conocimiento de la naturaleza en Aristoteles

The identity between essence and the individual as a key question for the knowledge of nature in
Aristotle’s philosophy

Maria Teresa Pérez Arenzana

Universidad Panamericana sede Guadalajara, Jalisco, México

Introduccion

Aristoteles (que de ahora en adelante designaré como Ar) fue un incansable investigador de la naturaleza;
con una paciencia y minuciosidad caracteristica de su genio, estudiaba los diversos fendmenos tanto de la
naturaleza inorganica como de los seres vivientes. La naturaleza entendida por los griegos se refiere a lo perceptible
sensiblemente y sujeta al movimiento, al automovimiento. Dado que existe el movimiento es preciso que haya algo
que permanezca; en Ar tal cosa es el ser. El ser se refiere a la substancia en sentido primario, a la existencia de los
sujetos particulares; sin embargo, parece que la esencia debiera ser existente también. A propoésito de la existencia
de la esencia surgen las siguientes interrogantes ;como seria su existencia?, ;del mismo modo que el individuo
existente?, ¢seria substancia?, ;como se identificaria con el individuo total o parcialmente?, ;o seria distinta del
individuo?

Para abordar esta problematica me basaré en el libro Z de la Metafisica aristotélica, principalmente del
capitulo I- IV (1028a10-1032a10). En este pasajes esta de fondo la conveniencia de examinar como utilizar las
expresiones de cada cosa, pero no mas que examinar como es la cosa misma. Esto corresponde con la primacia de
la realidad entendida como individuo. En este punto es necesario tener presente que la realidad natural es el objeto
de estudio de la filosofia del estagirita.

A fin de responder en este trabajo a las preguntas antes mencionadas, el desarrollo del articulo es el
siguiente: Primero trataré de la substancia en general. Segundo, del sujeto como substancia. Tercero, la esencia
como substancia. Cuarto, los argumentos con base en los cuales es posible la identidad entre la esencia y el
individuo. Finalmente la conclusion. Una vez esbozadas las lineas generales sobre las que versa el presente trabajo

comenzaré por el principio.
La substancia
El estagirita comienza el capitulo IV del libro Z con el tema de la pluralidad de sentidos en los que se dice

el ente, tales son la substancia y los accidentes. Entre los sentidos en los que se dice el ente, es preciso que uno de

ellos sea primero, puesto que en la pluralidad hay jerarquia. El criterio para jerarquizarlos sera la referencia a algo

ENERO
2014



ENERO
2014

La identidad entre esencia e individuo como cuestion clave para el conocimiento de la naturaleza en Aristoteles | Maria Teresa Pérez Arenzana

uno y lo uno es el ser'. Por lo que, el primero entre los sentidos en los que se dice el ser es la substancia®, ya que la
substancia tiene la caracteristica de ser. Tengamos presente que, Ar se plantea el tema de la substancia con la
finalidad de elucidar ¢si solo los objetos materiales son substancias?, jcuales de estos son sustancias? o ;si existe
alguna substancia que no sea material?’

Antes de adentrarme en el problema de fondo es relevante atender una consideracion formal: establecer el
significado del término ‘substancia’. Este término proviene del vocablo latino substantia, que es la traduccion
tradicional de la palabra griega ousija. Esta traduccion presenta dos desventajas: La primera es que anula la
relacion lingiiistica con el verbo ser (givat). La segunda desventaja es que borra la relacion filosofica entre Platon y
Ar; puesto que, el fundador de la Academia nombraba a las ideas con otro derivado del mismo verbo (éidos), tal
como su discipulo a la substancia.

A proposito de sefialar dichas desventajas en la traduccién hay quien propone usar el término ‘ser
substancial’ a cambio de la palabra substancia para evidenciar la relacion antes mencionada y con ello subsanarla®.
También se ha propuesto que para cada uno de los sentidos en los que parece decirse la substancia se anteponga el
término ‘ser substancial’ seguido del tipo de substancia del que se hable en cada caso; por ejemplo: ‘ser substancial
esencial’ para referirse a la esencia como substancia. Sin embargo, en el presente trabajo emplearé la traduccion
tradicional ‘substancia’ a la palabra griega ousia, asi como el término ‘esencia’ sin la explicitacion antes
mencionada. Baste con lo dicho a modo de reconocimiento por la herencia de dicho tema en Ar, amén de restituir la
relacion entre ambos términos como provenientes del mismo origen.

Ahora bien, en cuanto al tema de fondo, frente a la cuestion ;qué es la substancia? Aristdteles expone
como antecedente las distintas propuestas que otros pensadores han planteado a esta cuestion’. Sin embargo, no me
detendré en el particular puesto que seria una digresion respecto al tema que interesa en este momento, esto es
conocer la respuesta que el estagirita propone. Al hablar de la substancia el filosofo menciona los multiples sentidos
en los que parece decirse, tales son: esencia, universal, género y sujeto’. De los cuales adelante abordaré de manera
particular la esencia y el sujeto que son los dos sentidos de substancia que intervienen en esta investigacion.

En Ar, la substancia tiene dos caracteristicas: ser capaz de existencia separada (xoristos) (Aristoteles.
Metaph. 1028a 36) y ser aquello en que se dan las determinaciones (Aristoteles. Metaph. 1029a 15). Respecto a la
primera caracteristica de la substancia, la separacion, no existe evidencia literaria suficiente para ayudarnos a
establecer el significado del término, con base en la comunidad lingiiistica de la que Ar aprendio tal palabra’.

. . . ~ 7 . : ’ : : I 8 .
Tampoco para elucidar si es que el de Estagira la acufié como un término técnico en su discurso filos6fico®. Sin

' Cf. Aristoteles, Metaphysica, Gredos, Coleccion Biblioteca Clasica Gredos 200, Madrid 1998, Introduccién, traduccion y notas de Tomas
Calvo Martinez, p. 279 supra.

2 Cf. Aristoteles, Metaph. 1028a 13-15.

* Cf. Aristoteles, Metaph. 1028b 30-32.

* Cf. Burnyeat, Myles, A Map of Methaphysics Zeta, Mathesis Publications, INC. Department of Philosophy Duquesne University, 2001,
Pittsburgh, PA, USA, pp. 11-12.

* Cf. Aristoteles, Metaph. 1028b 16-28.

¢ Cf. Aristoteles, Metaph. 1028b 33-34.

7 Cf. Morrison, Donald, “Choristds in Aristotle”, Harvard Studies in Classical Phylology, Vol. 89, p. 92 (1985).

8 Cf. Morrison, D., “Chorist6s in Aristotle”, p.- 93.



Maria Teresa Pérez Arenzana | La identidad entre esencia e individuo como cuestion clave para el conocimiento de la naturaleza en Aristoteles

embargo, sabemos por el contexto que dicho término expresa un estado determinado o un sentido modal que denota
posibilidad. En el primer caso se refiere a ser separado en acto, en el segundo a ser separable; es decir, capaz de ser
separado’. Entonces, (como hemos de entender el término xoristds, como estar separada en acto o solo como
capacidad de estar separada?'’. Significara ‘separada’ o ‘separable’ pero no ambas'',

Existen algunos pasajes en la obra bioldgica de Ar en los cuales se trata de la separacion como separacion
espacial en acto y otros pasajes en los que el término esta asociado a la idea de actualidad o en contraste con
potencialidad'®. Por su parte, algunos autores exponen sobre el particular que la forma es separable de distintas
maneras: a) La forma de ‘F’ es separable solo si es diferente de cualquier o todo ‘F’ sensible particular. b) La forma
puede existir de modo independiente de cualquier sensible particular ‘F’. ¢) La forma de ‘F’ puede existir aunque
haya o no existido el particular sensible. d) La separacion es de caracter espacial, en la que la forma de ‘F’ esta
separada del particular sensible ‘F’ en tanto que existe un lugar distinto del particular sensible o en ningln otro
lado. e) La separacion se da unicamente en términos de la definicion, con lo cual la forma no es posible definirla en
tanto que sensible"”. Estas propuestas resaltan que, en todos los casos mencionados el término xoristés significa
separado. Aunque no haya sido interpretado univocamente'®. En resumen, la separacion seria separacion espacial
(d) y el resto de las acepciones muestran distintos grados de separacion actual que van de ser diferente (a) o existir
de modo independiente (b); hasta la separacion potencial que podria existir aunque haya o no existido (c) o ser
separable en términos de la definicion unicamente (e).

Ar emplea dicho término a lo largo de su obra de distintas maneras: En De Anima entendido unicamente
como separacion local o separacion espacial. En Metafisica, el término separacion se utiliza de tres maneras: como
separacion por definicion (separacion l(’)gica)ls; como capacidad de tener existencia independiente (separacion
ontoldgica)'®, y como separacion en sentido absoluto'”. Al hablar de separacién en los seres naturales es preciso
destacar que los individuos existentes son independientes unos de otros'®; es decir, que la separacion siempre es
separacién de algo'’, en este caso, del particular sensible. Con base en esto sostengo que, de entre los sentidos en
los que se entiende la substancia como separada; en el caso de los seres naturales la separacion estara referida a la
separacion en sentido espacial, ya que entre las substancias naturales esta es la separacion que nos resulta evidente.
Es distinta una cria de ledn de su madre, del pastizal en el que estan echados, del arbol que les da sombra, del
hombre que observa tal escena.

En cuanto a la segunda caracteristica de la substancia, ser aquello en que se dan las determinaciones se

° Cf. Morrison, D., “Chorist6s in Aristotle”, p. 89.

' Cf. Morrison, D., “Choristds in Aristotle”, p. 90.

"' Cf. Morrison, D., “Choristés in Aristotle”, p. 93.

'2 Cf. Morrison, D., “Choristds in Aristotle”, p. 94.

'3 Cf. Fine, Gail, “Separation”, Oxford Studies in Ancient Philosophy, Vol. IL. pp. 31 y 32 (1984).

'* Por su parte, Morrison propone tres opticas: 1) numéricamente distinta de otras substancias, 2) fuera de los limites ontologicos de otras
substancias y 3) hay separacion de otras substancias. Cf. Morrison, Donald, “Separation in Aristotle’s Metaphysics”, Oxford Studies in Ancient
Philosophy, Vol. 111. P143 (1984).

' Cf. Aristoteles, Metaph. 1042a 29.

' Cf. Aristoteles, Metaph. Z 1. 1028a 33-34.

"7 Cf. Aristoteles, Metaph. H 1. 1042a 28-32.

'8 Cf. Aristoteles, Metaph. M 2. 1077a 30-b11.

"% Cf. Aristoteles, Metaph. M 9. 1086b 4.

ENERO
2014



170

ENERO
2014

La identidad entre esencia e individuo como cuestion clave para el conocimiento de la naturaleza en Aristoteles | Maria Teresa Pérez Arenzana

desprende el tema de la prioridad de la substancia. La substancia, sostiene Ar, se dice que es algo primero y
‘primero’ se dice de tres formas: por naturaleza (tiempo), definicion (nocidén) y conocimiento. (i) La prioridad
respecto a la naturaleza sucede en tanto que le es posible a la substancia ser sin otras cosas, pero a tales cosas no les
es posible ser sin aquella. (ii) La prioridad en cuanto a la definicion se da en tanto que Unicamente los predicados
esenciales son los que contendran la nocion de determinada realidad dejando fuera el resto de los predicados. (iii)
La prioridad con relacion al conocimiento se da en tanto que al entrar en contacto cognoscitivo con una realidad
determinada percibo sensiblemente los accidentes que la individuan y soy capaz de inteligirla universalmente por la
forma que la especifica.

Es decir, A tiene prioridad natural respecto de B en tanto que A puede existir sin B o independientemente
de B, pero B no puede existir sin A. Asi, la substancia tiene primacia natural sobre otras cosas en tanto que es
separada. Por ejemplo, en el caso de un hombre le sera indispensable tener algun color; aunque la prioridad natural
la tendra el hombre, independientemente de que sea blanco o negro, pues el hombre existe de modo distinto que el
color que se encuentra solamente en algin sujeto. Esto significa que la determinacion ‘blanco’ es primero
definicionalmente al predicarse de hombre. Pero, la definicion de blanco no incluye la definiciéon de hombre, ni
hombre la definicion de blanco. Por lo tanto, blanco no es primero ontolégicamente hablando en tanto que blanco
no puede existir sin el hombre en el que se da’’. Este es un ejemplo del tercer caso, es decir de la prioridad del

conocimiento. Los otros dos casos de prioridad los expondré en los dos proximos capitulos.

El sujeto como substancia

A fin de elucidar el tema del individuo es necesario revisar la cuestion de la correspondencia del sujeto con
la substancia. Ar menciona que el sujeto parece ser substancia en sumo grado”'. Esta afirmacion del filosofo es una
intuicion, por lo que es necesario comprobarla mediante el argumento discursivo pertinente. Arriba quedd
establecido que la substancia tiene la caracteristica de ser capaz de ser separada y de ser aquello en que se dan las
determinaciones. El sujeto, por su parte, es aquello de lo cual se dicen las demds cosas sin que ello mismo se diga
de otra (Aristoteles, Metaph. 1028b 36). Con base en esto, el sujeto sera substancia al cumplir con las dos
caracteristicas correspondientes a la substancia: ser independiente de las determinaciones, es decir, separado y ser
aquello en lo que se dan las delimitaciones.

Ya que el sujeto es considerado substancia es preciso indagar qué puede ser considerado sujeto. Aristoteles
menciona que el sujeto se divide para su estudio en materia, forma y compuesto de ambas; por ejemplo: el bronce
es la materia, la figura visible es la forma y la estatua en su conjunto es el compuesto de ambas®. Esto en el caso
de un producto artificial se aprecia claramente cada uno de los elementos mencionados dando a entender que es

posible que subsista separadamente la materia de la figura que le da forma. Sin embargo, en el caso de los objetos

2 Cf. Fine, Gail, “Separation”, p. 36.
2! Cf. Aristoteles, Metaph. 1029a 2.
2 Cf. Aristoteles, Metaph. 1029a 1-4.



Maria Teresa Pérez Arenzana | La identidad entre esencia e individuo como cuestion clave para el conocimiento de la naturaleza en Aristoteles

naturales, como los seres vivos, no hay tal distincion; por ejemplo: un caballo es el compuesto de materia y forma.
El caballo es un animal que para describirlo (cordado, vertebrado, mamifero, ungulado, perisodactilo, equino),
como para definirlo (equus caballus) se apela a la taxonomia en la que la materia tiene la forma propia del caballo.

En cuanto a los elementos que conforman al sujeto es pertinente analizar cada uno de ellos
argumentativamente para estimar o desestimarlos en su consideracion como sujeto. Asi, la consideracion de la
materia como sujeto cs analizable con base en los argumentos siguientes:

Argumento 1. Se entiende por materia lo que de suyo no es algo, ni es cantidad, ni ninguna otra cosa de las
que determinan al ente. Sino que es algo de lo que se predican las cantidades y cuyo ser es diverso del de cada uno
de las categorias™. Al sostener esto parece que la materia es la substancia puesto que arriba se establecio que una de
sus caracteristicas es servir de sujeto determinado. Pues de ella se dicen las afecciones, acciones, potencias,
longitud, latitud**. Ademas, los cuerpos se refieren al sujeto determinado, de lo cual se desprende la consideracion
de los cuerpos como substancia.

Argumento 2. El filosofo dice que la substancia estd manifiesta mas claramente en los objetos materiales.
Por ejemplo: los animales, las plantas, los astros y los elementos®. De lo que se infiere la consideracion de los
objetos materiales como substancia.

La conclusion a la consideracion la materia como sujeto es que, en ambos argumentos le corresponde ser
separada espacialmente y ser algo determinado. Como en el ejemplo del caballo la materia esta presente en dicha
realidad natural pero de un modo particular; es decir, tal realidad es determinable por la forma que especifica a
dicha materia. La separacion local es caracteristica de la materia dado que por la materialidad hace que cada
individuo ocupe un lugar en el espacio. Sin embargo esta separacion no es suficiente para designar lo que la
substancia es. Puesto que la materia del caballo no puede subsistir sin la forma que le corresponde.

Respecto a la consideracion de la forma como sujeto. Parece que la forma es substancia por ser anterior a
la materia y mas ente que ella, razon por la que seria anterior al compuesto de ambas™. Ademés, a la forma le
corresponde ser algo determinado®’ y algo separado. La forma aunque tiene prioridad respecto al conocimiento no
es substancia; puesto que, en la realidad natural no es separada ni aquello en lo que se dé alguna determinacion,
so6lo es un elemento constitutivo de dicha realidad. La forma es primera segun la definicion respecto a la materia y
el compuesto por ser separada logicamente®. En el ejemplo del caballo la forma es separada logicamente (equus
caballus) y es algo determinado, pues se refiere a la materia con dicha forma.

Respecto a la consideracion del compuesto de materia y forma como sujeto. Las realidades naturales, tales
como las plantas, animales, etcétera podrian ser considerados substancia, pero no por ser materiales, sino por alguna
otra razon; esta es en tanto que compuesto. Por ello se dice que el compuesto parece ser substancia, a diferencia de

la materia, por corresponderle ser tanto el contenedor de las determinaciones, como algo separado. Por un lado, el

2 Cf. Aristoteles, Metaph. 1029a 22-26.

* Cf. Aristoteles, Metaph. 1029a 10-15.

» Cf. Aristoteles, Metaph. 1028b 9.

2 Cf. Aristoteles, Metaph. 1029a 27-28.

7 Cf. Aristoteles, Metaph. 1029a 5-6.

*8 Cf. Morrison, Donald, “Separation in Aristotle’s Metaphysics”, p. 126.

ENERO
2014



172

ENERO
2014

La identidad entre esencia e individuo como cuestion clave para el conocimiento de la naturaleza en Aristoteles | Maria Teresa Pérez Arenzana

compuesto se entiende como separado espacialmente ya que por la materialidad queda individuado este caballo
como distinto de su madre; ademas, por la forma que lo compone, el compuesto es separado logicamente; es decir
sus determinaciones especificas. Por otro lado, el compuesto se entiende como aquello de lo que se dicen las demas
cosas sin que ¢l se diga de otra, ya que posee tales determinaciones. Asi pues, al cumplir tanto con las dos
condiciones de la substancia, como con la condicion del sujeto, entonces es posible considerar al compuesto como
sujeto. En lo sucesivo me referiré a dicho compuesto como individuo. En el ejemplo del caballo, el compuesto es el
caballo con materia-forma.

En resumen, frente al problema de los elementos del sujeto como substancia (separado y aquello en lo que
inhieren las determinaciones) concluyo que: 1) En los seres naturales no hay materia sin forma, solamente hay un
caso en el que Ar contempla lo contrario, tal es en la materia prima refiriéndose a una abstraccion. Con lo cual, la
materia no es considerada sujeto y por lo tanto no es substancia. 2) En los seres naturales no hay forma sin materia;
pero hay un caso en el que Ar contempla lo contrario, tal es la forma en la realidad suprasensible. Con lo cual, la
forma no es considerada sujeto y por lo tanto no es substancia. Sin embargo las dos excepciones mencionadas no
son objeto de estudio de este trabajo por lo que baste con lo dicho. 3) Los seres naturales tienen la estructura del
compuesto, pues se conforman de materia y forma. 4) El compuesto es separado espacialmente —gracias a la
materialidad— que es la condicion necesaria para la substancialidad y para la existencia de determinada realidad
natural. 5) El compuesto es separado l6gicamente —gracias a la forma— que es la condicion suficiente para la
inteligilibilidad de la realidad natural.

Por 1ultimo, de acuerdo con la segunda caracteristica de la substancia (ser aquello en que se dan las
determinaciones) sera sujeto si se entiende ‘separado’ segun la prioridad natural. A la substancia le es posible ser
sin alguna caracteristica pero a tales caracteristicas no les es posible ser sin aquella. Es decir, ‘x’ es independiente
de ‘y’, solo en caso de que ‘x’ sea capaz de existir sin ‘y’, atin cuando ‘y’ no exista; por lo que ‘x’ seria
independiente en este sentido en tanto que puede existir incluso cuando ‘y’ nunca haya existido o podido existir™.
Por ejemplo, un hombre puede ser calvo, pero la calvicie no subsistiria por si misma. En conclusion, la materia no
es considerada sujeto ni substancia; la forma es sujeto y substancia solamente en el caso de los entes inmateriales.
En cambio, el compuesto es substancia y sujeto. Entonces, la separacion serd capacidad de existir de manera
independiente®®. El principal candidato a la substancia para Aristoteles es la realidad espacio-temporal y particular
como Sdcrates. Sin embargo, si se asumiera que la substancia es separada; entonces, la substancia seria separada de
cualquier otra substancia, por lo que Sécrates seria separado de cualquier otra substancia tales como la materia y los
atributos no substanciales’’. Aunque, tal separacion no estaria referida a la separacion entre substancias sino

separacion entre substancia y accidente.

* Cf. Morrison, Donald, “Separation in Aristotle’s Metaphysics”, p. 131.

* Sin embargo, Morrison sostiene que la substancia no es separada de los accidentes. Cf. Morrison, Donald, “Separation in Aristotle’s
Metaphysics”, p. 133.

*' Cf. Fine, Gail, “Separation: A reply to Morrison”, Oxford Studies in Ancient Philosophy, Vol. IIL p. 163 (1984).



Maria Teresa Pérez Arenzana | La identidad entre esencia e individuo como cuestion clave para el conocimiento de la naturaleza en Aristoteles

La esencia como substancia

A la cuestion ;qué es la esencia?, Ar responde con el concepto de ésta: la esencia de cada cosa es lo que
dice qué es ésta por si (Aristoteles. Metaph. 1029b 13). La esencia es lo mismo que lo que es (Aristoteles. Metaph.
1030a 3). Puesto que conocemos cada cosa cuando sabemos qué es’. Asi, la esencia se expresa enunciativamente
en la definicion; es decir, la definicion tiene cabida en el aspecto 16gico al manifestar el modo en que las cosas son.
Ar dice que es conveniente examinar como utilizar las expresiones de cada cosa, pero no mas que examinar como
es la cosa misma™. Esto supone, por un lado, al individuo como existente en la realidad extramental y por otro lado,
que la esencia se refiere a la cosa conocida. Es decir, el resultado conceptual de la realidad. Entonces, la esencia
tendrd un caracter universal y compartido®®. Puesto que seré tanto tuya como mia>’; por ejemplo: ‘hombre’ es
aplicable a cualquier ser humano. Con lo cual, la esencia tendrd que enunciar lo que la cosa es no de manera
particular, sino de modo logico o definitorio.

Asi pues, mediante la definicion se expresara lo que la cosa es por si misma; es decir, la esencia de la cosa.
Ar enuncia el concepto de definicidon como sigue: enunciado en que no esté lo que se define, y que sin embargo
exprese la cosa misma, ese sera la definicion de la esencia de cada cosa (Aristoteles. Metaph. 1029b 19-20). Con
base en la segunda caracteristica de la substancia, la prioridad de la definicion se dara siempre y cuando se enuncien
los predicados esenciales, ya que estos contendran la nocion de determinada realidad. A fin de expresar lo que es la
cosa misma es preciso detenernos en la predicacion esencial pues con base en ésta serd posible la enunciacion de la
esencia. En los pasajes de la Metafisica y An. Po.*® se pueden sintetizar los tipos de predicacion en dos formas:

i) Lo que se dice de la cosa como 4 ocurre en B. Es decir, ‘A’ ocurre en la definicion de ‘B’, el sujeto
ontologico se expresa en el predicado gramatical. Por ejemplo, la linea ocurre en el triangulo o lo curvo ocurre en la
linea. En ambos casos, ‘A’ expresa el sujeto gramatical pero no el ontologico; ademaés, lo que se predica de ‘B’ en
ningun caso expresa caracteristicas esenciales del tridngulo o de la linea. Puesto que, lo curvo solo es una de las
figuras que puede tener una linea y la linea no es lo que hace que determinada figura sea triangulo puesto que la
linea es propio de cualquier figura geométrica. La caracteristica esencial de una figura geométrica determinada
como es el triangulo sera la sumatoria de 180° de los tres angulos que lo componen. Por lo que, la predicacion con
base en esta formulacion, tal como en los ejemplos vistos, no seran consideradas predicaciones esenciales.

i1) Lo que se dice de la cosa como 4 es B. Es decir, cuando se dice algo del sujeto, por ejemplo: Socrates es
hombre. En este caso ‘B’ sera la definicion o parte de la definicion de ‘A’. Hombre dice lo que es Socrates. La
predicacion esencial se dara en este tipo de predicacion. Pues el predicado ‘B’ dice lo que se da por si mismo en
cada cosa, puesto que el ser de la cosa tiene prioridad sobre lo predicado. Ahora revisaré el ejemplo usado por el

filosofo: el color en la superficie. El color forma parte de la superficie de manera esencial y sera accidental que sea

%2 Cf. Aristoteles, Metaph. 1028a 34.

* Cf. Aristoteles, Metaph. 1030a 28-29.

* Cf. Aristoteles, Metaph. 1000a 1-2.

3 Cf. Aristotle, Metaphysics Books Z and H, 1994, Translated with a Commentary by Bostock, David, Clarendon Press Oxford, 2003, p. 87.
% Cf. Aristotle, Metaphysics Books Z and H, p. 87.

ENERO
2014



174

ENERO
2014

La identidad entre esencia e individuo como cuestion clave para el conocimiento de la naturaleza en Aristoteles | Maria Teresa Pérez Arenzana

blanco o verde. Con lo cual, los predicados esenciales son los que se dan por si mismos y por necesidad en la
constitucion de la substancia por lo que deben estar incluidos en la enunciacion de lo que la cosa es y esto sera la
esencia.

A partir de la propuesta que la definicion es la expresion de la esencia surge la siguiente pregunta, jde qué
modo es posible la definicion? A dicha cuestion encontramos en Ar dos criterios con base en los cuales tendremos
acceso a la manera de definir para precisar el tipo de predicados que cumplen con la caracteristica de ser esenciales:
a) La definicion no sera cualquier palabra ni la concatenacion de palabras en un enunciado. b) La definicion sera
solamente de acuerdo con ciertos enunciados, tales enunciados seran sobre las cosas que sean forma de un género®’
y que posean unidad no por contigiiidad, ni por concatenacion. La sucesion de palabras en una oracion cualquiera o
en un poema podra tener unidad pero no por ello sera una definiciéon™®.

39 .
>>”. Uno se dice

La definicion se dara por enunciados que posean unidad en el sentido en que se dice ‘uno
del mismo modo que ente. Ente significa, en un caso, algo determinado, en otro caso una cantidad, una cualidad,
etcétera (Aristoteles, Metaph. 1030b 10-11). Con base en esto, el enunciado de la definicion estara compuesto de
partes pero debera ser uno por continuidad de las partes que lo componen. Es decir, la definicion sera el enunciado
que exprese lo que la cosa es de manera compleja numéricamente es decir mediante dos términos: el género y la
diferencia especifica, pero uno por estar referida a la naturaleza de la cosa, esto es la realidad de la que se hable. De
modo propio la definicion se aplica a la substancia que es lo determinado y al resto de las categorias la definicion se
aplicara de modo extenso.

La separacion definicional o logica dice que ‘A’ es separado definicionalmente de ‘B’ solo en caso que ‘A’
pueda ser definida sin mencionar ‘B’ en su definicion. Es decir, si ‘A’ es definicionalmente separada de ‘B’,

entonces ‘A’ se podria definir independientemente de ‘B**’

. El ser separado mediante la definicion trata de lo que es
primero en cuanto a la nocion de la cosa®'. En el ejemplo que he venido utilizando, el caballo, la forma es separada
definicionalmente de la materia, puesto que la materia no se incluye explicitamente en la definicion. Sin embargo,
al definir al caballo como equus caballus, la materia permanece incluida tacitamente, pues la materia esta
‘equinizada’ en este caso. Ya que solamente se puede decir propiamente de una realidad que es un caballo en tanto
que existe y esto es posible inicamente mediante el compuesto.

Aqui es relevante acudir al concepto de forma para precisar cudl seria una caracteristica esencial de
determinada realidad, ya que la forma es al individuo lo que la esencia es a la especie. Asi, Ar al final del capitulo
III del libro Z inquiere sobre la forma y en el siguiente capitulo inicia con el tema de la esencia. En este pasaje
fincamos la relacion entre la esencia y la forma. Puesto que la forma es un principio constitutivo de la naturaleza

considerada en tanto que compuesto, la forma no es separada de manera absoluta en las cosas sensibles como ya

quedo establecido en el primer apartado de este trabajo. Las cosas sensibles se dan en la materia dando lugar al

7 Cf. Aristotle, Metaphysics Books Z and H, p. 90.

% Cf. Aristotle, Metaphysics Books Z and H, p. 95.

* Cf. Aristoteles, Metaph.1030b 8-10.

0 Cf. Fine, Gail, “Separation: A reply to Morrison”, pp. 161-162.

! Cf. Morrison, Donald, “Separation in Aristotle’s Metaphysics”, p. 154.



Maria Teresa Pérez Arenzana | La identidad entre esencia e individuo como cuestion clave para el conocimiento de la naturaleza en Aristoteles

compuesto que es el sujeto; en cambio, la forma es separada en la definicion. Es decir, algo es separado
légicamente o por la definicion si ésta no incluye la referencia a algo mas. Sin embargo, la forma del compuesto
separada por la definicion no podria sostenerse como separada en la realidad aunque asi se enuncie, como quedo
establecido en el apartado anterior.

Ar sostiene que, la forma debe tener lugar en las cosas sensibles (Aristoteles, Cat. 1a 24 — 25): se entiende
por ‘tener lugar en’ un sujeto no como parte, sino como la imposibilidad de existir separadamente del sujeto. Es
decir, si ‘A’ es en ‘B’, ‘A’ no puede existir sin ‘B’, esto es una suerte de inmanencia usada para indicar
dependencia®. En este caso se entiende como ‘tener lugar en’ si ‘A’ se encuentra dentro de los limites ontologicos
establecidos por ‘B’, en tanto que ‘A’ no podria existir fuera de dichos pardametros®. El ejemplo que Ar considera
como forma en la materia es ‘tener lugar en’ entendido como la impresion del sello en la cera dado que en tal caso
denota tanto la separacion logica como la espacial®.

Con base en lo anterior concluyo que, el sujeto es substancia en tanto que tiene prioridad natural al ser
existente; ademas de cumplir con la segunda caracteristica de la substancia, ser aquello en lo que se dan las
determinaciones accidentales. Por su parte, la esencia es substancia en tanto que tiene prioridad definicional puesto
que la esencia es lo que hace que una cosa sea lo que es y no una distinta. Es decir, provee de las determinaciones
referidas a la especie. Ademas cumple con la segunda caracteristica de la substancia, ser aquello en lo que se dan

las determinaciones de los predicados esenciales en este caso.

Identidad entre esencia e individuo

Respecto al planteamiento de la problematica sobre la identidad entre esencia e individuo, Ar sostiene que:
ha de investigarse si las cosas singulares y su esencia son lo mismo o algo distinto. Se trata en efecto, de algo util
para la investigacion acerca de la substancia. Desde luego, la cosa singular no parece ser algo distinto de su
substancia y la esencia se dice que es la substancia de cada cosa singular (Aristoteles, Metaph. 1031a 15-19). En
este pasaje se plantea el problema de la identidad como util y necesario para la investigacion acerca de la
substancia.

Asi pues, por identidad se entiende cuando A es igual a B, B es igual a C por lo tanto A serd igual a C. En
el problema que me ocupa A es la esencia, B es la substancia y C el individuo. En la formulacion anterior queda
expresada la identidad absoluta entre esencia e individuo. Sin embargo, también es posible entender la identidad de
un modo parcial, que se enunciaria del siguiente modo: entre dos 0 mas cosas o aspectos, s6lo si A es igual a B s6lo
en parte y si B es igual a C sélo en parte, A no serd idéntica a C si las intersecciones no coinciden.

Ahora bien, dado que la esencia es substancia, ;de qué modo es posible que el individuo se identifique

con su esencia? Ademas, con base en lo establecido en la seccidn anterior, el individuo se identifica no sélo con su

* Fine, Gail, “Separation: A reply to Morrison”, p. 164 y 165.
# Cf. Morrison, Donald, “Separation: A reply to Fine”, Oxford Studies in Ancient Philosophy, Vol. IIL p. 173 (1984).
# Cf. Morrison, Donald, “Separation: A reply to Fine”, p. 172.

ENERO
2014



176

ENERO
2014

La identidad entre esencia e individuo como cuestion clave para el conocimiento de la naturaleza en Aristoteles | Maria Teresa Pérez Arenzana

esencia, sino también con su definicion por lo que sera pertinente abordar también dicho particular. Acerca de la
identidad entre esencia e individuo propongo tres argumentos.

Uno, ningun individuo particular carecera de esencia, por ejemplo: en todos los hombres sin distincion
estara presente la esencia de hombre sin importar las caracteristicas individuales que se posean pues cada individuo
sera miembro de la misma especie. Es decir, el sujeto natural como realidad segunda también sera idéntico a la
esencia; por ejemplo, hombre es idéntico con un hombre cualquiera o con uno en particular puesto que el término
‘hombre’ expresa de modo permanente su naturaleza independientemente de las caracteristicas accidentales que
podrian predicarse de algunos hombres pero no de todos*. Por ejemplo, mujer solo compete a algunos, pero tanto
varones como mujeres formamos parte de la misma especie. Con base en esto, por un lado, la esencia se identifica
con la substancia, y por otro lado, el sujeto se identifica con la substancia. Entonces, de acuerdo con el principio de
identidad la esencia se identifica con el sujeto.

Dos, la esencia no es subsistente fuera de los individuos existentes. En este argumento a favor de la
identidad entre la esencia y el individuo se propone una reduccion al absurdo en la que si se afirma la no identidad
entre la esencia y el sujeto se produciria una cadena al infinito de esencias; por ejemplo, lo uno y aquello en que
consiste ser-uno constituyen una unidad substancial. De lo contrario, por un lado estaria la esencia de lo uno y por
otro lo uno*®. La consecuencia de este planteamiento es que habria una esencia de lo uno distinto de la esencia
anterior y asi seguirian multiplicandose. Por lo cual, para parar esa cadena de esencias es preciso sostener que si se
identifican el individuo y la esencia.

Tres, ningun individuo particular agota la esencia. Ahora bien, que la esencia se identifique con el
individuo no quiere decir que la esencia sea de un individuo en particular; puesto que la esencia es lo inteligible de
la realidad, lo comtn a los individuos; ya que comprende a toda la especie, puesto que enuncia sus caracteristicas
por si esenciales. En cambio, el individuo con esta carne y estos huesos es posible expresarlo segiin el modo
accidental de decir; puesto que las determinaciones manifiestas se referirian por ejemplo a la numeralia de un sujeto
determinado®’. Los aspectos accidentales ni siquiera estan considerados dentro de la esencia por ser de caracter
existencial, material, perceptual; por ejemplo, Socrates octogenario que pesa 85 kilos y mide 1.87 m. Dichos
accidentes muestran las determinaciones cuantitativas pertenecientes al sujeto en el que inhieren®, en este caso
Socrates. Mientras que la esencia de hombre estard expresada en: animal racional independientemente de que sea
aplicada a Socrates mismo, a Xantipa, a Melito, etcétera.

Lo anterior implica que la esencia se refiere al individuo particular existente en tanto que inteligido
distinto del individuo particular percibido sensiblemente. Es decir, la esencia se refiere al conocimiento de la
especie a la que pertenece el individuo sin las determinaciones accidentales que en él inhieran. Con lo cual, la

esencia se refiere al conocimiento de una realidad y no a la mera percepcion de ésta. La distincion entre el

* Cf. Aristotle, Metaphysics, Vol. 1, 1997, Translated with a Commentary by Ross, David, Clarendon Press Oxford, 2002, p. 176.

* Esta identidad es fundamental en el caso de las realidades primeras y que se dicen por si, aquello en que consiste el ser de cada cosa y la cosa
son uno y lo mismo. Cf. Aristoteles, Metaph. 1031b 31-35 y 1032a 1-7.

47 Cf. Aristoteles, Metaph. 1028a 25-27.

8 Cf. Aristoteles, Metaph. Calvo, p. 281, supra.



Maria Teresa Pérez Arenzana | La identidad entre esencia e individuo como cuestion clave para el conocimiento de la naturaleza en Aristoteles

conocimiento y la percepcion es que el primero es de caracter universal y el segundo hace referencia al caracter
accidental de la realidad individuada. Asi pues, una cosa es lo mismo que su esencia puesto que se dice que se
conoce algo cuando se conoce la esencia de ésta*.

Ahora, aplicando el principio de identidad, la definicion se identifica con la esencia tanto como la esencia
se identifica con el individuo. Sin embargo, respecto del individuo concreto esta afirmacion es inadmisible. De esto
se desprende la siguiente cuestion, jcomo es posible la identidad entre la realidad designada con la esencia de la
cosa enunciada en la definicion? Ar responde que la esencia es idéntica al individuo no por participacion, ni por
afeccion, ni por algo accidental®. No es por participacion puesto que no hay una esencia subsistente; no es por
afeccion en tanto que el individuo no agota su esencia; no es accidental ya que la esencia siempre esta presente en el
individuo.

De acuerdo con los sentidos en los que se dice primero. Primero se dice en muchos sentidos y en todos lo
serd la substancia [en cuanto la nocién, en cuanto al conocimiento y en cuanto a la naturaleza (tiempo)]’'. De
acuerdo con los sentidos en que se dice primero son sera substancia bajo el aspecto del conocimiento la esencia y
bajo el aspecto de la naturaleza, el sujeto es substancia. De esta manera se identifican la esencia y el sujeto sin
confundirse siendo ambas substancias. Puesto que la primera es una separacion logica y la segunda ontologica. La
esencia se identifica con el individuo, ya que el sujeto es lo mismo que la esencia entonces el individuo sera
también lo mismo que la esencia®. En este caso la transitividad es la propiedad pertinente de la identidad ya que la
esencia sera subsistente en la medida en la que esté presente en la realidad natural existente de la que se trate en
tantos individuos como existan de una especie determinada.

En resumen, la esencia estd referida al individuo particular aunque en la definicion se enuncien
separadamente las determinaciones de caracter necesario enunciadas por el género y la diferencia especifica. Es
decir, la esencia se refiere al conocimiento de la especie a la que pertenece el individuo sin las determinaciones
accidentales. De esta manera, la esencia de un individuo de una misma especie sera idéntica con cualquier individuo
de tal especie. Finalmente, la nocion también es uno de los sentidos en los que se dice primero, por lo que la nocioén
también designara una substancia, dicha substancia correspondera a la definicion. Puesto que la definicion es la

expresion de la esencia que implica identidad con el sujeto.

Consideraciones finales

Volviendo sobre mis pasos en el desarrollo de este trabajo. Para elucidar la cuestion de la identidad entre el
individuo y la esencia es preciso comenzar por la consideracion de la substancia. La substancia tiene dos
caracteristicas ineludibles: ser capaz de existencia separada y ser aquello en que se dan las determinaciones. La

separacion es un concepto metafisico crucial en Aristoteles a partir del cual se definen muchos otros conceptos

¥ Cf. Aristotle, Metaphysics, Ross, p.176.
0 Cf. Aristoteles, Metaph. 1030a 13.
*! Cf. Aristoteles, Metaph. 1028a 31.
%2 Cf. Aristotle, Metaphysics, Ross, p. 175.

ENERO
2014



178

ENERO
2014

La identidad entre esencia e individuo como cuestion clave para el conocimiento de la naturaleza en Aristoteles | Maria Teresa Pérez Arenzana

menos importantes que éste. Sin embargo, Aristoteles usa la nocion de separacion sin explicitarla. Pues, ser aquello
en lo que se dan las determinaciones hace referencia a la prioridad ontologica de la substancia, de la cual la
separacion es una condicion necesaria de la segunda caracteristica substancial.

La substancia se entiende en cuatro sentidos de los cuales me detuve de manera particular de acuerdo con
el tema que nos ocupa solamente en el sujeto y la esencia. El sujeto es lo que se dice de la cosa sin que este se diga
de ninguno otro. En cuanto al sujeto analicé los elementos: materia, forma y compuesto; encontrando que, en la
realidad natural el sujeto es el compuesto de ambos. La esencia es lo que la cosa es y se expresa mediante la
definicion. Tanto la esencia como el sujeto manifiestan las caracteristicas de la substancia: ser capaz de existencia
separada y ser aquello en lo que se dan las determinaciones. Dado lo cual, la esencia se identifica con la substancia
y el sujeto se identifica con la substancia, por lo que la esencia se identifica a su vez con el sujeto. Es decir, la
esencia es la consideracion de la substancia bajo el aspecto epistemologico, el sujeto es la consideracion de la
substancia respecto al tiempo o la prioridad ontoldgica, mientras que la definicion sera la consideracion de la
substancia bajo el aspecto de la nocion.

Por otro lado, de entre los elementos del sujeto, dentro de la realidad natural el compuesto es el unico que
se puede considerar como aquello de lo que se dice de algo sino que es aquello de lo que las demas cosas se dicen.
Ademas dejé establecido que el compuesto al que nos referimos es al individuo natural. De aqui que el individuo se
identifique con la esencia. Incluso, es posible hablar de esencia en el caso de los individuos particulares en tanto
que el individuo se identifica con la esencia de la especie a la que pertenece. Por ejemplo, Socrates puesto que los
predicados esenciales que componen la definicién se han separado de los individuos trascendiendo la percepcion de
esta carne y estos huesos por referirse a percepciones accidentales; esto como refutacion a lo que sostenian los
sofistas que consideraban substancia el no ser es decir lo accidental. Cada individuo es sujeto a partir del cual se

puede separar la esencia por estar formada de predicados esenciales de la realidad natural.



Fernando Miguel Pérez Herranz | Llamando a las puertas del universo

Llamando a las puertas del

universo

Knocking at universe’s doors
Fernando Miguel Pérez Herranz
Universidad de Alicante

Resumen

Juan Arana ha escrito un bello libro en el que cuenta su viaje
a los «sotanos del universo». Su lectura me ha inspirado
algunos comentarios que escribo sentado en el porche de ese
universo paraddjico que por una parte nos envuelve y que,
por otra, le envolvemos nosotros a él.

Palabras clave

Causa, ley, determinismo /indeterminismo, azar,
complejidad.

Abstract

Juan Arana has written a beautiful book where he tells his
trip to the «universe’s basement». Its reading has inspired
me some comments that I write, sitting in the porch of that
paradoxal universe which at the same time envolves us and
is been envolved by us.

Keyword

Cause, law, determinism / indeterminism, hazard,
complexity.

Fecha de entrada: 05-10-2013 Fecha de aceptacion: 21-11-2013

ENERO
2014






Fernando Miguel Pérez Herranz | Llamando a las puertas del universo

Llamando a las puertas del universo

Knocking at universe’s doors
Fernando Miguel Pérez Herranz
Universidad de Alicante

En fisica existe un fendmeno conocido como catdstrofe ultravioleta. A finales del siglo XiX, los fisicos
trataban de entender el comportamiento de la radiacion, y querian saber como se distribuye la energia de un cuerpo
caliente a una determinada temperatura. Era bien conocido que todos los cuerpos emiten luz seglin ciertas
temperaturas y que, a la vez, tienen la capacidad de absorberla. Un hecho, muy conocido por los trabajadores de los
altos hornos, mostraba que con el cambio de temperatura varia el color de la radiacion; asi, a los 600°C el hierro
pasa de gris a rojo y a los 6000°C, de rojo a blanco. Gustav Kirchhoff (1824-1887) demostrd que la relacion entre el
poder emisivo y absorbente de un cuerpo es una funcion que no depende de la naturaleza del cuerpo y es igual a la
densidad de la radiacion: a medida que el cuerpo emite mas energia y absorbe menos, mayor sera la radiacion
existente en los alrededores del cuerpo. En resumen, la energia radiante es directamente proporcional a la emision e
inversamente proporcional a la absorcion. Es valida, entonces, la formula:

W, (energia) = ¢ (emision) / a (absorcion)

Pero supongase —como experimento ideal— que un cuerpo, conocido como «cuerpo negro» absorbe toda
la radiacion que recibe sin emitir ni reflejar nada. ;Por qué ocurre esto? Wilhelm Wien (1864-1928) demostrd que
la longitud de onda correspondiente al maximo de energia disminuye al aumentar la temperatura. Esta ley
concuerda muy bien con las menores longitudes de onda (zona del ultravioleta) y bajas temperaturas hasta llegar al
infrarrojo. El fenémeno de discontinuidad entre ambos resultados se llamo «catastrofe infrarroja». Lord Rayleigh
—John William Strutt— (1842-1919) y Sir James H. Jeans (1877-1946) propusieron, por su parte, una formula que
se adaptaba exactamente a las mayores longitudes de onda y a las altas temperaturas, pero cuando se llegaba al
ultravioleta jsorprendentemente! la curva volvia a decrecer. El fendémeno de discontinuidad se llamd «catéstrofe

ultravioleta.

Cuadro 1. Catdstrofes ultravioleta e infrarroja

ENERO
2014



ENERO
2014

Llamando a las puertas del universo | Fernando Miguel Pérez Herranz

Max Planck (1858-1947) supo acoger las dos leyes de Wien y Rayleigh-Jeans como casos limites, seglin la
formula en la que incluia una constante —«la constante de Planck»— que introducia la discontinuidad cudntica, 1o

que, en unos pocos afios, cambiaria radicalmente el panorama de la fisica [Cuadro I].

Este acontecimiento cientifico significé para la fisica moderna lo que otro acontecimiento filosofico habia
significado un siglo antes para la metafisica. David Hume (1711-1776) y los empiristas, por un lado, y René
Descartes (1596-1650) y los racionalistas, por otro, habian colocado a la filosofia dividida en dos ramas que no
sabian encontrarse, aunque procedian del mismo ambito del conocimiento. Los primeros partian de las
percepciones y los segundos, de las evidencias y cadenas de razonamientos logicos, con necesidad apodictica.
Inmanuel Kant (1724-1804) propuso una solucion para tratar de resolver esa discontinuidad metodologica: situd la
necesidad en el orden gnoseoldgico y se la retird al orden ontoldgico. La «constante de Kant» que salvaba la
discontinuidad se definia ahora no como psicologia, sino como el trazo de las condiciones necesarias de la misma
posibilidad de la experiencia. La discontinuidad en filosofia no era cuantica, sino frascendental, y consuma el
triunfo del nominalismo y la justificacion conceptual de la modernidad: la necesidad del orden de las
representaciones exige la retirada de la necesidad ontologica. El antiguo orden del mundo se disuelve en un mundo
de infinita potencia —potentia absoluta dei— del que solo podemos dar cuenta mediante experimentacion, ensayo /
error, correspondencias funcionales entre inputs y outputs. Hume habia resumido con claridad y precision ese
programa nominalista: “Ninglin objeto revela por las cualidades que aparecen a los sentidos, ni las causas que lo
produjeron, ni los efectos que surgen de él, ni puede nuestra razén, sin la asistencia de la experiencia, sacar
inferencia alguna de la existencia real y de las cuestiones de hecho”.' El sentido del mundo se limitara al esfuerzo
para sobrevivir en €l, o para alcanzar un consenso mas o menos general. Kant colocéd al Ego trascendental como
fuente de sentido, y aun como la fuente del mismo mundo material.

Después de Kant, claro esta, ya nada fue igual para la filosofia. La disciplina reina de los saberes —la
metafisica— quedé segregada en dos partes disyuntas, seglin se habitase en la tierra firme que procura una isla o en
el océano borrascoso que la rodea.” La ciencia es la roca fuerte y la filosofia las nubes que conviene disolver.
(Como resolver la catdstrofe racional-empirista y aceptar la discontinuidad trascendental? La ciencia se
despreocupd del problema; pero la filosofia se ha encontrado con la necesidad de cerrar la brecha, y los filosofos
han combatido —y atn lo hacen— por ocupar el prestigioso lugar que le concederia ser el «Planck de la filosofiay,
el filésofo capaz de recomponer mediante alguna constante inmanente, no trascendental, la union de esas dos lineas
que tenazmente se resisten a vincularse. Ninguno de los intentos, excusado es decirlo, han ofrecido una solucion
clara y rotunda. La superacion del momento kantiano estd llena de dificultades y solo algunos grandes, como

Husserl o Heidegger, han fabricado herramientas a la altura del problema, pero por caminos que sorteaban la

' D. Hume, Investigacion sobre el conocimiento humano, Alianza, Madrid, 1981, p. 50.
* 1. Kant, Critica de la razén pura, Alfaguara, Madrid, 1978 (B 295/A 236).



Fernando Miguel Pérez Herranz | Llamando a las puertas del universo

ciencia, o la hacian responsable de provocar crisis o destruir la presencia del ser. Y quienes, por el otro lado,
salvaban la ciencia dejaban a un lado la filosofia. La manera mas comoda de clausurar la discontinuidad es asumir
la ruptura kantiana entre ciencia y filosofia y entonces la eleccion no es dicotdomica, sino tetradica: O filosofia sin
ciencia; o ciencia sin filosofia; o ciencia que asume la filosofia; o filosofia que asume la ciencia. A estas alturas del
desarrollo cientifico, si se separan internamente las posiciones desde las distintas ciencias —fisica, biologia,
sociologia...— y las distintas filosofias —realistas, idealistas, lingiiisticas...—, el paisaje se hace tan abigarrado
como insufrible.

(Como orientarse por esta dispersion de posiciones, escuelas o intereses? Preguntemos a los clasicos vy,
entre todos ellos, a nadie mejor que a Aristoteles y a la filosofia de la physis que lo acompaiia. ;Acaso no es la
critica a su filosofia lo que conduce a la discontinuidad racional-empirista? Algunos programas de investigacion
han recurrido a Aristoteles no ya como neoaristotélicos —algo que no tendria sentido tras las revoluciones
newtoniana, einsteniana, cuantica y de sistemas no lineales—, sino como punto de reorganizacion conceptual. Asi
podrian valorarse los programas de la nueva alianza de Prigogine, la naturalizacion de la fenomenologia de Petitot,
la filosofia de la naturaleza de R. Thom... ¢ incluso el mismo Circulo de Filosofia de la Naturaleza desde el que
escribimos: los estudios de estabilidad estructural de Claude Paul Bruter, los sistemas dinamicos de Eric Bois, la
morfodinamica de Luciano Boi o la Filosofia de la naturaleza integral de Miguel Espinoza. Y creo no andar
demasiado errado si afiado los estudios de Juan Arana ejemplarmente expuestos en su reciente libro Los sotanos del
universo.’

Arana recorre los multiples vericuetos que conducen al taller en el que se trabaja para «superar a Kant»,
una obra todavia pendiente. Cerrada la via de la metafisica —las Ideas de Mundo, Alma o Dios—, por tratarse de
conceptos de imposible validacion empirica—, el teuton abre el camino para que pulularan a su antojo desde los
mas ciegos nepositivismos a los mas vacuos nihilismos. El nominalismo triunfante dejaba expedito el camino al
Capital, cuyo unico criterio de veracidad es el mercado, primer analogado de la experimentacion pura, del
ensayo/error en las ciencias. El mundo no tiene ningtn sentido mas alla del propio éxito de la supervivencia o del
consenso (casi siempre, manu militarii: el consenso impuesto por una pura voluntad de poder, sin limites y sin
orientaciones. Por eso, la filosofia de la naturaleza debia convertirse en filosofia de la ciencia o permanecer como
residuo metafisico).

Hubo resistencias, no cabe duda. Las primeras procedian de su enemigo politico y econdmico, el
catolicismo romano de la contrarreforma de cufio jesuitico;4 las tltimas, del comunismo soviético. Pero ninguna
pudo con el capitalismo ni con su espiritu.” En todo caso, la kantianizacién no es una ideologia, es una filosofia. Por

un lado, los juicios (los enunciados, las méximas...) han de estar basadas en la experiencia; se parte de la ciencia,

3 I. Arana, Los sétanos del universo, Biblioteca Nueva, Madrid, 2012.

* “Los tedlogos catolicos de los siglos XVI y XVII sabian que la estabilidad de nuestro mundo y la suerte de la misma religion pasaban por la
necesidad de rebajar la potencia de Dios” (A. Rivera, “La secularizacion después de Blumenberg”, Res publica, n** 11-12, 2003, p. 134). Rivera
da mayor importancia a la Reforma que al nominalismo, p. 130). En el catolicismo, las instituciones humanas se hacen mas estables, mas
seguras, pero no mds modernas, mas autonomas. Por eso denunciara siempre la modernidad y la desmedida autoafirmacion de la razon humana.
* Si hacemos caso a la obra de Max Weber, La ética protestante y el espiritu del capitalismo, prélogo de J. L. Villacafias, Istmo, Madrid, 1998.

ENERO
2014



ENERO
2014

Llamando a las puertas del universo | Fernando Miguel Pérez Herranz

de los juicios cientificos de la fisica de Newton y la ontologia es subsumida en la Analitica; por otro, los juicios
morales, asignados a la razén practica, segregada de la razén pura; y, en tercera instancia, la razon estética
vinculada a la finalidad o al arte. Una razon que es travesada por el Ego trascendental, subjetividad sin limites. Pero
una filosofia de la naturaleza ha de apelar de alguna manera a la finitud del sujeto (de ahi su reconciliacion a través
de Spinoza).” Arana apela a la prudencia, a ese mundo mas seguro, que defendian también nuestros escolasticos del
siglo XVI, pero que como Antonio Rivera advierte, no pertenecia ya a la modernidad organizada por el Capital,
administrada por positivismos y pragmatismos y fundamentada en la Subjetividad. Arana también se reconcilia con
la finitud, pero de otra manera, me parece, a través de Leibniz, que es el mas semejante a nuestros escolasticos
hispanos escandalizados ante la presencia del nihilismo y de un Sujeto voluntad sin limites.

Asi que la confrontacion con Newton se modula con la sombra de Leibniz. ;Qué se esconde en este punto
de partida? La decision de Newton de aferrarse a los fendémenos y de desechar las hipétesis tiene consecuencias
decisivas. Arana muestra la trampa del razonamiento que hoy nos persigue por todos lados: catedras e ideologias:
resulta que lo que sabemos con certeza incontrovertible es que el mundo estd causalmente determinado, cuestion
extremadamente lejana e imposible de confirmar; y en los asuntos locales, hemos de conformarnos con
probabilidades. Y, entonces, la divinidad que se habia eliminado a fuerza de alejarla del mundo ordinario —
potentia ordinata—, vuelve a asomarse ahora como divinidad deterministica. No estd mal la jugada! El
nominalismo habia retirado el Dios aristotélico-tomista y colocado en su lugar el Dios determinista de una Voluntad
y de un Poder descomunalmente poderoso y oculto. Esa es la gran apuesta del mundo protestante-capitalista: “Dios
envia moscas a las heridas que habria de curar” resume un personaje de El drbol de la vida de Terrence Malik. jEs
suficiente la razon practica kantiana?

Quiza ante este reto, Arana (en el sentir del Circulo de la Naturaleza) muestra que entre el rigor formalista
sin materia que tratar y el invento de jergas logicas ad hoc, (l6gica modal, temporal...), la filosofia necesita de
nuevas fuerzas renovadas. La filosofia se hace en los problemas que plantean las ciencias, naturalmente, ya lo
hemos defendido en otras ocasiones (y en eso nos separamos de los programas existencialistas, vitalistas...). Pero
las ciencias no se resumen en la fisica de Newton; y mucho menos en la idea que Kant se hace de ella como saber
apodictico y clausurado. Seguramente por esto el mundillo académico que acepta esos topicos se encuentra tan
alejado del quehacer filosofico. (Entre nosotros una de las mas valiosas excepciones se debe a los debates que
promueve Victor Gomez Pin en los Congresos de Ontologia que viene organizando desde 1993 y en los que
intervienen especialistas en mecanica cuantica, en biologia molecular, en nuevas tecnologias...).

Es mas comodo aceptar, por tanto, el concepto determinista y positivista de ciencia, que despeja la
situacion complicada, de la unidad de todos los saberes, de la naturaleza, del hombre, de Dios... Y es suficiente con
que los cientificos se desentiendan del concepto, mas filoséfico, que cientifico de causa. Lo grave de este

planteamiento es que la discontinuidad trascendental en filosofia afecta a las ciencias o, al menos, a la concepcion

®I. Kant, Critica de la razén pura (B 303).
7 Una razoén a la que solo Spinoza supo poner limites sin caer en el pesimismo. Véase V. Serrano, La herida de Spinoza, Anagrama, Barcelona,
2011.



Fernando Miguel Pérez Herranz | Llamando a las puertas del universo

de las ciencias (y, por tanto, a su valor).

La revolucion escotista

Me parece que para entender esta cuestion es necesario pasar por el lugar en el que se produce la gran
revolucion filosofica, la unica revolucion verdadera, segun Muralt, que llevo a cabo John Duns Escoto (1266-1308)
al separar la materia y la forma en lo que se venia considerando un synolon, una unidad inmarcesible® y pasar de la
causalidad reciproca de causas totales aristotélica (una teoria que utiliza las cuatro causas segun el contexto) a la
causalidad no reciproca de causas parciales de la modernidad (una teoria que privilegia la causa eficiente). Las
consecuencias son profundas: si sujeto y mundo ya no estan vinculados naturalmente, sélo subsiste el objeto, la
forma de ambos; si la voluntad y el fin deseado no se hallan unidos por el amor, so6lo queda el deseo arbitrario que
puede dirigirse a objetos cualesquiera; si el poder ya no tiene que constreiiirse a las limitaciones impuestas por el
bien, solo resta la ley que obliga sin limitaciones, ya que su poder arbitrario proviene simplemente del hecho de ser
ley. El objeto, el deseo arbitrario y la ley son efectos del concurso simultaneo de causas indiferentes, en las que no
es posible distinguir materia y forma, eficiencia y finalidad. Y, en consecuencia, las causas solo pueden adoptar la
figura de la causa eficiente, pero como término no reciprocamente correlativo de la causa final: s6lo se contemplan
choques y trayectorias en el espacio mecanicista. (Descartes dira que todo estd creado con algln fin, pero que esa
intencion es inescrutable: puro escotismo). En paralelo, Francis Bacon (1561-1626) proyecta un ars invendi que
prohibe investigar sobre lo que Dios decidié hacer y presenta su método inductivo: reunir hechos en tablas de
presencia, ausencia y variaciones concomitantes; y, en fin, tratar de sortear todos los idola que perturban nuestro
conocimiento. Y con el camino expedito, Hume ataca con fuerza el concepto de causa: las causas son inciertas y
sospechosas siempre; pero afirma la costumbre o habito, un principio de la naturaleza humana. Esta solucion puede
decepcionar a los enemigos, pero ha realizado la labor que pretendia: acabar de destruir el orden del mundo, el
cosmos aristotélico que a través de la filosofia arabe ha sintetizado santo Tomas. Lo que esta en juego es la eleccion
entre el Dios catdlico romano y el Dios latitudinista protestante, aunque hoy los libros de texto oculten esta
importante y fundamental cuestion. Hasta Francisco Suarez, al menos, Dios es un objeto de la ciencia natural. La

razon natural investiga el objeto Dios, naturaleza y atributos, no en cuanto Dios, sino en cuanto ente:
Pues Dios es un objeto de algiin modo naturalmente cognoscible (y lo mismo se ha de entender siempre dicho
de las restantes inteligencias); luego, puede entrar en el ambito de una ciencia natural... (Disputaciones

metafisicas, 1,1, 19).

A partir de Descartes, Dios deja de ser un objeto de conocimiento y se trasforma en un punto de vista, el

% «Se ha visto mas arriba en el breve esbozo de la estructura de pensamiento escotista comparada con la estructura de pensamiento tomista. Caso
unico de una revolucion filosofica que se ignora; se trata ciertamente de la unica revolucion doctrinal digna de este nombre que se haya
producido en la historia del pensamiento occidental”. A. Muralt, La apuesta de la filosofia medieval. Estudios tomistas, escotistas, ockamistas y
gregorianos, Marcial Pons, Madrid, 2008, p. 155.

ENERO
2014



ENERO
2014

Llamando a las puertas del universo | Fernando Miguel Pérez Herranz

punto de vista de Dios (inversion teoldgica). En Inglaterra, tras las luchas civiles y la restauracion de los Estuardo
con su intento de recatolizar Inglaterra, la ciencia de Newton se convirtid en piedra de toque de las discusiones
politico-religiosas del final del siglo XVII y principios del XVIII, vinculadas a la esperanza en un nuevo orden en el
que el pueblo elegido fuese el pueblo inglés. Los latitudinistas (el arzobispo de Westminster, John Wilkins, John
Tillotson, Isaac Barrow, Simon Patrick...) defendian el mecanicismo, aunque manteniendo la participacion de Dios
en la accion mundana, contra el mecanicismo materialista de Hobbes que, si explicaba algo, no era sino el desorden
y la guerra civil.” Las condiciones de posibilidad del mundo — espacio y tiempo— pertenecen a la estructura
intelectual de Dios. Un pequefio empujoncito y ya tenemos el punto de vista de Dios acercandose al punto de vista
del Ego trascendental kantiano. La ciencia ha sido de gran utilidad para el protestantismo, mientras que el
catolicismo quedaba encerrado en la «trampa de la Eucaristia», que le impide aceptar el concepto de extension.'’
Leibniz, siempre Leibniz, intentd encontrar el punto de equilibrio entre uno y otro, pero su filosofia armonicista
seria ridiculizada por Voltaire y la Ilustracion

El Dios voluntad del nominalismo y del escotismo triunfaba sin paliativos, y las leyes que aplicaba las
habia descubierto Newton: “La Naturaleza y la ley natural yacian ocultas en la noche. Dios dijo: «Que sea
Newton», y la luz fue” cantaba Alexander Pope. Un Dios Voluntad que incluso podia recomponer la maquina
celeste que iba deteriorandose, y esa recomposicion afectaria al mundo de la naturaleza y al mundo social, en
medidas equiparables.'' Descartado Leibniz, y limitado Hume, la filosofia nominalista se hace bastion casi
inexpugnable con Kant: el sujeto voluntad dominara todos los aspectos del pensamiento, y la Filosofia de la
Naturaleza, disuelta por la Analitica, ocupara un espacio marginal, en esos saberes oscuros, aquellos de los que dira

Kant:

Es absurdo esperar que un dia pudiera surgir un segundo Newton que hiciera inteligible la produccion de
una simple hoja de hierba de acuerdo con las leyes de la naturaleza, sin que sus mutuas relaciones no

fueran dispuestas por alguna intencion.'”

C. S. Peirce extrae de ahi consecuencias radicales: el mundo es un vacio espacio temporal en el que no hay
ningln orden subyacente, ni fisico ni geométrico; el mundo es pura potentia absoluta dei, Azar puro, y el orden del
mundo es un orden artificial. Las leyes de la naturaleza, en consecuencia, son aproximaciones que se consenstian
tras multiples observaciones y experimentos. Dicho en castizo: «Si sale con bigote san José, y si no, la Virgen

Maria». Por eso Peirce niega el determinismo y concibe un universo irreductiblemente estocastico. Peirce,

? “Llegaran a explicitar el nuevo orden de acuerdo con la sintesis filosofico-teologica del autor de los Principia, si bien no sin que el propio
Newton, a su vez, hubiese de ser integrado en la teologia latitudinista por los grandes patrones de la misma”. E. Rada, “Prélogo” a La polémica
Leibniz-Clarke, Taurus, Madrid, 1980, p. 29.

' Como he expuesto en otras ocasiones. Asi, F. M. Pérez Herranz, “La ontologia de EI Comulgatorio de Baltasar Gracian”, Baltasar Gracidn:
ética, politica y filosofia, Pentalfa, Oviedo, 2002, pp. 44-102.

'' “Puesto que el espacio es divisible al infinito y la materia no esta necesariamente en todas partes, ha de concederse también que Dios es capaz
de crear particulas de materia de diversos tamaflos y figuras, en distintas proporciones al espacio y tal vez de distintas densidades y fuerzas, a fin
de cambiar con ello las leyes de la naturaleza y formar mundos de distintos tipos en diversas partes del universo.” I. Newton, Optica, p. 348.

" 1. Kant, KU, § 75 (pp. 313-314). Kant, ademas, rechaza explicitamente el evolucionismo.



Fernando Miguel Pérez Herranz | Llamando a las puertas del universo

matematico, que trabajo en el Servicio Costero de Mediciones, disefiaba instrumentos de medida, no podia tomar en
serio a ningun determinista: la observacion no puede establecer una «causalidad mecanica». Se puede observar una
cierta «regularidad de la naturaleza», pero eso no afecta a su exactitud y uniformidad. Y es un hecho que la
diversidad del universo evoluciona y que en el mundo hay espontaneidad, de la que la libre eleccion es un elemento
menor. Por eso creia en el Azar absoluto. El programa de Escoto queda cumplido realmente en Peirce, que rechaza
rotundamente la doctrina de la Necesidad e introduce la «acasualizacion» de los fendmenos. El Azar tiende a
identificarse con la Potentia anbsoluta dei.
sfeksk

Las ciencias no han esperado a que los filésofos se pongan de acuerdo, desde luego. Han seguido sus
ritmos: geometrias no euclideanas, quimica organica, electromagnetismo, teoria cinética de los gases,
termodinamica, transformismo y evolucionismo, mecéanica cuantica, caos, sistemas no lineales, etc. Y han destruido
esa identidad entre ciencia y saber apodictico. La filosofia, por su parte, se ha desentendido de la verdad y se ha
disuelto en juegos de lenguaje. Pero las ciencias y la filosofia no son compartimentos estancos. Nacieron juntas y
hoy siguen compartiendo un territorio comun: las categorias usadas por la ciencia y las Ideas de la filosofia
convergen en un campo semantico decisivo: causa, ley, azar, complejidad, reduccion, emergentismo,
determinismo, etc. Ciencia y filosofia se mueven en el mismo dmbito, y los filésofos, desde Platon y Aristoteles,
realizan una misma actividad: la de recorrer y encadenar las diversas ciencias, fijadas cada una a su metodologia
especifica, bajo el criterio de un conjunto de Ideas filosoficas con el fin de alcanzar el sentido de los seres naturales
y la expresion del ente en su asombrosa profusion de aspectos. ;Es posible ejercitarse en la filosofia desde esta
dimension, o la filosofia ha de estar confinada a cuestiones de ética o de politica con independencia del saber
positivo de las ciencias?

skoskok

Juan Arana ha publicado un libro que apuesta por el estudio de una filosofia de la naturaleza. Es un libro
loable por lo que dice y por cémo lo dice. Un libro que estd muy bien escrito, en la mejor tradicion orteguiana de
escribir con enjundia si, pero en lenguaje afable para los ojos del lector y comprensible para los ojos de la razén. Y,
naturalmente, por su contenido, aunque hay que hacer la advertencia de que no esta dirigido a diletantes: el autor
supone que el lector es un buen conocedor de las ciencias que se desarrollaron durante el siglo xX: relatividad,
mecanica cuantica y sistemas dinamicos no lineales, asi como ha de moverse por entre las filosofias mas relevantes.
Es un libro que ha de ser degustado con tranquilidad: tomando apuntes, poniéndole notas, haciéndole comentarios
en voz baja o alta o por escrito. Lo que sigue no pretende ser ni resumen ni comentario, sino trazos del vendaval de
ideas que me ha procurado. Ideas que se hubieran trabado con naturalidad en una virtual conversacion con el autor.
De manera que si Arana ha escrito este libro al observar los sotanos del universo, me contentaré con escribir
algunos parrafos sentado en el porche de ese universo que, como supo Pascal, por una parte nos envuelve y, por

otra, es envuelto por nosotros.

II

ENERO
2014



188

ENERO
2014

Llamando a las puertas del universo | Fernando Miguel Pérez Herranz

La aceptacion acritica por parte de Kant de la fisica de Newton y del mecanicismo como un saber
apodictico, un conjunto cerrado de juicios sintéticos a priori, iba de la mano de una moral rigorista, cuya forma
habia de imponerse ante cualquier debilidad de caracter y apuntaba directamente contra la casuistica de cufio
tomista catolico, mas apegado al hombre de carne y hueso. Lo humano, pensaban los padres jesuitas, ha de ser
juzgado con benevolencia y comprension. La criatura no puede soportar sobre sus hombros el fundamento de la
moralidad, como quiere el pietista teutén, sino una ley rebajada por la circunstancia y reinterpretada por la
prudencia de sus tedlogos. Y también en la ciencia el modo apodictico por antonomasia, la deducciéon, ha de ser
rebajada y complementada con otros modos de hacer ciencia: los modelos, las definiciones, las clasificaciones...
Puede y debe defenderse que, como ocurre en la vida vulgar y corriente, la realidad es inteligible, aunque no lo sea
completamente, que hay proyectos epistémicos diferentes, y que se pueden comparar y distinguir unos de otros, y
que unos son mas fiables que otros. La verdad no es un absoluto, sino un principio regulativo. No sé si el profesor
Arana nos permitiria utilizar su concepto de epistemologia del riesgo para esta proposicion, pero lo encuentro muy
adecuado para nombrar este proceso de flexibilidad cognoscitiva que permite investigar los principios de
determinacion para entender por qué la realidad es como es y no de otra manera. Y esa maquina de la determinacion
se encuentra en los «sdtanos del universo», dice Arana (p. 24). Hay que conjeturar y confrontar con la realidad
nuestras observaciones, es decir, hay que seguir el programa de la ciencia moderna: experimentar, establecer
correlaciones entre fendémenos e imaginar funciones que se adectien a los resultados de observaciones y
experimentos. El concepto clave es el de determinacion junto con sus categorias: causas y leyes. El campo
semantico de causa es enormemente rico y polémico, conflictivo y peliagudo: azar, ley [correlacion], simetria,
discontinuidad cudntica, complejidad, emergencia, inteligibilidad, causa final y aun metafisica. Asi que es
obligatorio ayudarse de la obra realizada. Arana remite a Aristoteles, Suarez, Leibniz, Kant, Hartmann, Popper,
Bunge, Prigogine, Thom, Morin, Kauffmann, Gell-Mann, Goldwin, Espinoza... Es una lista parcial, claro; podia
haberse elegido otra que comenzase con Platon; o con Demdcrito; o con Filon de Alejandria. Pero hay que tomar

una decision...

Entre la ciencia y la filosofia

Los antiguos griegos iniciaron un tipo de saber realmente extrafio: buscaron principios incontrovertibles,
juicios apodicticos y definiciones precisas a partir de las que pudieran derivarse verdades inapelables. Y, sin
embargo, parece un hecho mucho menos incontrovertible el efecto de la propia contingencia humana —de breuitate
uitae—, una vida repleta de inseguridades, siempre en tanganillas y predispuesta al fracaso. La ciencia apodictica,
en contraste, ha generado maneras de comportamiento tan rigidas como la moral pietista que la acompaiia, si no es
que procede de ella. Los ciudadanos de los paises desarrollados (cada uno interprete el adjetivo a su gusto y
acomodo) se irritan mucho si una carretera provoca muchos accidentes, si un avion llega con retraso, incluso si

alguien muere enfermo en el hospital..., pues parece «natural» el axioma garantista: «El Estado garantiza cualquier



Fernando Miguel Pérez Herranz | Llamando a las puertas del universo

actividad humana dentro de sus fronteras». El Estado se hace cargo de la administracion del Saber Absoluto, desde
las obras portuarias a la salud, en esa variedad llamada biopolitica por Foucault. «Dicen los cientificos» se ha
convertido en algo asi como «Queda garantizado por el Estado», pues éste encuentra en la ciencia el protocolo para
su actuacion: «Una proposicion emitida por un cientifico es apodicticamente verdadera». Al vincularse Poder y
Ciencia el concepto de verdad adquiere unos relieves de consecuencias graves y enjundiosas, y el criterio de verdad
cientifica habra de dirimir muchos pleitos. Kant, en los ambitos cientifico, moral o estético proporciond el canon:
so6lo se alcanza la verdad cuando llegamos a ella a través de evidencias que desplegamos por medio de

razonamientos correctos.

Kant y la bifurcacion: ciencia / filosofia

De ahi la importancia que cobra la filosofia critica kantiana que se edifica a partir de la ciencia de Newton,
a la que considera un conjunto verdadero de proposiciones: hipotesis non fingo. Y si la ciencia de Newton es un
saber cerrado, cualquier saber se ha de medir por relacion a la fisica (biologia, morfologia, quimica... son saberes
que aun no pueden arrogarse el criterio de ciencia, aunque combatan para lograrlo). Hasta en los congresos de
filosofia, historia, estética... hay un «comité cientifico» (integrado por personas que no suelen saber hacer una raiz
cuadrada). La ciencia y la metafisica se separan trascendentalmente (xorismds) y el triunfo de Kant se hace
abrumador. A partir de sus criticas, la filosofia toma el sentido negativo de lo especulativo e irracional, y la ciencia

natural, el sentido positivo de lo riguroso, lo medible, lo fiable...

El determinismo cientifico

Asi que el Estado se dirigira al cientifico, no al filésofo-tedlogo. Pierre Simon Laplace tiene el honor de
simbolizar el gozne sobre el que se efectia el giro del tedlogo al cientifico: “Todos los acontecimientos, aun
aquellos que por su insignificancia parecen no depender de las grandes leyes de la naturaleza, constituyen una
sucesion tan necesaria como las revoluciones del Sol...” (Laplace, Ensayo filosdfico sobre las probabilidades). No
esta nada mal. ;Como probarlo? Laplace, en el mejor estilo platonico, recurre a un mito: «el diablo de Laplace». Si
un diablillo conociese todas las posiciones y todas las velocidades de las moléculas y supiese resolver todas las
ecuaciones diferenciales, conoceria el presente, el pasado y el futuro del universo. Es muy agudo el comentario de
Arana. Después de varios siglos de nominalismo, en los que se ha cuestionado la potentia ordinata desde la potentia
absoluta dei, después de haber dejado al mundo al socaire de la experimentacion y de las correspondencias
funcionales, ahora resulta que el mundo estd determinado in fofo, que el sentido del mundo se encuentra en unas

cuantas ecuaciones diferenciales.

Primero se cuestiona la presencia de una Potencia celestial que garantice la existencia y accesibilidad del

orden cdsmico; a continuacion resulta que conviene acreditar este tltimo de algiin modo, ya que no somos

ENERO
2014



ENERO
2014

Llamando a las puertas del universo | Fernando Miguel Pérez Herranz

capaces de verlo con nuestros ojos, evidenciarlo con nuestro entendimiento o demostrarlo con nuestra

razon (ibidem, p. 40).

Saquense las verdaderas consecuencias de la operacion de la modernidad con el recordatorio de que esto es
un hecho historico, no una especulacion 16gica, ni una teoria. La referencia contemporanea de Dios no es el Dios de
la Edad Media, de Agustin o de Tomas, y menos aun el Dios de Aristoteles. El Dios al que se refieren nuestros anti-
metafisicos es el Dios que han reintroducido los ilustrados y positivistas del siglo XVIII. Asi que, por favor, discutan
con Laplace y déjense de vainas medievales. O, si hacemos caso a Cassirer, el determinismo queda inaugurado por
el neurofisiélogo Emil Du Bois-Reymond en su discurso de 1872."7 Y aunque el maniqueo de la modernidad sigue
siendo el neoaristotelismo, el de un Aristoteles pasado por el crisol de la escolastica, el determinismo es un
prejuicio del positivismo heredado de la Ilustracion que se explica y se aprende como una verdad sin macula." Y ha
de admitirse, entonces, el fin de la ciencia, la tesis de que el saber cientifico estd completamente cerrado. Albert
Michelson afirmara que la fisica del siglo XX se dedicara a sacar decimales a los valores de las constantes fisicas.
jAcierto total como es evidente! Afortunadamente la fisica no hace caso de premoniciones y sigue su viaje con
grandes éxitos: Relatividad, Mecanica cuantica, Caos... Y es que la ciencia siempre tiene algo que ganar, porque,
como dice Thom, en ciencia siempre se obtienen resultados, por mas que sean insignificantes: «La verdad no limita
con la falsedad, sino con la insignificancia». Ahora bien, conviene recordar que no solo se debate con/contra la
perspectiva cosmologica de Laplace; no se debe olvidar que los problemas en los que se debate tiene que ver con la
ciencia moral y con cuestiones de Historia y de Estadistica, bifurcacion que habia abierto Condorcet en su Esquisse
d’un tableau historique des progrés de [’esprit humaine (1793), con las cuestiones de organizacion y de

administracion del Estado que culmina Napoleon.

La filosofia

La filosofia no se recuperd del golpe dado por el pufio critico de Kant. ;Qué hacer? Podia recoger el
guante de la ciencia y convertirse ella misma en una ciencia de saberes absolutos y misticos (romanticismo); o
eliminar cualquier contenido metafisico, aunque, eso si, con razonamientos muy rigurosos: zuriik zu Kant. O mejor
aun: dedicarse a contar su propia historia. Franz Brentano (1838-1917) ofrece una salida airosa y digna: la filosofia
posee un objeto especifico sobre el que construye su discurso a partir de una experiencia y una realidad especifica:
el Ser (la senda por la que discurrieron Husserl y Heidegger). Pero los analiticos, con Moore y Wittgenstein a la
cabeza, vinieron a decir que los problemas filosoficos de la tradicion son problemas mal planteados o carentes de
sentido, asi que la funcién de la filosofia debia ser considerada todo lo mas como un disolvente de manchas, un
producto de limpieza.

Resultado: los hermeneutas abandonan la ciencia en manos de los cientificos y los filosofos se dedican a

'3 E. Cassirer, Determinism and Modern Physics, 1936'.
' Véase la sectaria y «divertida» Historia de la filosofia y de la ciencia de L. W. H. Hull, Ariel, 1970.



Fernando Miguel Pérez Herranz | Llamando a las puertas del universo

reflexionar, a decir cosas muy agudas o muy insulsas sobre cualquier cosa: «Los yo-opino-de-que». El fracaso de la
filosofia en estos terrenos es espectacular. Tanto por la via del objeto: la creacion de un lenguaje l6gico perfecto
(Peano, Russell); como por la via del sujeto: una reduccion fenomenoldgica que pretende la puesta entre paréntesis
de toda experiencia, hasta de la ciencia misma (Husserl). El fracaso de esta «ciencia estricta» de la filosofia ofrece
esperanzas al phylo-sophos que creyo6 entender y proseguir el proyecto de Platon o de Aristoteles.

(Qué hacer, entonces? Desde luego son irrelevantes los miles de escritos escolares y escolasticos que dan
vueltas y vueltas alrededor de Heidegger, Kant o Platéon, y que sélo sirven para hacer carrera académica
universitaria (hasta que los recortes mellen las tijeras kantianas que en su dia cortaron las alas de la altanera ave
escolastica). La filosofia «verdadera» se hace en otra parte: en la investigacion del CERN en altas energias
(cuestiones de mecanica cuantica y de guerra nuclear); en la investigacion de enfermedades (cuestiones de biologia
molecular y biopolitica); en la investigacion de las operaciones financieras, de mercado (capitalismo, tipos y

alternativas)...

Del caos surgieron Erebo y la negra noche...

Quiero decir que las ciencias demandan filosofia. Las ciencias no son piezas o fichas que formen parte de
un gran puzle que han de recubrir hueco a hueco. Las ciencias entran en colision, en relaciones de
inconmensurabilidad, en contradicciones con el sentido comun, etc. No hay una ciencia como no hay una filosofia.
Hay muchas ciencias y también hay confrontaciones y choques, y malentendidos entre ellas. Y entonces la filosofia
se hace necesaria, si; para poner en orden los conceptos; y habra tantas filosofias como salidas a esas aporias e
inconmensurabilidades. Los bidlogos moleculares, los fisicos cuanticos, los informaticos... se ven obligados a
filosofar, como se vio obligado Platon con el descubrimiento de las matematicas y Aristoteles, de la fisica y la
biologia. El ateniense propuso la tesis ontologica de las Ideas y la herramienta gnoseologica de la reminiscencia; el
macedonio propuso la tesis ontologica de la Sustancia y la herramienta gnoseologica de la epagogué. Y asi
sucesivamente. La filosofia no es un entretenimiento, una actividad que «me gusta» o «me disgusta», esa tonteria de
la posmodernidad; no es ni capricho ni adorno: “la propia cosa impuso el camino y obligé a indagar a los antiguos”,
dice Aristoteles (Met. 984al8). La filosofia es esencial para seguir haciendo ciencia. ;Qué me dicen de la
indeterminacion cuantica? ;De la relatividad? ;Del Caos?

skeskosk

Hemos de comprobar, entonces, qué es lo que hace el filésofo de la Naturaleza, y jno lo que dice o como
se justifica! El primer asalto es de tanteo. El hombre dotado de un cuerpo exige unas condiciones limites para su
existencia; sobrepasados ciertos umbrales —por ejemplo, una temperatura que vaya mas alla de cincuenta grados—
se desmoronaria. Y con el hombre se desmoronarian la vida de plantas y animales, de condiciones atmosféricas, la
composicion de la tierra, el agua, el aire, etc. El hombre no puede vivir en un estado caético, incompatible con la
vida, que le impida la supervivencia. Para poder vivir en la Tierra, ésta ha debido reunir una serie de caracteristicas

solidas, liquidas y gaseosas, que Empédocles, por ejemplo, asocié a combinaciones de tierra, agua, aire y fuego, etc.

ENERO
2014



ENERO
2014

Llamando a las puertas del universo | Fernando Miguel Pérez Herranz

Las condiciones para que se dé la vida son muy precisas y exigentes, y cualquier desviacion de las constantes
cosmoldgicas conduciria a un caos vital apocaliptico. Frente al Caos, un Cosmos, un mundo ordenado. La pregunta
que se hicieron ya los griegos es: ;Un Cosmos absolutamente ordenado permite un cierto Caos? Y, entonces,
(como definir el Cosmos?

El primer analogado de Caos es el concepto mitico de la Teogonia de Hesiodo: “Antes de todo existio
Caos [Kaos] (...) Del Caos surgieron Erebo y la negra Noche (...) de la Noche nacieron el Eter y el Dia, a los que
alumbré prefiada por contacto amoroso con Erebo...” (Teogonia, 116-125). De manera que el Caos no es pura
indeterminacion, sino una fuerza engendradora también de orden, de estructura. Ademas del significado referido al
objeto, hay otro referido al sujeto: Caos es lo confuso e imprevisible, aquello que no puede cartografiar con
precision nuestro conocimiento. Del Caos se puede hacer historia, pero no teoria, pues no hay forma de encontrar la
norma de esos sucesos. El Azar es Tyché; el Azar afloja la esfera del Ser, que corre el peligro de deshacerse, de
«des-sersex», apunta Garcia Bacca.'> Los dominios del Azar estan limitados por el por qué si o el por qué no; no
conoce leyes. Si afloja, a lo mejor te cae la buena suerte; si se contrae, la mala. Azar, diosa caprichosa, veleidosa,
irreformable... no ha aprendido a calcular. El calculo 16gico pertenece a Necesidad. La trampa de las trampas seria
el «calculo de Azary.

Pascal, amigo de De M¢éré, jugador de profesion, descubrié algunas leyes de Azar, el calculo de
probabilidades. Pascal no creia en tal diosa y averiguo por inteleccion matematica que Azar tenia leyes. Leibniz, a
un lado, crey6 descubrir el principio de razon suficiente: no hay faltas ni sobras; si algo existe ha de tener una razéon
de por qué es asi 0 asa. Spinoza, al otro lado, afirmé que el orden y conexion de las cosas es el mismo que los de las
ideas. Y, posteriormente, Hegel rubrica: «Todo lo racional es real y viceversa». Pero Mallarm¢é se rebela contra
todos ellos: Un coup de dés jamais n’abolira le Hasard (1897). A Azar no le ahoga Necesidad. Si Necesidad
(destino, fuerza, firmeza, hado, rigidez, exactitud, verdad, menester, inflexibilidad...) manda en el sistema de las
ecuaciones diferenciales, el Azar (casual, acaso, suerte, accidentes, indeterminacion, porque si, difuso...) manda en
todo lo demas: en las nebulosas, en el polvo cdsmico, en las fuerzas nucleares... El Azar, en el limite, significa
desconexion de todas las lineas del universo, que nada tienen que ver entre si, salvo por la relacion de coexistencia.
Ya Kant distinguio entre Natur —leyes causales que podian ser irrepetibles— y Welt —leyes matematicas de los
fenomenos en los que hay géneros y especies y que implican repeticion—.'° El mundo, potentia absoluta dei,
podria estar cambiando continuamente y el esfuerzo de categorizacion no iria mas alla de los fendomenos dados,
cuya consistencia s6lo podria ser establecida mediante una sintaxis 16gico-conjuntista. Y tampoco el mundo como
una unidad puede ser entendido como modelo para todos los fendmenos cosmicos como en Aristoteles, un cosmos
al que hay que imitar: “También las cosas sometidas a cambio —como la tierra y el fuego— imitan a las cosas
incorruptibles” (Metafisica, 1050b28).

Asi que la primera operacion que ha de resolver la Filosofia de la Naturaleza es el descarte de las ideas de

Determinismo y Azar como ideas absolutas. Podriamos decir que son ideas conjugadas y relativas a otros muchos

' J. D. Garcia Bacca, Necesidad y Azar, Anthropos, Barcelona, 1985.
'*1. Kant, Critica de la razén pura, A 125. Véase la discusion entre Welt y Natur en B 446.



Fernando Miguel Pérez Herranz | Llamando a las puertas del universo

conceptos. Por una parte, Caos significa indeterminaciéon, mas aln, incompatibilidad con el orden, con las
estructuras, con la vida; ahora bien, un Azar absoluto eliminaria toda unidad, todo orden. Y no parece que este sea
el caso, pues encontramos suficientes ejemplos, paradigmas o modelos de orden. Por otra, el Determinismo
absoluto (al modo estoico) impide la libertad y el error; un orden absoluto, el Determinismo radical, conduce a la
aporia de la libertad: ;Hay que imponer el Azar? Y asi se nos devuelve al punto de partida en estructura circular.
Todas las civilizaciones han tratado de des-caotizar el mundo y convertirlo en un cosmos. Un ejemplo
singular es el de la literatura policiaca, los autores: Edgar Allan Poe, Sir Arthur Conan Doyle, G.K. Chesterton,
George Simenon, Agatha Christi, Dashiell Hammett, Ross Macdonald, Ellery Queen o Raymond Chandler
necesitan que el mundo sea un cosmos para que pueda intervenir el detective que encuentra el orden escondido.
Auguste Dupin, Sherlock Holmes, el padre Brown, Maigret, Hércules Poirot, Sam Spade, Lewis Archer, Drury
Lane'y Philip Marlowe. Todos salen en defensa de la trascendentalidad: el mundo tiene que ser asi o asa, porque,

si no jadonde iriamos a parar! jLos criminales andarian a sus anchas!

Uni-versal

Ante todo, el método. La Filosofia de la Naturaleza, al situarse del lado de las ciencias, descarta todo
gnosticismo. Las fuentes del conocimiento no se encuentran en arcanos, accesibles unicamente al iniciado, al
adepto o al iluminado. La escala racional del hombre es la escala de la ciencia.'” La escala corporea y cientifica no
nos permite partir de las distancias infinitas, ni por exceso cosmoldgico, ni por defecto microfisico. El método ya se
encuentra establecido desde Platon: hay que alejarse para acercarse.'® El hombre corpdreo, pasajero de la nave de
Neurath, dotado de experiencia y razén, se enfrenta al universo que lo envuelve, y del que no puede salir. ;Y qué
rodea al hombre? Cosas que son (ser) y hechos que pasan (devenir). Hay cosas que ocurren: eventos, sucesos,
acontecimientos, entidades pasajeras... Pero esas cosas, jsobreviven incoélumes al paso del tiempo? ;Quiza el
proton, el electron?... No parece que nada posea una estabilidad absoluta, y, entonces, la distincion hechos y cosas
se difumina. No hay hechos absolutamente instantineos ni cosa eternas, y en consecuencia, «todo es proceso»
(Whitehead). En cualquier caso, hay que responder al porqué de esos acontecimientos, de esos procesos. Una
pregunta que exige una respuesta objetiva, que sirva para todos los ciudadanos, no solo para el grupo de iniciados,
incluso para los supersticiosos, los excéntricos y los barbaros. El por gué ha de poder hilvanar a todos los hombres,
no solo a los de la secta ;Por qué estos hechos, procesos y cosas? Aristoteles inaugura la respuesta universal.
“Puesto que el objeto de esta investigacion es el conocer y no creemos conocer algo si antes no hemos establecido
en cada caso el «por quéy, lo cual significa captar la causa primera” (Fisica, 194b-195a30). Por esa respuesta, usted
y yo, el mas feliz y el mas desgraciado de los seres humanos, podemos reconocernos en el mundo. Conocer las

causas no es exclusivo del faradn, del sacerdote o del mago.

' En otras ocasiones he defendido los dos universales filosoficos: la ética a escala corpérea y las verdades cientificas. F. M. Pérez Herranz, “La
eliminacion de la subjetividad de los fines. Platon y las matematicas”, Eikasia, n° 12, 2007, pp. 203-236.
' Cf. J. Ortega y Gasset, La idea de principio en Leibniz, Revista de Occidente, Madrid, 1979, p. 127.

ENERO
2014



ENERO
2014

Llamando a las puertas del universo | Fernando Miguel Pérez Herranz

Ahora bien, la tesis que afirma la causa no es evidente. La causa esta vinculada a la determinacion y a sus
categorias espaciales y temporales. Cada cosa, cada hecho y cada proceso estan constituidos por una heterogénea
constelacion de aspectos (epistemologica y ontologicamente hablando) que exigen algin tipo de unidad. Aristoteles
establecia la unidad en la sustancia; Kant, en la sintesis del entendimiento.... Pero esa identidad no parece que se
ofrezca de la misma manera a la percepcion y concepcion de que forman parte. Mas alla de las categorizaciones
(pitagoricos, Aristoteles, estoicos, Kant, Peirce y Semantica topologica), los filésofos andan a la busca de la

determinacion de las cosas y los hechos. Todo esta trabado de tal manera que el mundo esta pre-determinado.

El realismo

La mayoria de los cientificos (y de la gente en general) es realista. Las cosas son como son, estan
determinadas. Se parte de que existe un orden y una conexion entre las partes que integran el universo que afecta al
espacio y al tiempo. La propia idea de uni-verso contiene implicita esta peculiaridad. Versal se refiere a un
desdoblamiento estructuralmente estable y Uni a que contiene el minimo numero de parametros del
desdoblamiento. Asi que, buscando la causa, nos topamos con la determinacion, y ésta nos desplaza hacia sus
categorias. Las categorias se encuentran en muchas culturas: analogias, semejanzas, parecidos y repeticiones. La
repeticion es una cuestion decisiva en la filosofia de la ciencia, porque a través de ella se reconoce el orden —las
cosas particulares son hoy iguales a como las encontramos ayer— y las simetrias —tras su manipulacion un objeto
vuelve a su figura originaria—. En la cultura helenistica, Aristoteles la convierte en idea filos6fica, de donde
procede su rancia raigambre.

Ahora bien, cuando el racionalismo se aplica al estudio de la naturaleza sin mas apoyos que los del orden
especulativo de las analogias y las metaforas, se desemboca, con frecuencia, en lo irracional. Y se hace necesario
aplicar sobre este orden, el orden metonimico o de causalidad. El criterio de cientificidad queda asi definido por
relaciones causales (relaciones metonimicas) sin que se hayan eliminado las relaciones de semejanza (metafdricas).
Una regla apropiada es la siguiente: «Las relaciones por contigiiidad habran de verificarse independientemente de
las relaciones por semejanza». Se descarta, en consecuencia, que las relaciones de contigiiidad se soporten en las
relaciones de semejanza. Pero, fijense, este planteamiento no puede ser mas que local; en cuanto lo sobrepasa y
pretende el trato con toda la realidad, con lo global —y aun méas con la Totalidad—, comienza a chocar con
limitaciones muy poderosas. Esta tesis deberia estar clara desde la teoria de la relatividad que considera un
sinsentido hablar de espacio o tiempo absoluto. No hay ahoras universales: cada sistema de referencia define de
manera especifica el conjunto de sucesos que resultan simultaneos para un observador: dos acontecimientos
distantes para un observador pueden ser sucesivos para otro que se mueve respecto al primero. Pero es una tesis que

cuesta aceptar.



Fernando Miguel Pérez Herranz | Llamando a las puertas del universo

Las cuatro causas

La referencia a Aristoteles es obligada y solo diré que la genialidad del maestro gravita en la definicion del
concepto de causa, al explorar los diferentes sentidos que lo especifican en los usos lingiiisticos de la comunidad
greco-macedonica. No es un concepto univoco, como trataran de convertirlo los modernos a partir de Escoto, sino
analogo: hay cuatro o cinco formas de responder a la pregunta por la causa que pueden subordinarse entre ellas o
identificarse parcialmente (Fisica, 198a).

La teoria de las causas ha dado lugar a grandes controversias, por su conexion con la teoria de la
substancia, la correlacion entre materia y forma y, fundamentalmente, por la resistencia a la causa final, leit motif de
las controversias en metafisica. A partir de Escoto y Ockham, por razones en las que ahora no podemos entrar, ha
primado casi en exclusividad la causa eficiente, frente a la material-formal, rompiendo la teoria de la sustancia

aristotélica (por mediacion del cristianismo, un «hecho historico» que se ignora habitualmente).

Las causas formales y la funcion matemadtica

La solucién de Leibniz, rechazada como puramente metafisica, tiene hoy una acogida favorable. Las
moénadas son sustancias creadas, aunque no son ni espaciales ni temporales; como atomos metafisicos, se
despliegan en un ambito ideal, que funda y otorga verdad a los fendmenos espacio-temporales que captan los
sentidos. No es una especulacion arbitraria, porque sigue un hilo conductor: la teoria de las funciones matematicas,
que él mismo puso en marcha junto a su discipulo Johann Bernouilli.

(Qué es una funcion? La funcion establece relaciones de correspondencia, en general, entre numeros. Hay
variables independientes, las variables que dejamos variar libremente, y otras variables dependientes o funcion,
cuyo valor queda determinado por la independiente. Los valores que toma una funciéon surgen a partir del
despliegue autonomo e intrinseco de una identidad formal. Las funciones no tienen que salir de si —no necesitan
ventanas— para desplegarse en el espacio. ;Puede la funcion ser interpretada también localmente, como causa final
(teleion)? Igual que la funcion matematica tiene un principio intrinseco, la ecuacion algebraica que la define, capaz
de generar un despliegue continuo e infinito espacialmente visible, la ménada o sustancia simple invisible posee su
principio interno de unidad (fuerza primitiva o forma sustancial) capaz de generar el despliegue de sus accidentes

sin referencias extrinsecas. Pero la modernidad aposté por la ley-funcion vinculada a la causa eficiente.

Calculo diferencial e integral

El filésofo de la Naturaleza ha de entender la nueva categoria de la Ley que reemplaza a la de Causa. La
ley va asociada a una poblacién de objetos agrupados en funcion de esa ley; de manera que a la ley se asocian
propiedades como la universalidad o y generalidad. La dialéctica ser/devenir, desde la perspectiva de la ley,

supone una peculiar sintesis entre ambos: el reconocimiento de secuencias fijas que se repiten en procesos o

ENERO
2014



ENERO
2014

Llamando a las puertas del universo | Fernando Miguel Pérez Herranz

estructuras estables. La ley permite formular la identidad frente al cambio y la multiplicidad. La ciencia moderna ha
hecho de la ley el instrumento basico porque elimina los problemas de la causa; porque es muy versatil; y porque
las matematicas expresan con toda precision la estructura de la Ley.

Para formular matematicamente una ley, ésta ha de contener magnitudes cuantificables mediante procesos
fisicos de medicion. Matematicamente se expresa como una ecuacion, que determina el resultado numérico de una
serie de operaciones. Las leyes, que se refieren a la evolucion de una determinada magnitud a través del tiempo y el
espacio (espacios / variaciones), suelen formularse mediante funciones. Una variable determinada por la ley en
funcién de las otras variables. ;Como interpretar la /ey? Arana plantea la relacion de la /ey moderna y la teoria de
las cuatro causas aristotélicas. Efectivamente: se puede interpretar la ley como si hablasemos de causalidad formal;
y mas aun: seria legitimo interpretar la causa material incorporada en la concrecion; la causa eficiente se podra
asignar a los valores iniciales de las variables en las expresiones funcionales que incluyen el tiempo como variable
independiente junto con la dinamica de la propia ley; y si las condiciones iniciales absolutas del universo pudieran
ser consideradas como objetos de eleccion con vistas a los resultados que se van a producir, aparece con toda
naturalidad la causa final.

A lo largo del siglo XvII se averigud que los llamados principios de conservacion y los principios de
maximos y minimos son equivalentes. Los primeros evocan una dindmica ciega; los segundos sugieren finalidad.
Asi pues, un problema puede acometerse mecdnica o finalistamente, entendiendo por finalidad un puro sistema
fisico de atractores, no intencional: las leyes del movimiento pueden tomarse como principios diferenciales o como

principios integrables o minimos [Cuadro 2]."

PRINCIPIOS DIFERENCIALES PRINCIPIOS INTEGRABLES
Segunda Ley de Newton Principio de Hamilton
x rtz
mo— = F(x) J Ldt
Principio de D’Alembert Principio de Maupertuis-Euler
%x [
—m_— - F=0 J muvds
Ecuaciones de Lagrange-Hamilton Principio de Fermat
d dL aL (*2 @5 .
————=0 — = minimo
atdq’ dq s, V
Cuadro 2

' Cfr. H. Margeneau, La naturaleza de la realidad fisica, Tecnos, Madrid, 1970, p. 175.



Fernando Miguel Pérez Herranz | Llamando a las puertas del universo

Matemdticas y mundo real

Arana explica muy intuitivamente la fortaleza matematica. En las ecuaciones se realizan operaciones entre
cantidades heterogéneas que establecen también la esencia del fenomeno. Por ejemplo: en la ley de Planck se
involucran la radiancia espectral, la frecuencia de la radiacion, la longitud de onda y la temperatura, se multiplica,
se divide, se eleva al cubo y a potencias del nlimero e; esta red de relaciones va mas alla de los meros accidentes y
ofrece informacion sustantiva del fenomeno. Por eso el cientifico puede comprometerse con el mundo desde el
realismo, y no desde el escepticismo o desde el pragmatismo. La ley nos permite también acceder a principios
formales que no solo coexisten con el ente fisico, sino también con su significado. Hay conexiones, muchas veces
insospechadas, que se descubren en las relaciones entre accidentes.

La ecuacion rescata lo fijo en lo variable, conjuga a Parménides y a Heraclito: la permanencia solo puede
darse en lo cambiante. Las leyes, que nos dicen como cambian las cosas, no lo que son, se interesan por los
aspectos fenoménicos que son susceptibles de cuantificacion. Pero si el fisico puede quedarse y conformarse en esa
red de relaciones cuantitativas, parece que debe haber algo detrds. Estas dos posiciones extremas: ignorar lo
accidental y preocuparse de lo esencial o quedarse en las relaciones fenoménicas cuantitativas, se cruzan en una
tercera opcion que identifica principios formales que coexisten en una unidad en el ente fisico. Y ahi no acaban las
posibilidades de interpretacion. Las discusiones son inagotables, casi siempre provocadas por la ciencia desde la
que se parte: la fisica, la biologia, la economia... (Puede cerrarse de alguna forma esta proliferacion de
concepciones?

Raimundo de Sabunde (s. XV)* habia establecido en el prélogo de Theologia Naturalis o Liber
Creaturarum el paralelismo entre el libro de la Sagrada Escritura y el libro de la naturaleza, en el que Dios también
se manifestaba, pero con la ventaja de que en éste no hay tachaduras. Galileo, beligerante como ninguno, pretendio
que la Biblia se acoplara a la fisica, el libro revelado al libro de la naturaleza, y para leerlo se necesitaba conocer el
lenguaje matemético:*' Alexandre Koyré ha sostenido que las obras de Kepler y de Galileo estan inspirada en
Platon, frente a Aristoteles; y afiadiremos que en el sentido de la critica franciscana, escotista y nominalista, contra
Tomas de Aquino. El mundo esta escrito en ese lenguaje que tanto fascina: las matematicas. El paso decisivo de la
modernidad, me parece, es que las matematicas potencian la l6gica; que las matematicas nunca fueron mera logica,
que cllas son también fisica y biologia y quimica y hasta sociologia. Es ésta la gran transformacion de la
modernidad respecto del nominalismo medieval. Las matematicas no solo son logica, sintaxis del lenguaje

cientifico, sino que muestran la semantica del mundo. No es gratuito que la modernidad insista en que Dios es

*0 Raimundo de Sabunde (f.1434-1436), médico, tedlogo y filosofo espafiol. Su obra mas conocida es el Liber Creaturarum (seu Naturae), seu
liber de Homine, inspirado en la corriente franciscano-luliana, adoptando de Raimundo Lulio la racionalizacién del dogma cristiano, pero para
dirigirse a los propios cristianos. El conocimiento del hombre ha de ser la clave para conseguir el conocimiento de Dios, lo que convirtié su
doctrina antropocéntrica en herética. La doctrina naturalista contenida en su obra Theologia naturalis seu liber creaturum ejercié gran influencia
en el siglo XV1 y fue traducida por Montaigne.

'Y no solo el libro de la naturaleza. “En un trabajo sobre las caracteristicas del infierno de Dante [Galileo, Dos Conferencias ante la Academia
Florentina sobre la forma, lugar y tamario del Infierno de Dante], Galileo enfoca el asunto matematicamente, mostrando que no solo el «libro de
la naturaleza» esta escrito en términos matematicos, sino incluso jel «libro de lo sobrenatural»”. W.R. Shea, La revolucion intelectual de
Galileo, Ariel, Barcelona, 1983, p. 18.

ENERO
2014



ENERO
2014

Llamando a las puertas del universo | Fernando Miguel Pérez Herranz

matematico. Thom cierra la discusion con cierta arrogancia: “Soélo el matematico tiene derecho a ser inteligente”.
La discusion sobre la definicion de las matematicas es muy compleja, porque hay un doble paso de lo
cualitativo a lo cuantitativo y de lo cuantitativo a lo cualitativo. La confusion entre matematica y logica procede de
la critica nominalista y llega hasta Frege y Russel con su programa logicista de reduccion de las matematicas a la
logica. Mi valoracion es epistemologico-ontologica: las matematicas permiten realizar operaciones intelectuales que
nos conducen mas alla de la norma de los sentidos y del entendimiento local-ambiental. Permiten pensar una

«normay diferente de racionalidad. Dice Spinoza:

Y de ahi que afirmasen como cosa cierta que los juicios de los dioses superaban con mucho la capacidad
humana, afirmaciéon que habria sido eternamente oculta para el género humano, si la Matematica, que
versa no sobre los fines, sino sobre las esencias y propiedades de las figuras, no hubiese mostrado a los

hombres otra norma de verdad. B. Spinoza, Etica, I, apéndice.

La consideracion cuantitativista de las matematicas va vinculada a la mecanica moderna, a Galileo, a
Newton... justo a ese pensamiento que Husserl denuncia como productor de una crisis de caracter gnoseologico e
institucional: la apuesta de Europa por una ciencia objetivista y naturalista que, a medida que progresaba en la
tecnificacion del conocimiento y en la impersonalidad del sujeto, olvida el mundo-de-la-vida (Lebenswelt), el
mundo en el que las cosas adquieren sentido, el mundo en el que no se han escindido hechos y valores. La
consideracion del mundo de la vida exige poner entre paréntesis (epojé) las tesis de un mundo que, sin abandonar la
ciencia, se considere desde otro punto de vista. Y las matematicas ocupan un lugar privilegiado. ;Por qué?

Porque las matematicas tienen que ver con la cantidad y con la cualidad, su operatividad y estructura
expresan el mundo cuantitativa o cualitativamente. La revolucion matematica tiene que ver con figuras y
movimientos, traslaciones, rotaciones, etc., a partir de las cuales se construyen identidades sorprendentes: los
teoremas de Tales, el teorema de Pitigoras o la identidad gaussiana ™ = -1. Y su razon es experimental, sintética.
Ocurre que se mantiene la identidad de la relacion radio y circunferencia por mediacion del valor pi; en todos y en
cada uno de los casos. Y todas las identidades que se van conociendo forman un sistema, como mostrd por vez
primera Euclides.”” Aunque también se construyen pseudo-identidades que hay que desechar: la Antitierra de
Filolao, la correspondencia entre los sélidos y la distancia de los planetas, etc. De ahi que las matematicas estén
rodeadas tantas veces de esa aura magica y cuyos limites necesitan de una acribia muy refinada. Asi que el
problema de las matematicas conduce a los problemas de la formalidad, de la realidad, de la materia... y de otras

Ideas con las que se entrecruza.

2 F. M. Pérez Herranz, “Entre Samos y el Museo: la travesia por el niimero y la forma geométrica” en J. L. Gonzalez Recio (editor), Atomos,
almas y estrellas. Estudios sobre la ciencia griega, Plaza 'y Valdés Madrid / México, 2007, pp. 353-398.



Fernando Miguel Pérez Herranz | Llamando a las puertas del universo

Realidad, Materia, Naturaleza...

(Qué es la realidad? Los términos tradicionales en los que se ha debatido esta Idea han sido muy variados:
esencia (substancia) / existencia (actualidad); perfeccion (plenitud) / imperfeccion; apariencia / potencia (dynamis) /
posibilidad; experiencia / actividad / efectividad; lo comun (distributivo) de los objetos / la graduacion (atributiva)
de los seres; etc., sentidos todos que se unifican en un concepto que podriamos llamar «realidad a la antigua»; la
«realidad a la contemporanea» est4 interseccionada por la Tecnologia.”” La realidad no es un término univoco, hay
que tener en cuenta sus analogos —el Absoluto que impone sus condiciones, la realidad construida, idealista o
construccionista...—; otras ideas con las que se encuentra entreverada —la Idea evolucionista de «supervivencia» o
la Idea de la posicion privilegiada del «observador» de la mecéanica cuantica—; posibilidades entre ideas limite:
adaptacion del sujeto al medio o del medio al sujeto;** posiciones intermedias: la realidad que se identifica con la
propia supervivencia (darwinismo), la realidad suplantada por la voluntad de poder (Nietzsche), la Técnica
(Heidegger) o las convenciones humanas (posmodernismo): la realidad construida; la realidad desmitificada; la
realidad expresada a través de las ciencias...

Materia tampoco es un concepto univoco. Materia dice «contradicciony, «heterogeneidad irreducible por
relacion al sujeto o al sentido», «descentramiento de la realidad» (Sanchez Ortiz de Urbina); y «re-composicion o
mixturay», «re-integracion» o «re-plegamiento» (Riemann / Poincaré / Thom). La Materia, dice Urbina, no se abre
de golpe, sino después de una larga serie de registros gnoseologicos, como ensefié Platon (teoria de la linea, La
Republica, 509d-511e); reorganizé Spinoza (los grados de la Reforma del Entendimiento); y buscd con
minuciosidad Husserl (/deas). La dificultad de conceptualizacion se hace cada vez mayor al desarrollarse
histéricamente, si materialidad es pluralidad.

Esta explosion de una Realidad plural, definida por multiples realidades inmanentes; de una materia
contradictoria y heterogénea, definida por la pluralidad y otras muchas Ideas obliga a reordenar la propia Idea de
Naturaleza, que no habria de entenderse como un principio originario, sino un concepto conjugado y limitador y
limitado por el resto de Ideas con las que entra en relacion. El determinismo ha de saber conjugar Realidad,
Materia, Naturaleza... Las cadenas causales forman redes (lazos, nudos...), en virtud de las cuales se puede decir
que Materia, Realidad o Naturaleza estan determinadas. Las cosas que ocurren en el mundo ocurren como ocurren
porque estan causadas, y cualquier cambio comportaria otros cambios, lo que nos haria pensar en un mundo que ya
no es este mundo. Nada es arbitrario, todo ocurre por necesidad (anti-nihilismo). El determinismo es una Idea
filosofica que se ha ido imponiendo en la modernidad, de manera tan curiosa como paraddjica. Hay una sutil vuelta
a Dios, esta vez mitificado por el demonio de Laplace. Asi, las leyes de territorios particulares de la ciencia se
relacionan entre si: el calor en funcion del movimiento; la luz del electromagnetismo; la quimica en funcion de la
fisica... Estas leyes particularizadas estan envueltas en otras leyes mas generales, hasta llegar a una Ley

universalisima, que podia ser la Logica, que englobase a todas las demas.

* La realidad, como la verdad, no puede darse ya al margen de las ciencias, como supo ver Husserl.
7, Ortega y Gasset, Obras completas V, Alianza, Madrid, 1986, p. 326.

ENERO
2014



ENERO
2014

Llamando a las puertas del universo | Fernando Miguel Pérez Herranz

skokok

Naturalmente el determinismo esta muy bien para estudiarlo (y sacar unas oposiciones, por ejemplo), pero
es ingrato vivir en él. ;Codmo aceptar que nuestros amigos (y enemigos) inteligentes, brillantes, agudos, inquisitivos,
creativos y maravillosos sean resultado de causas determinadas? Una verdadera lastima. Sus amantes no han
quedado prendados/as de sus bondades, sino de una hormona o de genes como los del atractivo y del rechazo, de la
santidad y de la delincuencia, de la inteligencia y de la estupidez... Supongo que ésta es una neutra manera de
explicar que en Espafia hayan florecido los corruptos y los indeseables. Quiza todo sea debido a una mala carga
genética alla por los aflos cincuenta y sesenta nos dira el determinista (se anima a los jovenes investigadores a dar
con este espectacular gen de la corrupcion).

skskok

En todo caso, los logros del determinismo han sido, y siguen siendo, enormes y eficaces: la astronomia del
sistema solar, la quimica inorganica, la fisica de particulas, etc. (Hay otros campos en los que la cosa no esta tan
clara). Pero lo casual, el azar, el caos... se recuperaron, jmira por donde!, en el territorio que menos se podian
esperar, jen las matemdticas!: en la termodinamica, en la teoria de probabilidades, en la estadistica, en la teoria de
la evolucion, en las ciencias humanas. La economia y la sociologia empiezan a brillar a través de funcionarios
estatales que hacen estadisticas de inmigracion, de reclutamiento militar, de enfermedades (biopolitica), de
suicidios, de la composicion de jurados... La estadistica reina a través de la curva normal de Quetelet y el concepto
de normalidad reemplaza al de naturaleza humana: para prever un acontecimiento no es necesario poseer una
informaciéon exhaustiva, ni dominar la potencia del calculo; basta con establecer las bases del comportamiento
estadistico de los constituyentes del sistema. Y luego irrumpiran la teoria cuantica y las discusiones sobre su
interpretacion fisica y filosofica, y los sistemas de ecuaciones no lineales y el Caos determinista. Todos estos
campos son de obligado cumplimiento para el filosofo de la Naturaleza. Pasaré muy brevemente por alguno de

ellos.

Discontinuidad cudntica

Los problemas y las cuestiones que ha introducido la mecanica cuantica (MC) han paralizado en gran
medida el pensamiento tradicional, cientifico y filos6fico. La MC no nacié como consecuencia de la maduracion
conceptual de la propia fisica, sino a contracorriente de ella, en contra de las preferencias personales de los que la
constituyeron: casi todos hubieran preferido otra cosa. Su fuerza ha residido en los hechos que se han impuesto a las
preferencias. La Naturaleza produjo resultados inesperados en los experimentos y hubo que buscar alternativas a la
fisica clasica. La discontinuidad cudntica es la menos grata de todas, al poner en cuestion la lectura determinista y
probabilista de la fisica. El acasualismo, lo ha contado Forman en un libro necesario,” tuvo que ver mas con la

desmoralizacion que provoco la Primera Guerra Mundial que con la propia ciencia. Hay titulos bien explicitos:

» P. Forman, Cultura en Weimar, causalidad y teoria cudntica, 1918-1927, Alianza, Madrid, 1984.



Fernando Miguel Pérez Herranz | Llamando a las puertas del universo

Rudolf Pannwitz, La crisis de la cultura europea (1917), Oswald Spengler, La decadencia de Occidente (1918),
Paul Valéry, La crisis del espiritu (1919), Kurt Pintus, £/ ocaso de la humanidad (1921), Karl Krauss, Los ultimos
dias de la humanidad (1922)...

Si las ecuaciones diferenciales se habian convertido en el instrumento por excelencia de la ciencia, /,c6mo
aceptar una matemadtica de la discontinuidad, como el algebra de matrices que ided Heisenberg? En la MC aparece
este mismo problema: la imposibilidad de atribuir simultaneamente a los cuerpos el concepto de localizacion en el
espacio y en el movimiento. La discusion es muy enrevesada e interesante y la cuestion de la subjetividad da para
mucho. Pero ademas, hay un problema afiadido: la dificultad de acceder a la observacion y experimentacion de la
MC. Las herramientas clasicas, filosoficas y cientificas chocan con la MC, porque es practicamente imposible de
experimentar, excepto por lo que divulgan los conocedores del asunto, los que trabaja en el CERN, etc. Asi que
sobre la MC practicamente lo que hace el filosofo es pura escolastica, jinterpretar los textos escritos por los
poquisimos fisicos cuanticos que hay y que escriben sobre sus resultados!

Mas a la filosofia la subyuga la posicion que ocupa el sujeto en las leyes de indeterminacion. Los fisicos
tratan de diluir el lugar del Sujeto, uno de los rasgos decisivos para los creadores de la MC, al que despiden con
indiferencia. Yo espero con gran expectacion el proyecto de Ricardo Sanchez Ortiz de Urbina, con su
fundamentacion fenomenologica valida para la MC. Urbina afirma que el Sujeto estd sometido a la misma
indeterminacion que cualquier otro fenémeno, que el Sujeto no queda fuera: es la propia subjetividad la que resulta

medida y estratificada en niveles.

El problema de los tres cuerpos

En todo caso, me ha interesado proseguir por otra via: el problema de los tres cuerpos.”® Aunque las
ecuaciones que gobiernan los movimientos de tres particulas no parecen mas complicadas que las que rigen los
movimientos de dos particulas, los movimientos resultantes, sin embargo, son enormemente complicados. H. Bruns
y H. Poincaré demostraron que “no habia soluciones de la clase que los matematicos habian buscado”.*’ El
lagrangiano resta la energia cinética y la potencial y utiliza las coordenadas espaciales y la velocidad: su integral
esta en funcién no del tiempo, sino de la accion. No es el tiempo clasico, sino el tiempo continuamente haciéndose,
puramente irreversible, y define el espacio de configuracion, Ec.

Feynmann en su teoria Quantum Electro-Dynamics ha seguido el lagrangiano, con este matiz: en la
mecanica clasica el lagrangiano determina el camino correcto —pues al tener la probabilidad 1 se convierte en el
camino correcto— y asigna al resto de posibles caminos la probabilidad 0; en mecéanica cuantica, un dominio de

amplitud de probabilidad, de lo trasposible (no de lo posible), los caminos son transitados simultaneamente. Todos

* Clairaut propuso cambiar la formula de Newton: F=g-m-m’/d’, por otra mas compleja: F=g-m-m/d* + g’ m-m’/d', porque no recogia los
movimientos de la Luna con exactitud. La desviacioén estd motivada por la perturbacién que se produce cuando intervienen tres cuerpos en
movimiento.

7. Layser, Construccion del universo, Labor, Barcelona, 1989, p. 100. Cfr. también J. Laskar, y Cl. Froeschlé, “El caos en el sistema solar”,
en Mundo cientifico, n° 115, 1991.

ENERO
2014



ENERO
2014

Llamando a las puertas del universo | Fernando Miguel Pérez Herranz

los caminos contribuyen al resultado que se busca, con un peso proporcional a la accion total de cada camino. Pero
esto es justamente lo que es pensar, dice Urbina: en la biisqueda del sentido trasposible se recorren simultaneamente
los caminos que exploran lo imprevisible, en un tanteo conjunto en el que oscilan y se ajustan los pesos de sus
probables trasposibilidades. Como se puede sospechar, las consecuencias pueden ser muy fértiles para la filosofia
de la Naturaleza.

Prosigamos por el camino de las perturbaciones de los fres cuerpos. Se sabe que el andlisis de las
ecuaciones diferenciales siempre deja un resto, justo por donde se filtran los problemas de la indeterminacion y el
Caos. Es este el punto de contacto entre la Mecanica cuantica y los Sistemas dinamicos. Las investigaciones que a
partir del problema de los tres cuerpos entran en liza son numerosas: El caos meteorologico de Edward Lorenz, las
sinergias de Haken, la coveccion de Rayleigh-Bénard, las turbulencias y los atractores extraiios de Ruelle y
Takens, las redes booleanas de elementos interconectados de Stuart Kaufman, las estructuras disipativas de Ilya

Prigogine, la Teoria de las bifurcaciones de René Thom, etc.

Complejidad y emergencia

Bien, el mundo esta ordenado, ya lo establecid asi Aristoteles. Y el orden conjuga de manera muy especial
las materias y las formas: “Ademas, la materia es algo relativo, pues para una forma se requiere una materia, y para
otra forma, otra materia” (Fisica, 2, 194b8-9). Hay que simplificar cada nivel para que podamos actuar en ¢l
eficazmente. Asi: El ingeniero ha de usar acero; el quimico, elementos de aleacion; el fisico, atomos... Pero no hay
que pedir que el albaiiil que coloca los ladrillos haya de ser experto en polimeros. Para realizar determinadas
operaciones es preferible un sistema simple, con variables claras y distintas: sistemas homogéneos y predecibles:
“si soplas cada vez mas y mas, el globo explotard”; “si tienes una maquina de dos piezas, puedes recuperarlas
eliminando el vinculo”, etc. El mecanicismo puso como ideal de explicacion reducir cualquier conjunto de
fendmenos a un sistema simple, mecanico, que fuese explicado mediante ecuaciones diferenciales. Se inici6 con el
movimiento de los astros; tom6 fuerza de naturaleza con Arquimedes; se despertd con los franciscanos del Merton
College de Oxford: Tomas Bradwardine, G. Heytesbury, R. Swinwshead, G. Dumbleton... o la Escuela de Paris:
Nicolas de Oresme; Galileo alcanzé el momento crucial e irreversible; Descartes escribio el manifiesto
reduccionista, Lettre sur les regles du mouvement (1669): los cuerpos no son mas que sustancias extensas que
ocupan un espacio (extension) con impenetrabilidad y ofreciendo resistencia pasiva a cambiar de estado en reposo o
en movimiento (inercia). La confirmacion se iba ampliando dia a dia: relojes mecanicos (y estatuas mecanicas), la
ley de Boyle-Mariotte, la precision de la artilleria... Es cierto que la gravedad no encaja en este esquema (g=":ar’),
que sugiere una accion a distancia. Algo habria desconocido, pero que no ponia en duda el esquema reduccionista

de choques y movimientos.

Wilhelm Ostwald y Ernst Mach cuestionaron incluso la existencia de los atomos. Para que cualquier

propiedad de la materia fuese mecanica tenia que ajustarse a los cuerpos inertes situados en el espacio y habian de



Fernando Miguel Pérez Herranz | Llamando a las puertas del universo

ser sensibles a las fuerzas gravitatorias y electromagnéticas. ;Por qué estos cuerpos y no otros? Se creia que toda
materia se movia por fuerzas definidas con toda precision: gravedad y electromagnetismo. El mundo estaba
constituido de materia y fuerza (materia-energia o materia-campo) y Einstein busco durante toda su vida la teoria
del campo unificado, que habria de ser la ontologia reduccionista; como si pretendiera culminar la investigacion
de los presocraticos (en paralelo con Heidegger: contraria sum circa eadem). Pero, en vez de converger hacia una
unica realidad, materia y fuerza divergieron, por una parte, en una danza de particulas que hoy ain nos sorprende y
nos inquieta; por otra, en sistemas caodticos, azarosos... Y en ese estado de cosas acechan los lobos del «a rio
revuelto.

Si la MC ha introducido el peligro del subjetivismo, las ciencias de la complejidad, dejan resquicios por los
que se cuelan espiritualistas, humanistas, brujos, sectas religiosas, misticos... La Filosofia de la Naturaleza se ve en
la obligacion de realizar una defensa sobria de la complejidad como hace nuestro circulo —el Circulo de Filosofia
de la Naturaleza y el celo de Miguel Espinoza—, vigilado por los positivistas ortodoxos. Como no puede ser de otro
modo, desde luego.

Arana, siguiendo a Popper, nos ofrece una regla de observancia metodologica: Los cientificos suelen ser
reduccionistas ontologicos, y asi se aseguran la inteligibilidad de su campo de trabajo. Y, para evitar injerencias
externas, defienden el antirreduccionismo metodolégico, para no caer en manos de las ciencias consideradas mas
fundamentales; por ejemplo: la fisica de particulas. Los filosofos suelen ser reduccionistas metodologicos para
evitar cosificar la realidad y antirreduccionistas ontolégicos, lo que permite el progreso indefinido del
conocimiento. Ademas, el reduccionismo metodologico sirve para evitar una actitud oscurantista y proclive al
misterio. El determinismo habria que entenderlo como un principio regulador mas que como una tesis. Y siempre
hay que esperar novedades imprevistas. Recordemos la leyenda que rememora Ekeland: Dos reyes noérdicos se
juegan una ciudad a los dados; el primero obtiene dos seises; el segundo no desespera y lanza los dados con tanta

. . ’ . 28
fuerza que con uno saca un seis y el otro se parte en dos pedazos mostrando simultaneamente un dos y un cinco.
Determinismo causal, determinismo matemadtico, determinismo topologico

Juguemos a partir los dados. Desde mi tesis doctoral he tratado de establecer una diferencia entre
deduccion/demostracion y modelizacion. La demostracion es un modo de la ciencia, pero no el unico. Hay otros:
clasificacion, definicion o modelizacion. La deduccion es util para los sistemas lineales, para los sistemas
algebraico-sintacticos, pero pierde eficacia al ser utilizada en ambitos semanticos, que son n-dimensionales. Por eso
he defendido el uso de la fopologia y no de la deduccién como novum organum.” Es muy diferente entender las
conexiones causales entre signos l6gico-algebraicos, pura sintaxis —que luego han de ser puestos en correlacion

con el mundo real, tridimensional—, que entender esas conexiones causales en el mundo tridimensional de las

1. Ekeland, “Le roi Olav langant les dés” en La querelle du déterminisme, Gallimard, Paris, 1990, pp. 163-172.

* Sin éxito; ni siquiera ha sido considerada por los miembros del Circulo de Filosofia de la Naturaleza. Cfr. Las Ideas filoséficas de la
«morfogénesisy y del «continuoy en el marco de la teoria de las catdstrofes de René Thom, Universidad de Alicante, 1993. Se encuentra en:
www.rua.ua.es/dspace/handele/10045/5469.

ENERO
2014



ENERO
2014

Llamando a las puertas del universo | Fernando Miguel Pérez Herranz

morfologias dotadas de bordes, y puestas en relacion con las manipulaciones algebraicas. Pero borde, continuidad,

morfologia... son conceptos que piden la incorporacion de la causa final.

Para terminar: la causa final

Pocos conceptos mas impugnados que el de causa final. Con ella se atreven hasta los periodistas cuando
descalifican la antigiiedad, la escolastica medieval o la historia regulada por proyectos y programas. El término fin
participa de una historia muy agitada: si en las filosofias platonica y aristotélica habia jugado un papel privilegiado
—"“Todo lo que sucede sucede siempre con arreglo a un fin”—, a partir de la filosofia baconiana y newtoniana, del
atomismo y del mecanicismo, la idea de fin queda relegada, eclipsada y aun negada. Sélo en el siglo XX, con el
desarrollo de la biologia, la idea de fin vuelve a ocupar un lugar mas importante (el texto pionero es el de E. S.
Russell, La finalidad de las actividades organicas (1943). Mas tarde, con el desarrollo de la cibernética, las
categorias teleologicas empiezan a ser reivindicadas por las ciencias tecnologicas (Wiener, Pilbran...), que
contaminan la teoria de sistemas dindmicos, etc. La confrontacion viene de antiguo y es bien conocida la critica de
Demécrito y los atomistas contra Anaxdgoras, Platon y Aristoteles. Este parece que utiliza el concepto de causa
final en su sentido semantico; sin embargo en De Anima, da un salto hacia la metafisica: “Todo lo que existe por

naturaleza existe para un fin”. (434a31).

De la causa final al finalismo

La cuestion de la causa final es que ésta parece invertir la estructura de la causalidad: en la causa eficiente,
la causa esta al principio y el efecto, al final; en la causa final, el efecto esta al principio y la causa al final. ;Coémo
pudo actuar si aun no estaba la causa? La cuestion se presenta, entonces, en el concepto de inteligencia, de noiis. La
inteligencia en su sentido de voluntad, de intencionalidad antropomorfica. Pero este «prejuicio» esta cargado de
razones cuando se pasa de la causa final, restringida a su campo, a la doctrina que defiende la omnipresencia de la
causa final en la naturaleza, cuando se pasa de lo global a lo local y cuando se entiende el cerebro como un sistema
natural. Se requiere, entonces, definir el concepto de fin y el concepto de fin local o atractor y dar la vuelta al
argumento antropomorfico: el ojo humano sabe calcular una trayectoria, sin hacer calculos; un jugador de futbol

sabe lanzar una falta sin conocer el calculo infinitesimal y es mucho mas competente que el profesor de fisica, etc.
Planes, no un plan
La Necesidad, decimos, no tiene por qué ser absoluta; es suficiente la referencia a la unidad del proceso de

la configuracion, a su estructura o configuracion local. Como dice Thom, no hay El Plan de la naturaleza, sino

planes:



Fernando Miguel Pérez Herranz | Llamando a las puertas del universo

Un plan, no el plan. La idea de un plan general del organismo conserva hoy su validez, no debemos
abandonar la unicidad de tal plan. Los grandes planes de organizacion animal corresponden a grandes

opciones de la regulacion del ser vivo... (Thom, Pardbolas y catdstrofes, p. 140).

Y entonces la idea de finalidad se alinea con un orden muy préoximo al de funcion, desde el cual fue,
precisamente, criticada en la ciencia moderna [fin y funcidon como atractores]. Las morfologias entran en relacion
unas con otras y se han de encajar en «planes» de ajuste, como la cabeza del fémur ha de plegarse al acetabulo, etc.
Por tanto, caben dos planteamientos posibles sobre la causa final: 1) Uno, local, que es el que adopta Thom como
punto de partida. 2) Otro, global, asociado a las doctrinas del Diserio inteligente y del principio antropico.

Una Filosofia de la Naturaleza no puede excluir, desde luego, el planteamiento global, y su con-formacion
nos parece un reto serio. Pero siempre partiendo de hechos, de particularidades, a las que hay que tratar de
encontrar una causa. Y se ha de abandonar el punto de vista de Dios, tan caro a la modernidad. No hay que partir de
una causa para encontrar una historia, lo que obliga a establecer una feoria de la desconexion causal, a la que
volveremos en otro momento. Y también ahora abandono con gratitud la lectura de Los sotanos del universo que
me ha traido hasta aqui, y extrapolo algunos resultados: ;Estaba determinado el holocausto? ;Estaba en los genes
de Adolf Hitler, en los de Reinhard Heyndrich?... Cuesta entenderlo. El holocausto fue un hecho, un acontecimiento
que habria de explicarse como un singular y no como un episodio cosmologico; y menos aun, como un suceso
sociologico: si en Alemania habia un «antisemitismo latente», también lo habia en otras partes del mundo. El

filésofo de la Naturaleza puede reflexionar sobre estas palabras ajustadas de Hanna Arendt:

Para los seres humanos, pensar en asuntos pasados significa moverse en profundidad, echar raices y
estabilizarse de este modo a si mismos, de forma que no se vean arrastrados por nada de lo que ocurra.

(Eichmann en Jerusalén).

ENERO
2014






Felipe Poblete Garrido | ¢ Es la Justificaciéon de la Induccién un pseudoproblema?

(Es la Justificacion de la

Inducciéon un pseudoproblema?

Is the justification of induction a pseudo-
problem?

Felipe Poblete Garrido

Universidad de Santiago de Chile

Resumen

El presente trabajo discute algunos tdpicos importantes
respecto al llamado “problema de la induccién”. Para ello se
realiza una breve caracterizacion del problema sefialando
las principales aristas y proyecciones del mismo, para luego
analizar y comentar la factibilidad misma de llamar
“problema” a la justificacién de la induccién, o ver si no se
trata mas bien de un pseudoproblema. Se abordan algunas
importantes consideraciones y criticas de Popper a la
induccion desde su postura falsacionista, las cuales a su vez
son analizadas y criticadas desde una postura favorable al
verificacionismo y al naturalismo. Se analizan ademas
algunas consideraciones que reexaminan la problematica de
la justificacién de la induccién y el nuevo panorama que
deberia tomar esta discusion a la luz de la epistemologia
naturalizada.

Palabras clave
Induccién, problema de la induccién, Karl Popper, Circulo

de Viena, justificacion de la induccién, pseudoproblema,
epistemologia naturalizada.

Abstract

In this paper I discuss some important topics concerning the
so-called “problem of induction”. The problem is briefly
described emphasizing its main edges and projections in
order to know whether induction is really a problem and
not, as some claim, a pseudo-problem. I consider then Karl
Popper’s views from his falsificationist stance, which, in
turn, is analyzed and criticized from a posture favorable to
verificationism and naturalism. I also discuss the issue of
the justification of induction and the new aspect this
discussion should take in the light of a naturalized
epistemology.

Keywords
Induction, Problem of induction, Karl Popper, Vienna

Circle, Justification of induction, Pseudo-problem,
Naturalized epistemology.

Fecha de entrada: 05-10-2013 Fecha de aceptacion: 21-11-2013

ENERO
2014






Felipe Poblete Garrido | ¢ Es la Justificaciéon de la Induccién un pseudoproblema?

(Es la Justificacion de la Induccién un pseudoproblema?

Is the justification of induction a pseudo-problem?
Felipe Poblete Garrido
Universidad de Santiago de Chile

Un gato muy bueno obtendria una baja puntuacion en una exhibicion de
perros, y no seria peor por eso.
J.O. Urmson

Introduccion

El siguiente ensayo tiene por proposito analizar y discutir el llamado “problema de la induccion”,
problema que segun Popper habria sido planteado de forma explicita por Hume y que Popper dice haber resuelto
definitivamente. Por brevedad no me referiré a los distintos tipos de induccion y la defensa historica que se ha
hecho del inductivismo.' Es importante sefialar que existen varios tipos de procedimientos inductivos o formas de
induccion: entre ellos encontramos el razonamiento por analogia, el paso del conocimiento de ciertos miembros de
un conjunto al conjunto completo, la proyeccion del conocimiento presente al pasado y futuro, el conocimiento
estadistico y probabilistico, etc. Por tanto podria ser estrictamente correcto el sefialar “los problemas de las
inducciones”, sin embargo en este trabajo utilizaré el término “induccion”, en singular, para englobar todos estos
procedimientos inductivos.” En lo que respecta a la deduccién podriamos sefialar que existe solo una, la cual es
elaborada por los teoremas de deduccion y la axiomatica.

Para comenzar a discutir el problema debemos sefialar que existen multiples formas de abordar el tema y
multiples planteamientos al respecto. Al parecer, la opinion de Popper de haber “resuelto” el problema de la
induccion no es nada mas que un espejismo basado en las variables que Popper consider6 para abordar o afrontar el
tema, no siendo éstas razones necesarias ni concluyentes frente a la problematica. Por tanto una posible respuesta al
llamado “problema de la induccién” estd condicionada por la perspectiva filoséfica de los autores y de los
supuestos que sean considerados como validos para entregar una respuesta al problema. Tradicionalmente el
problema ha sido abordado desde el punto de vista de si es justificable o no: ;como saber si los acontecimientos que
hasta ahora han tenido una regularidad la tendran también en el futuro? Es decir, se trata de saber si existe una
justificacion racional para creer que los eventos hasta el momento observados nos sirven como base para proyectar
los eventos del futuro. Hume responde que sélo la costumbre y el habito nos dan las justificaciones para creer en

ello. El planteamiento de Hume nos puede conducir a un escepticismo no soélo frente a las llamadas “regularidades

' Para mayor informacién ver Induccion y Probabilidad de Max Black, en especial los articulos: “Historia y Justificacién de la Induccién”
escrito por Alfonso Garcia Suarez, e “Induccion” de Max Black.

? Es esencial examinar, lo que dejamos para otra oportunidad, si hay en realidad un solo procedimiento inductivo o si existen “inducciones” con
variantes debidas, aunque no exclusivamente, a la utilizaciéon de técnicas matematicas como lo seria el empleo de las probabilidades y de las
estadisticas. En lo que refiere a la discusion sobre la induccién para proyectar conocimiento hacia el futuro, esto estaria naturalmente entrelazado
con el concepto de causalidad.

ENERO
2014



ENERO
2014

¢ Es la Justificacion de la Induccion un pseudoproblema? | Felipe Poblete Garrido

de la naturaleza”, sino que trae consigo un potencial irracionalismo. Sin embargo se puede argumentar en contra de
Hume sefialando que los habitos y las costumbres, en la medida en que nos permiten vivir e interaccionar con el
entorno y nuestros pares, si poseen un valor de prueba y de verdad. Por tanto desde un punto de vista naturalista no
serian necesariamente un argumento que favorezca al escepticismo. Recordemos sin embargo que en época de
Hume —y como una de las caracteristicas del pensamiento moderno— los autores pusieron énfasis en el analisis de
la razon y sus facultades como un elemento netamente humano, lo cual los llevd a no considerar debidamente la
funcién natural y el valor adaptativo frente al entorno, que las facultades racionales permitian, siendo éstas un
elemento mas de la naturaleza. Por otra parte el no uso de la costumbre y de los habitos tornaria altamente compleja
la vida de los individuos haciéndolos experimentar y vivenciar una y otra vez las mismas experiencias,
entorpeciendo considerablemente la vida.

Las respuestas al problema planteado por Hume han sido variadas y numerosas, es imposible resumirlas
aqui. Las ideas que se defenderan y comentaran seran las siguientes:

1. La induccion si es un procedimiento racional’ para la toma de decisiones desde un conjunto limitado de

antecedentes hacia otro més amplio o futuro.

2. El problema de la induccion ha sido un problema mal planteado y la salvedad de considerarlo un

pseudoproblema es una salida viable al tema.

3. Cualquier analisis sobre el problema de la induccion debe considerar los elementos “naturales” o

biologicos que estarian detras de esta practica; ello va de la mano de lo que se ha llamado “la

naturalizacion de la epistemologia”.

4. La ontologia de la cual partamos determinara el caracter de la discusion frente al tema, ya que si

partimos, por ejemplo, de una ontologia naturalista y realista, la justificacion de la induccién ya no es

imposible y el problema se traslada al perfeccionamiento de los métodos inductivos existentes. En cambio

si partimos de una ontologia dualista, constantemente estaremos afrontando la dificultad de justificar la

induccion desde una perspectiva trascendental, la cual acarrea un sin numero de complicaciones y

problemas irresolubles frente al tema.

La induccion como procedimiento racional para la toma de decisiones desde un conjunto limitado de

antecedentes hacia otro mas amplio o futuro

Lo primero que debe plantearse hace alusion a que negar la induccién como un procedimiento racional y
restarle importancia en el proceso de construccion del conocimiento cientifico es tanto un error histérico como un

error metodologico. Esta critica esta en particular dirigida hacia las observaciones de Popper frente al problema de

* Utilizo racional en funcion del uso en los procedimientos inductivos. Lo cual indica que podemos inferir o prever con relativa confianza
algunos eventos del futuro ya que la induccion esta entrelazada aqui con la nocién de causalidad. En este sentido la informacion que poseemos
en el presente nos sirve como un antecedente valido pero no concluyente para proyectar decisiones sobre el futuro.



Felipe Poblete Garrido | ¢ Es la Justificaciéon de la Induccién un pseudoproblema?

la induccion®. Popper indica que puede contestar al desafi6 de Hume de forma positiva sin caer en el escepticismo,
para ello llega a negar la existencia misma de la inducciéon y proponer una radical critica al inductivismo
verificacionista del Circulo de Viena. Para ello plantea que la ciencia en realidad no se dirige desde la observacion
de hechos hacia la formulacion de teorias, sino que las teorias ya estan implicitas al momento del desarrollo de la
observacion®. Este argumento Popper lo propone para desacreditar la idea de que las teorias se construyen desde la
observacion por induccion. Al respecto cabria clarificar a qué tipo de teorias se referia Popper, ya que existen
distintos tipos de teorias, las cuales obedecen a distintos procesos de génesis. Algunas teorias pueden ser claramente
metafisicas y poseer un alto contenido imaginativo no sustentado completamente en la experiencia, lo cual no
implica necesariamente que no sean utiles ni productivas para la ciencia’, el mismo Popper va a resaltar estas
teorias; otras teorias se van a conformar por las observaciones repetidas, otras por elementos empiricos y tedricos a
la vez, donde no resulta totalmente claro —ni tal vez tenga sentido preguntarse— cudl de los dos elementos es el
principal o mas influyente.

Las teorias son conjuntos de proposiciones entrelazadas de forma compleja, que contienen elementos
diversos, de alli que en afios posteriores a la obra principal de Popper al respecto, apareciera el concepto de
programas de investigacion, elaborado por Lakatos, el cual discute importantes reflexiones sobre la complejidad
que presenta la metodologia y la practica cientifica concretas.’

El segundo punto que Popper pone de manifiesto es la imposibilidad légica de poder corroborar los
enunciados generales por via inductiva. Para lo cual Popper propone sustituir el verificacionismo por el
falsacionismo apoyado en la conocida regla logica modus tollens. Sobre los enunciados generales, cabe sefialar que
la verificacion de ellos arrastra consigo la idea de que el mundo esté acabado y sea posible alcanzar una respuesta
definitiva sobre esuvalor de verdad.® Sin embargo los cientificos sélo se preocupan de estudiar y reunir un conjunto
suficiente de evidencias para su trabajo, ya que en la mayoria de los casos si esta evidencia va de la mano de un uso
util y concreto, entonces no es necesario extrapolar la discusion. Por tanto el cientifico en su labor diaria no se
consulta por el valor epistemoldgico, ni por los alcances Gltimos de la induccioén. Podriamos por tanto sefialar que si
la justificacion de la induccion es, efectivamente, un problema, lo es para los epistemélogos o filésofos, no asi para
el cientifico quien, en su dominio especifico, sabe qué exigir para considerar que su proposicion esta
suficientemente corroborada.

En Popper el uso de la experiencia se utiliza para tener la seguridad de que no nos hemos equivocado en

nuestras conjeturas y no para guiarnos o conducirnos hacia la verdad. Asi la naturaleza no seria una madre

* Se han utilizado los articulos de Popper: “El conocimiento como conjetura: Mi solucién al problema de la induccién” y “El cubo y el reflector:
Dos teorias acerca del conocimiento”, los cuales aparecen en el texto Conocimiento Objetivo, 2005.

* Karl Popper, Conocimiento Objetivo, p. 308.

% Al respecto se podria sefialar el caso de la teoria atémica, la cual tiene importantes elementos metafisicos, lo cual no ha impedido su fructifero
desempefio en la fisica, al contrario, ha sido una de las teorias mas importantes para la fisica moderna y contemporanea.

7 Por ejemplo, de acuerdo a Lakatos, la historia de la ciencia muestra que no es verdad, como lo pretende Popper, que una hipétesis o una teoria
se abandona apenas se encuentra un contracjemplo. Se empieza por entender las causas del contraejemplo y luego se modifica, en lo que sea
necesario, la hipétesis o la teoria.

# Este punto nos siguiere, que dentro del o los programa de investigacion —si cabe hablar de ello, por un tema histérico— de la edad media, al
considerar el mundo como acotado y estable por voluntad divina, si tendria sentido consultarse por potenciales enunciados universales y su
posible verificacion, mientras que desde la época moderna esta cuestion iria lentamente perdiendo sentido, ya que la cosmovision de un universo
acotado y estable se fue resquebrajando.

ENERO
2014



ENERO
2014

¢ Es la Justificacion de la Induccion un pseudoproblema? | Felipe Poblete Garrido

condescendiente y protectora que nos sefiala el buen camino, sino un ente maléfico que se complace en hacernos
ver que estamos en el error.” Ahora bien, si consideramos esta forma de entender el conocimiento —aparte de tener
similitud con el modelo cartesiano— podriamos postular que no corresponde efectivamente a la forma en como
trabajan los cientificos y en como conciben el mundo. Para el cientifico el mundo es cognoscible y si es posible
conocer de forma parcial sus propiedades'®. Cabria preguntarse entonces qué sentido tendria para el cientifico
emprender una investigacion, si desde el principio supusiera que es una empresa en principio erronea. El cientifico
y la ciencia en particular desde Bacon en adelante, se interesa mas que por la busqueda de una potencial
verificacion de sus proposiciones, el resultado 1til, practico y traducible a tecnologia de la investigacion cientifica.
Por ello las tesis instrumentalistas han cobrado cada vez mas fuerza y adeptos entre los fildsofos de la ciencias.

Considero que las criticas de Popper hacia la induccién no representan una respuesta u objecion
concluyente sobre el uso de la induccion en la practica cientifica. En primer lugar, para poder hacer frente a los
ataques de Popper debemos sefialar que su critica —a la luz de la historia de la filosofia de las ciencias— no
representa ninguna novedad o cosa no contemplada por quienes Popper critica, ya que desde tiempos de Bacon en
adelante —y en particular con Hume— los empiristas tenian presente la objecion logica de que es imposible
establecer la verdad de un enunciado general a través de casos individuales. Incluso existen comentadores que
insintian que la filosofia de Bacon ya aproximaba y planteaba muchas de las observaciones de Popper —en lo
respectivo al poder de la falsabilidad."' Lo mismo sucede con la critica que Popper realiza a la supuesta
“neutralidad” que el empirismo habria defendido sobre los enunciados observacionales. Mas que neutralidad me
parece que lo que defendio el positivismo fue la idea de que los enunciados bésicos no podian ser convencionales
sino que de algan modo tenian que hacer referencia al mundo.'

Este punto es un tema que rebasa el margen de este ensayo, pero es importante sefialar que Popper también
asume una postura “verificacionista” frente a los enunciados que él sugiere para poder refutar las teorias. En
consecuencia el problema de la verificacion no es ajeno a las pretensiones metodoldgicas de Popper ya que queda
por explicar como confia este autor en los potenciales enunciados falsadores siendo que el mismo plante6 que
estaban condicionados por la teoria. Asi queda por explicar como algunos enunciados pueden ser contrarios a las
expectativas que tenemos, si estas expectativas estarian condicionadas por nuestras teorias.”> Al parecer este
aparente condicionamiento de los enunciados observacionales por la teoria debe ser suavizado, o al menos se debe
clarificar en qué grado lo es. Otra importante observacion que podemos hacer a Popper es que no queda claro qué
entiende por “mayor grado de corroboracion” frente a las teorias que han sobrevivido a la refutacion. Acaso el

“mayor grado de corroboracion” ;jno es lo mismo que decir que inductivamente tal teoria tiene cierto grado de

? Debo esta metéfora a M. Espinoza (comunicacion personal).

1% Paolo Rossi, en el texto Francis Bacon, de la Magia a la Ciencia, nos comenta la importancia de elementos tan anticientificos —a primera
vista— como la magia, que ya poseian la intuicién de que la naturaleza puede ser transformada si conocemos su “estructura”. Este tipo de magia
recibio el titulo de “magia natural” en especial entre los renacentistas.

' Véase la obra de Anthony Quinton, Francis Bacon.

"2 Este tema es tratado con detalle en “Verificacion y Experiencia” de Alfred Ayer, que aparece en el texto Positivismo Ligico, compilado por el
mismo autor.

"% Es cierto que Popper fue un realista y no un relativista extremo, pero considero que no determinar los grados en que nuestras observaciones
son condicionadas por las teorias y los grados en que son independientes de ellas, abre paso al irracionalismo y al solipsismo.



Felipe Poblete Garrido | ¢ Es la Justificaciéon de la Induccién un pseudoproblema?

éxito?'* Este punto es importante ya que al parecer el método de Popper podria ser juzgado como un
verificacionismo encubierto. Por otra parte no parece que sea excluyente el que los cientificos formen hipdtesis de
la forma en como lo propone el inductivismo y en como lo propone Popper'”.

En este ensayo se defiende la tesis de que el verificacionismo puede perfectamente aceptar la busqueda de
potenciales falsadores, sin tener que renunciar a la induccién como Popper pretende. Es perfectamente posible que
el cientifico busque corroborar sus teorias con la exigencia de buscar un potencial falsador que las ponga en duda.
Esto no seria incompatible ni contradictorio sino complementario. Por otra parte, si siguiéramos a Popper16 y no
asigndsemos racionalidad a la evidencia a favor de una teoria, ;jcudles serian las razones para abandonarla, por qué
tendriamos que preferir una ciencia que solo busque el error y no una ciencia que trabaje mejorando las hipotesis ya
existentes? Este punto tiene una respuesta que excede los limites de los criterios de demarcacion entre ciencia y no-
ciencia debido a que implica una determinada ontologia sobre el mundo natural. Ya que si suponemos que el
mundo posee una cierta regularidad o posee una determinada estructura, es valido suponer que inductivamente
podriamos acercamos a descubrirla. Desde un punto de vista loégico no seria contradictorio sino mas bien
perfectamente posible. Se podria objetar de la misma forma en que Hume lo hizo en contra del principio de
regularidad en la naturaleza, pero esta tesis tiene peligrosas extensiones hacia el solipsismo que un humeano
deberia poder contrarrestar. Se podria objetar también que presuponer una regularidad en la naturaleza para
justificar la induccion, tal como lo hizo por ejemplo J. S. Mill, es agregar un nuevo elemento inductivo a nuestra
argumentacion. Pero jacaso alguna concepcion del mundo y de la ciencia que se diga cientifica no incorpora
axiomas, postulados o supuestos no demostrados?'’ Al parecer esta supuesta “falencia” hay que aceptarla como una
realidad de las reglas del juego cientifico y no como un problema.

En este escrito se defiende la idea de que una metodologia de las ciencias o filosofia de las ciencias debe
ser consciente de las implicaciones que la ontologia proyecta hacia el trabajo epistemoldgico, ya que ambas
funcionan de forma entrelazada. Frente a este punto, si asumimos una postura naturalista y consideramos que el
mundo es estable o que posee una estructura no caotica, podemos considerar como seudoproblematicas las
afirmaciones del solipsismo y del escepticismo irracionalista, ya que la existencia de estructuras permite que
seamos capaces de conocer el mundo. El mismo lenguaje es prueba de ello ya que el uso que damos a cada palabra
implica, o arrastra consigo la idea de que aquello a lo cual hace referencia es estable. Por tanto la estabilidad del
mundo es un punto de partida ineludible para todas nuestras practicas: “Es imposible hacer epistemologia sin
enterrar sus raices en la metafisica. Los problemas epistemologicos estan siempre basados, finalmente, en una

metafisica. Y cuando un problema epistemoldgico parece no tener solucion, significa que esta basado en una

'* Cabe preguntarse si la idea de mayor grado de corroboracién es contradictoria con la afirmacién de Popper de que no es posible distinguir
mayores o menores grados de probabilidad, ya que segun el mismo Popper todos los enunciados pueden ser refutados en cualquier momento, por
tanto la probabilidad de todo enunciado seria cerca de cero (esta nota esta basada en una observacién de M. Espinoza presentada en una
comunicacion personal).

'* Este punto nos seria clarificado con un estudio histérico detallado —Ilo cual escapa a este articulo— sobre cémo los cientificos han construido
sus hipdtesis de trabajo desde multiples elementos y herramientas heuristicas.

'* Recordemos que esta critica ha sido realizada al llamado falsacionismo ingenuo.

' Pensemos en la objeciéon que Lewis Carroll planteo a la justificacién de la deduccién, la cual tampoco parece estar plenamente justificada, sin
acceder a un elemento exterior a ella.

ENERO
2014



ENERO
2014

¢ Es la Justificacion de la Induccion un pseudoproblema? | Felipe Poblete Garrido

metafisica erronea que hay que corregir.”'®

El “problema de la induccion” como problema mal planteado o pseudoproblema

Para argumentar en funcion de este punto debemos sefialar que tal como Strawson lo planteara, no
podemos pedir una justificacion de “legalidad a la misma ley”."” Esto seria un sinsentido ya que se estaria
intentando relacionar “tipos logicos” distintos —si usaramos la terminologia de Tarski. Por tanto el problema no
puede ser resuelto como los criticos de la induccion lo piden. Se trataria de juegos del lenguaje distintos (usando
esta vez la terminologia de Wittgenstein).

Si analizamos la cuestion desde el principio podemos notar que si exigimos una justificacion total y que
nos asegure un ciento por ciento de seguridad de las conclusiones inductivas, estariamos transformando la
induccion en una deduccion. Exigir esto a un procedimiento racional que de suyo se sabe no puede ser concluyente
es un error y transformaria totalmente el problema®. Frente a este punto, defiendo la idea de que la induccién se
asemeja a la forma misma en cémo esta constituido el conocimiento cientifico, el cual, a menos de transformarlo en
dogma, de suyo se asume como provisional y siempre mejorable.”' Por tanto tratar la induccién como un método
deficiente por no poder entregar verdades concluyentes arrastra la idea de que podriamos conseguir algin
conocimiento infalible sobre la naturaleza. Se podria objetar que la deduccion si logra entregar conclusiones
verdaderas a la luz de lo asumido en las premisas, pero esto no es suficiente para la empresa que se propone la
ciencia, para lo cual la mera deduccidn nos resulta insuficiente. Esta observacion ya Bacon la tenia presente y fue
una de las principales criticas de su obra.”

Debemos sefialar —como hemos comentado parrafos mas arriba— que las teorias contemplan diversos
grados de complejidad y particularidad en las proposiciones, por tanto algunas estan mas cerca de la experiencia
sensible, mientras que otras poseen un grado mayor de abstraccion. Ahora bien, si pensamos en los cambios de
“programas de investigacion”, debemos considerar que no se produce un abandono completo por parte de los
cientificos respecto a las proposiciones menos abstractas. Ejemplo de ello es la integracion de la fisica de Newton
que fue incluida en la fisica de Einstein, s6lo que con una amplitud mas restringida.

Respecto a las proposiciones que poseen un mayor grado de abstraccion, ellas son corroboradas en forma
indirecta y son ellas las que se ven principalmente afectadas por la falibilidad. Este tipo de proposiciones no
corresponde a un conocimiento corroborado por los sentidos sino que podriamos denominarlo como una creencia
simbolica de gran alcance. En ciencias como la fisica, que han poseido un complejo y largo desarrollo histérico,

podriamos sefialar que las proposiciones transitan desde un conocimiento verificado a la creencia simbolica.”

'8 M. Espinoza, comunicacién personal.

' Véase el interesante articulo de Antoni Defez i Martin: “;Cémo es que Edipo no sospechd que Yocasta era su madre? Reflexiones en torno al
escepticismo sobre la induccion”, p. 6

0 Véase el articulo de J. O. Urmson, “Algunas Cuestiones sobre la validez” que aparece en La justificacion del razonamiento inductivo.

*! Recodemos que esta es una de las principales tesis popperianas respecto de la ciencia.

*2 “Historia y Justificacion de la Induccion”; Alfonso Garcia Sudrez, p. 18, en Induccion y Probabilidad.

3 Agradezco esta observaciéon a M. Espinoza.



Felipe Poblete Garrido | ¢ Es la Justificaciéon de la Induccién un pseudoproblema?

Parece ser que a la induccioén se le pide mas de lo que puede entregar si asumimos que la funcion principal
de la logica es la transmision de informacion desde las premisas a la conclusion, la induccién dice todo lo que
puede decir. Alfonso Garcia Suarez nos sefala al respecto: “Las filosofias tradicionales de la induccion manifiestan
claramente sus insuficiencias para contestar adecuadamente a esta cuestion. Quiza se les ha exigido demasiado. Se
ha pedido la certeza de las conclusiones inductivas en tanto que se sabia que toda induccion, de por si, es precaria.
La situacion seria posiblemente distinta si nos limitaramos a la “probabilidad” de las conclusiones inductivas”, jno
podria, con este nuevo planteamiento, construirse una teoria logica de la induccion?” **

Por tanto, el problema habria sido mal enfocado desde el principio, exigiendo una justificacion a la
induccion que ella jamas podria entregar. Cabe preguntarse a su vez si los criterios de racionalidad exigidos a la
induccion deben ser distintos a los exigidos a la deduccion. Al respecto nos dice Segundo Gutiérrez Cabria:
“Aunque la argumentacion inductiva no pueda justificarse al modelo deductivo, esto no obsta para que las normas
deducidas sean razonables. La racionalidad no tiene por qué estar ligada a la deduccion ni a la justificacion. Puede,
pues hablarse de justificacion en el sentido de que sabe que la afirmacion de una conclusion se “sigue” (no en el
sentido deductivo de seguirse) estrictamente de premisas que se saben verdaderas.”’

Frente al mismo punto Max Black agrega: “Si la induccion es por definicion no deductiva y si la demanda
de justificacion consiste en el fondo en que se muestre que la induccidn satisface las condiciones de correccion
apropiadas Ginicamente a la deduccion, entonces la tarea es ciertamente desesperanzadora. Pero concluir, por esta
razdén, que la induccion basicamente no es valida o que una creencia basada en principios inductivos nunca puede
ser razonable, es transferir, de un modo demasiado seductor, los criterios de evaluacion de un dominio a otro, en
que resultan inadecuados”.*

Al parecer los criterios de racionalidad que podamos usar para caracterizar y justificar la deduccion y la
induccion no tienen por qué ser necesariamente los mismos. Ahora bien, un examen detallado de las implicaciones
de estas afirmaciones requiere un tratamiento por separado.

Sin embargo, podemos platear que las exigencias para poder determinar si estamos o no justificados
racionalmente para aceptar la induccion como una herramienta aceptable para justificar nuestras teorias cientificas,
permiten perfectamente la coexistencia de ella con otros patrones racionales —como la deduccion— para depurar
nuestras teorias, por ello he sefialado que la propuesta falsacionista de Popper no tiene porque ser necesariamente
excluyente de un inductivismo critico. Ya que para la practica cientifica sobre hechos empiricos no parece haber
contradiccion, debido a que la justificacion logica parece ser distinta a la empirica, al respecto Antoni Defez agrega:
“La plausibilidad de esta interpretacion se hace evidente si consideramos la diferencia que hay entre no estar

justificado légicamente y no estar empiricamente justificado. Por ejemplo, que mafiana el Universo exista puede ser

una creencia no justificada logicamente, pero ello no significa que carezcamos de justificaciones empiricas

2‘»’ Segundo Gutiérrez Cabria, “Inferencia estadistica e induccion”, Estadistica Espariola, 94, p. 54.
 fdem, p. 58
26 “Induccion”, Max Black, p. 67 en Induccion y Probabilidad.

ENERO
2014



ENERO
2014

¢ Es la Justificacion de la Induccion un pseudoproblema? | Felipe Poblete Garrido

adecuadas en su favor™?’.

Para finalizar este apartado, debemos sefialar que queda por determinar si es efectiva o no la distincion
entre distintas racionalidades para justificar el papel de la induccion y la deduccion en la empresa cientifica, ya que

una clarificacion mas aguda del tema nos puede seguir dando luces a favor o en contra de la citada controversia.

La naturalizacion de la epistemologia y el problema de la induccion

Un punto importante de este ensayo es plantear que el llamado “problema de la inducciéon” no ha sido
tratado en profundidad frente al tema de la “naturalizacion de la epistemologia” o relacionado al “naturalizacion del
apriorismo kantiano”, ya que si se lograra establecer que la induccion esta relacionada con algun proceso
neuroldgico particular o con alguna caracteristica natural del desarrollo del pensamiento humano, su explicacion y
uso por parte de la humanidad a lo largo de la historia estaria justificada y, desde una optica evolucionista, no
podria haber sido de otra forma.

Si pensamos en el desarrollo de la historia y evolucion del ser humano es claro que mas que
verificacionista o falsacionista la induccién fue ambos o supo aprovechar lo mejor de ambos métodos. Al parecer
nuestro sentido comun nos dice que nuestra vida seria imposible si no confidramos en las justificaciones inductivas
que tenemos de los fendémenos naturales, ya que de otra forma estariamos constantemente paralizados frente a
cualquier hecho, y ya que no tendriamos aparentemente la justificacion racional para nuestra conducta, si jamas
hubiésemos utilizado la induccion.

Sin embargo, creo que hasta acd puede hablar el filosofo, ya que mas alla es especular y s6lo podemos
hacerlo si tenemos una base solida y cientifica respecto a como se ha desarrollado el cerebro humano y cuales son
los mecanismos neuroldgicos que han entrado en juego en nuestra evolucion. Queda por determinar si el proceder
inductivamente esta correlacionado con algin mecanismo interno de nuestro sistema nervioso que nos permita
conectarnos y vivir en el mundo. Nuestro sentido comtn nos dice que si, pero debe ser la investigacion cientifica
quien entregue fundamentos mas sélidos. Esto no parece estar muy lejos, ya que luego de los estudios de Vollmer
en epistemologia no podemos volver atras historicamente y afrontar el tema de la justificacion del conocimiento
humano apelando sélo a la filosofia, a la logica y al andlisis del lenguaje: debemos considerar qué aspectos
bioldgicos estan en juego y luego de ello poder nutrir nuevamente nuestras posturas filosoéficas. Ya que tal como el
apriorismo kantiano parece tener su explicacion en la neurociencia, jporque no podria tenerlo también la practica
inductiva?

Al considerar esta pregunta desde una Optica naturalista se abre una interesante veta investigativa. Quiero
decir que vale la pena considerar cuestiones como el apriorismo kantiano y el problema de la induccion, entre otros,
como temas sobre los cuales la neurociencia y la biologia nos pueden dar importantes antecedentes. Sin embargo,

para que ello sea posible, debemos eliminar o superar dos importantes nociones de la epistemologia clasica o

*7 Antoni Defez, “Causalidad e Induccion en el Tractatus de Wittgenstein”, Agora. Papeles de Filosofia, Universidad de Compostela, 27, n° 2, p.
4.



Felipe Poblete Garrido | ¢ Es la Justificaciéon de la Induccién un pseudoproblema?

tradicional. La primera de ellas hace alusion a superar el dualismo ontoldgico, cuya metafisica separa al ser humano
y su aparato cognitivo del resto del mundo, aislandolo como un sujeto cognoscente independiente del mundo
natural. Por otra parte debe ser superada la falacia de rehusar el conocimiento e informacion que nos proporcionan
las ciencias cognitivas y la biologia —para afrontar temas de importancia filosoéfica o que interesan a los
filosofos— por considerarlas la antesala del “reduccionismo”. Esta falacia impide derribar mitos como el dualismo
y ciega la filosofia ante los avances de la ciencia. El filosofo no puede esconder la cabeza al igual que la avestruz y
considerar que tiene un “acceso privilegiado” a los temas epistemoldgicos. Por el contrario, la ciencia entrega
importantes elementos que pueden y deben influir en las consideraciones ontologicas del filosofo.

Si consideramos un punto de vista u ontologia naturalista para entender la induccion, podemos sefialar que
ésta es una herramienta mas para su sobrevivencia. El hombre es un sistema natural al igual que la naturaleza que
trata de entender, es por tanto, parte de ella misma. Las herramientas cognitivas humanas estan hechas con idénticos
mecanismos y elementos que la naturaleza emplea o genera en otros sectores, de alli que sea posible el generalizar,
prever y utilizar la analogia como métodos validos para interactuar con el entorno. Entre el hombre y otros sistemas
naturales existe resonancia y comunicacion. De forma contraria, si partimos de consideraciones dualistas a priori,
siempre seran necesarias justificaciones trascendentales y artificiosas para entender temas como la induccion. Si
nuestra ontologia es dualista siempre aparecera el fantasma de justificar el que nuestra representacion del mundo
sea 0 no adecuada al mundo real. La ontologia dualista, al pensar que existen dos sustancias totalmente distintas
como la mente y el mundo, tiene profundos problemas para poder justificar su conocimiento, ya que la mente o el
espiritu nunca puede abandonarse a si mismo para averiguar si efectivamente posee conocimiento del mundo. El
quiebre o ruptura que gener6 el cartesianismo entre la mente del hombre y el mundo arrastré consigo una serie de
pseudoproblemas para una epistemologia naturalista y gener6 problemas eternos para las epistemologias de base

dualista o que intentan hacer vista gorda del mundo natural para entender la cognicion.

JProblema o pseudoproblema?

Para concluir este breve ensayo, discutiré la controversia entre si el llamado “problema de la induccion” es
precisamente un problema o mas bien un pseudoproblema o un problema mal planteado®®, en vista a comparar su
justificacion con la deduccidn. Planteo frente a esta cuestion que efectivamente estamos ante a un pseudoproblema
ya que exigimos a la induccion una justificacion que ella misma no puede ofrecer, por lo tanto se estd ante una
imposibilidad de principio, ya que estariamos transformando la inducciéon en una deduccion. No es correcta
entonces la peticion que Popper parece pedir a la induccion dado que desde el principio sabemos que la induccion
no entrega informacion concluyente tal cual lo hace la deduccion. Ahora bien, si aclaramos este pseudoproblema y

no pedimos a la induccion algo que ésta no puede entregar, estamos en vias de plantear de forma correcta la

* Para este caso no abordaré un analisis minucioso entre las implicancias y sutilezas que nos puede ofrecer una distincion entre pseudoproblema
y problema mal planteado. Ya que al parecer un pseudoproblema podriamos disolverlo s6lo aclarando los términos empleados, mientras que un
problema mal planteado nos esta indicando que el problema ha sido mal abordado y que si es posible una tentativa de solucion si respondemos al
problema después de plantearlo correctamente (punto que espero abordar en otro ensayo).

ENERO
2014



ENERO
2014

¢ Es la Justificacion de la Induccion un pseudoproblema? | Felipe Poblete Garrido

cuestion y discutir de qué manera los argumentos inductivos son indispensables a la investigacion cientifica. En
este contexto Reichenbach parece tener razon al sefialar que no basta con disolver el problema, ya que necesitamos
un tratamiento y un analisis detallado de las practicas inductivas. Tenemos ahora entonces un segundo paso donde
nos queda investigar las caracteristicas de las inferencias inductivas y el generar mecanismos para fortalecer y
afinar estas técnicas. Es importante aclarar que a este punto solo podemos llegar luego de clarificar el problema y
disolver la ilusion de transformar la induccion en una deduccion. Por tanto los proyectos que intenten defender la
induccion ya no deben preocuparse por su justificacion sino que por la refinacion de las técnicas inductivas, lo cual
es radicalmente distinto de una discusion sobre su justificacion.

Debemos considerar, ademas, la dificultad de pedir una justificacion de la induccion y de la deduccion, ya
que esto parece exigirnos el situarnos desde una meta-justificacion o justificacion trascendental del problema, lo
cual nos trae la dificultad de ser juez y parte de la discusion. En efecto ;de qué modo podriamos discutir la
justificacion de la induccion y de la deduccion si las estamos usando a ellas mismas para apelar a una justificacion?
Al parecer s6lo pueden mostrarse y no justificarse. Pedir una justificacion trascendental parece arrastrar consigo el
error de la epistemologia moderna — en particular la cartesiana — de considerar a la mente como un teatro donde
suceden los pensamientos y a la cual tenemos un acceso privilegiado, capaz de analizar de forma neutra su
funcionamiento.

La epistemologia naturalizada y la neurociencia serian buenas candidatas para darnos luces sobre la
problematica y poder desechar justificaciones trascendentales que dificilmente parecen llevarnos por un camino
fructifero. Es entonces el estudio del cerebro y de su funcionamiento un mejor programa de investigacion para
contestar las interrogantes sobre las caracteristicas, empleos y justificacion tanto de la induccién como de la
deduccion. El programa naturalista podria entregarnos importantes datos en cuanto al origen, funcionamiento y uso

de estos tipos de razonamientos.

Conclusiones

1. En primer lugar, debemos sefialar que para una epistemologia que se levante sobre bases ontologicas
naturalistas, el justificar la induccidon es un pseudoproblema, mientras que mejorar los conceptos y las técnicas
estadisticas y matematicas para mejorar los procedimientos inductivos, es claramente un problema, y un problema
que debe ser resuelto no por la filosofia —ya que esta solo esta en poder de resolver los nudos y confusiones
conceptuales— sino que por disciplinas como la metodologia de la ciencias, la matematica, la estadistica, etc. En
cambio si levantamos nuestra epistemologia sobre bases dualistas, es efectivamente la justificacion de la induccion
un problema y un problema irresoluble. Mientras que el mejoramiento técnico de los procedimientos inductivos se
nos aparece como un pseudoproblema o como una empresa destinada al fracaso, como autores como Popper lo
pensaron.

2. En segundo lugar, para comprender el por qué usamos la induccién y como opera ésta en la conducta

humana, debemos dirigir nuestra atencion hacia los estudios de la biologia, del funcionamiento del cerebro y las



Felipe Poblete Garrido | ¢ Es la Justificaciéon de la Induccién un pseudoproblema?

ciencias cognitivas para poder responder a estas interrogantes. Ya que no tendria sentido, desde un punto de vista
naturalista, considerar solamente los aspectos formales y 16gicos del tema.

3. Las consideraciones ontologicas son fundamentales para las reflexiones sobre la posibilidad del
conocimiento inductivo, ya que una ontologia dualista arrastra el problema recurrente de justificar el conocimiento
del “mundo externo”, mientras que en una ontologia naturalista y realista este problema desaparece: el mundo y su
estructura es una condicion de partida que carece de sentido justificar. Por lo tanto el tema de los procedimientos
inductivos se traslada al perfeccionamiento de los métodos y no a su discusion de principio.

4. El conocimiento que podemos obtener por via inductiva siempre es parcial y abierto a la modificacion
o refutacion. Es una herramienta heuristica que presenta las mismas limitaciones que el conocimiento cientifico en
general.

5. Comparar la induccién, en funciéon de las caracteristicas de la deduccion, es confundir herramientas
heuristicas destinadas a ambitos distintos del quehacer cientifico: la deduccion tiene su papel central en la
transmision de informacion de forma coherente, la induccion tiene su papel en una de las tantas formas para

construir teorias.

Referencias Bibliogrdficas

Ayer, Alfred, Lenguaje, Verdad y Logica, Victor Gollancz Ltd., London 1971, Martinez Roca, Barcelona, 1976.

Ayer, Alfred, Los Problemas Centrales de la Filosofia, Weidenfeld & Nicolson Ltd., 11 St. John's Hill, Londres,
1973, Alianza, Madrid, 1984.

Ayer, Alfred, Positivismo Légico, The Free Press of Glencoe, Chicago, 1965, FCE, Ciudad de México, 1965.

Black, Max, Induccion y Probabilidad, Catedra, Madrid, 1984.

Diéguez, Antoni; Filosofia de la Ciencia, Biblioteca Nueva, Madrid, 2005.

Hempel, Carl, Filosofia de la Ciencia Natural, Prentice Hall, New Jersey, 1966, Alianza, Madrid, 2006.

Hempel, Carl, La Explicacion Cientifica, The Free Press, Nueva York, 1965, Paidés, Barcelona, 1988.

Lakatos, Irme, La Metodologia de los Programas de Investigacion, Cambridge University Press, London, Alianza,
Madrid, 1989.

Losse, John, Introduccion Historica a la Filosofia de la Ciencia, Oxford University Press, 1972, Alianza, Madrid,
1987.

Popper, Karl, Conocimiento Objetivo, Tecnos, Madrid, 2005.

Popper, Karl, Conjeturas y Refutaciones, Harcourt, Brace & World, Inc., Nueva York, 1961, Paidos, Barcelona,
1991.

Popper, Karl, EI Mito del Marco Comun, Routledge, Londres y Nueva York, Paidos, Barcelona, 1997.

Popper, Karl, La Logica de la Investigacion Cientifica, Routledge, Londres, 1934, Tecnos, Madrid, 2003.

Quinton, Anthony, Francis Bacon, Oxford University Press, 1980, Alianza, Madrid, 1985.

Rossi, Paolo, Los Filosofos y las Maquinas 1400-1700, Giangiacomo Feltrinelli Editore, Milan, Labor, Milan,
1966.

ENERO
2014



¢ Es la Justificacion de la Induccion un pseudoproblema? | Felipe Poblete Garrido

Reale G., Antiseri D., Historia del Pensamiento Filoséfico y Cientifico, Editrice La Scuola, Brescia, 1983, Herder,
Espaiia, vol. 2, 2005.

Reale G., Antiseri D., Historia del Pensamiento Filosdfico y Cientifico, Editrice La Scuola, Brescia, 1983, Herder,
Barcelona, vol. 3, 2005.

Russell, Bertrand, Los Problemas de la Filosofia, Home University Library, Labor, Barcelona, 1986.

Swinburne, Richard (Com.), La Justificacion del Razonamiento Inductivo, Oxford University Press, 1974, Alianza,
Madrid, 1976.

Ursua, Nicanos, Cerebro y Conocimiento: Un Enfoque Evolucionista, Anthropos, Barcelona, 1993.

Articulos y Revistas:

Burgos, Carlos, “La logica de la Investigacion Cientifica” en La Lampara De Didgenes: Revista De Filosofia,
México, nims. 20-21, 2010, p.161.

Defez, Antoni, “Causalidad e Induccion en el Tractatus de Wittgenstein” en Agora. Papeles de Filosofia,
Universidad de Santiago de Compostela, Vol. 27, nim. 2, 2008, pp. 41-61.

Defez, Antoni, “;Como es que Edipo no sospeché que Yocasta era su madre? Reflexiones en torno al Escepticismo
sobre la Induccién” en Marrades, J. & Sanchez, N. (eds.), Mirar con cuidado. Filosofia y escepticismo,
Pre-Textos, Valencia, 1994, pp. 221-236.

Gutiérrez, Segundo, “Inferencia Estadistica e Induccion” en Estadistica Espariola, nim. 94, 1982, p. 54.

Jaramillo, Juan Manuel, “Justificacion pragmatica de la induccion” en Revista de Filosofia: Ideas y Valores,
Universidad Nacional de Colombia. Instituto de Filosofia y Letras, n® 73, 1987, pp. 25-35.

Sagiiillo, José, “Metodologia Cientifica y Metafisica: El Problema de la Induccion bajo la Perspectiva Realista de
Harré y E. Madden” en Agora: Papeles de Filosofia, vol. 4, 1984, pp. 27-40.

Sanchez, Clara, “Induccion Filoséfica — Induccion Matematica” en: XXIV Coloquio Distrital de Matematicas y
Estadistica, Bogota, Colombia, 2011, pp. 197-206.

Trejos, José, “La Induccion en las Ciencias Deductivas” en Revista de Filosofia de la Universidad de Costa Rica,

Vol. 1, N° 4, San José de Costa Rica, Costa Rica, 1958, pp. 309-324.

ENERO
2014



Héctor Velazquez Fernandez | Emergencia, causalidad y forma: conceptos transversales en el analisis filoséfico de la naturaleza

Emergencia, causalidad y
forma: conceptos transversales
en el analisis filosofico de la

naturaleza

Emergency, Causality and Form: Transverse
Concepts in the Philosophical Analysis of
Nature

Héctor Velazquez Fernandez

Universidad Panamericana
hvelazqu@up.edu.mx

Resumen

En este texto se describe la propuesta de tomar la
causalidad, emergencia y forma como nociones
transversales, que como fenémenos presentes a lo largo de
los diversos ordenes de realidad permitan una mejor
comprension de los fendmenos naturales, su regularidad,
tendencia y coordinacién mutua. Esto dentro del marco de
una filosofia de la naturaleza renovada, que aborde
problemas de naturaleza ontoldgica mas alla del enfoque
epistemoldgico de la filosofia de la ciencia contemporanea.

Palabras clave

Emergencia, causalidad, forma, Filosofia de la Naturaleza
renovada.

Abstract

In this paper, it is described how the concepts of causality,
emergence and form could be taken as transverse notions,
and that as present phenomena throughout the diverse
arrangements of reality they allow a better understanding of
the natural events, such as their regularity, tendency and
mutual coordination. This could be conceived within the
framework of a renewed philosophy of nature that
addresses the problems of ontological nature beyond the
epistemological standpoint of the philosophy of
contemporary science

Keywords

Emergence, Causality, Form, Renewed Philosophy of
Nature.

Fecha de entrada: 05-10-2013 Fecha de aceptacion: 21-11-2013

ENERO
2014






Héctor Velazquez Fernandez | Emergencia, causalidad y forma: conceptos transversales en el analisis filosofico de la naturaleza

Emergencia, causalidad y forma: conceptos transversales en el analisis

filosofico de la naturaleza

Emergency, Causality and Form: Transverse Concepts in the Philosophical Analysis of Nature
Héctor Velazquez Fernandez

Universidad Panamericana

hvelazqu@up.edu.mx

Introduccion: transversalidad frente a reduccionismo

La reflexion sobre las condiciones que han llevado a la ciencia experimental a constituirse en el modelo de
racionalidad para otros usos discursivos que no sean el cientifico, ha ocupado los intereses de la filosofia de la
ciencia por casi 80 de los ultimos cien afios. El problema epistemoldgico sobre los alcances y limites de las
condiciones de objetivacion y objetividad de la ciencia, como punto de partida para alcanzar la intersubjetividad del
conocimiento humano, ha sido el eje de la filosofia de la ciencia en sus mas variadas versiones, desde el Circulo de
Viena hasta Stegmiiller o Larry Laudan, pasando desde luego por clasicos como Popper, Kuhn Lakatos o
Feyerabend.

Pero hace unos afios que el problema epistemoldogico ha dado paso paulatinamente a un planteamiento que
antafio era mas propio de la filosofia de la naturaleza, y que hoy ha encontrado creciente eco entre diferentes
filosofos de la ciencia: ;podemos acaso alcanzar una vision unificada de la realidad natural, sin perder lo alcanzado
por la altisima especializacion de las diferentes ramas de la ciencia experimental, pero sin caer en un reduccionismo
simplista? (Es posible encontrar preguntas que nos permitan seguir avanzando en el conocimiento del mundo
material y su integracion?

Esta inquietud ha llevado a algunos autores a repensar incluso la naturaleza y el programa de la filosofia de
la ciencia, y abrirla a temas que den pie a una renovada filosofia de la naturaleza. Entre esas propuestas
refrescantes, que abren nuevas rutas a los ya estancados presupuestos de la discusion entre aprioristas, pragmatistas
y fenomenodlogos de la ciencia, se encuentra el amplio trabajo realizado por Daniel Andler, Anne Fagot-Largeult y
Bertrand Saint Sernin, quienes en su Filosofia de las ciencias', plantean una reestructuraciéon de esta disciplina con
un sentido y alcance que podria ser también de gran provecho para una restitucion de la filosofia de la naturaleza.

A lo largo de sus dos tomos aparecidos hace una década en Francia, y cuya version castellana ha visto la
luz apenas hace unos meses, los autores ensayan lo que a su juicio deberia ser el programa de una vision
integradora de las conquistas de la ciencia, y su articulacion en clave filosofica para una comprension global del
mundo material.

Una integracion de este calibre requiere un criterio unificador que trascienda a la actividad cientificay a la

teorico-filosofica sin mas; y dichos autores sugieren encontrar ese puente en la articulacion de tres diferentes

' Andler, Daniel, Anne Fagot-Largeault y Bertrand Saint-Sernin, Filosofia de las ciencias, FCE, 2011, especialmente, pp. 485-686.

ENERO
2014



ENERO
2014

Emergencia, causalidad y forma: conceptos transversales en el andlisis filosofico de la naturaleza | Héctor Velazquez Fernandez

momentos: (i) la delimitacién de los elementos gnoseoldgicos supuestos en la intersubjetividad de la objetividad
cientifica; (ii) una nueva division de los o6rdenes de la naturaleza que nos revelen la problematica individual de cada
uno de ellos, diferenciados por ejemplo en el orden fisicoquimico, el orden de los seres vivos y el orden de lo
humano; y (iii) la identificacion de conceptos, que si bien son de naturaleza filosofica, se presenten como
unificadores transversales en la comprension de la naturaleza material, porque en la medida que esos conceptos
transversales revisan las tesis experimentales, los incorporan a una visién global: se trata de las nociones de
causalidad, emergencia y forma.

En las siguientes lineas pretendo una exposicion de la propuesta transversal de Andler, Fagot-Largeault y
Saint-Sernin, que convierte a la causalidad, la emergencia y la forma en los vehiculos para la integracion de la
realidad material, a partir de la recuperacion del sentido filosofico de esos términos, pero con la intencion de
dirigirlos a la coordinacion de los alcances de las disciplinas cientificas; todo ello en el contexto de una nueva
filosofia de la naturaleza, como parte de un desarrollo de las cuestiones planteadas desde la filosofia de la ciencia.

(Qué alcance puede tener la causalidad como principio integrador, a pesar del sinfin de objeciones que ha
recibido sobre su utilidad gnoseologica? ;Puede el estudio filosofico acerca de la emergencia, arrojar alguna luz en
la comprension de los patrones que sigue la realidad en su despliegue evolutivo? ;jRepresenta algiin avance la
nocién de forma frente a la descripcion analitica experimental, que sea de provecho para una vision unificada del
mundo fisico?

En adelante reviso estos cuestionamientos con ocasion de la propuesta de los autores mencionados, y como
punto de partida para una redefiniciéon de lo que podrian ser los intereses de una filosofia de la naturaleza

restaurada, o de una filosofia de las ciencias que quisiera ir mas alla del problema epistemologico.

Causalidad: entre la epistemologia y la ontologia

En las lecturas filosoficas que aceptan la existencia de la causalidad, ésta es propuesta como la capacidad
para reconstruir los encadenamientos entre fendmenos relacionados en una determinada trama temporal. Tal
concatenacion temporal esta presente lo mismo en el mundo fisico que en el de las acciones. Aitia tenia en su origen
la connotacion de un dicho atribuido a un sujeto. La investigacion sobre la filiacion causal, entonces, aclarar el
origen de la concatenacion, a partir de dos fendmenos: la contingencia (que las cosas se tocan: cum tangere) y la
inter conexion (que las cosas se ligan: cum legere, colligatio rerum).

Escuelas como la Estoica, que apuestan a una gran coordinacion global de la realidad, tienen el problema
de encontrar un sentido a toda esa interconexion; ante la supuesta vinculacion reciproca de los fenémenos, la
imaginacion se ve estimulada, pero si esa vinculacion es universal y uniforme, la razén resulta en cierto sentido
defraudada. Porque o el orden con que se presentan los fenomenos es dado desde fuera con direccion o bien es
intrinseco y ciego. Esto es, o bien la naturaleza de la causa y el efecto son comparables, o bien entre ellas media una
distancia radical ontoldgica en clave de novedad. Si bien es cierto que en la antigiiedad clasica y en el desarrollo

medieval y moderno, la razén era el factor de busqueda para la reconstruccién de los encadenamientos, en la



Héctor Velazquez Fernandez | Emergencia, causalidad y forma: conceptos transversales en el analisis filosofico de la naturaleza

actualidad la ciencia ha tomado sobre si la tarea dar cuenta de ese encadenamiento y su explicacion causal, a partir
de una serie de recursos metodologicos: enumeracion de series independientes causales, su caracter cronoldgico, la
relacion entre contingencia y causalidad, el uso estadistico y el célculo de probabilidades, etc. Y donde los ambitos
impiden la comprobacion causal, la ciencia apuesta por el despliegue de una ley global de orden fisico.

Fue quiza durante el pensamiento moderno que se realizaron las criticas mas duras a la nociéon de
causalidad. Hume afirm6 que el supuesto caracter de ley en la causalidad debia ser leido mas bien como un habito
natural, nacido de un equivoco: los habitos son del sujeto (en este caso de la mente) mas que de la naturaleza.
Mientras que Kant convirtio la causalidad en el vehiculo para integrar la experiencia humana de los fenomenos, sin
relacion ontoldgica alguna entre si. Y a partir de ahi la ciencia renuncid a buscar conexiones entre los fenomenos,
bajo la idea de que las entidades tedricas no describen entidades fisicas, la leyes cientificas no describen conexiones
reales, la arquitectura de las teorias fisicas no reflejan el orden de las cosas, y las funciones matematicas no
traducen el curso de la realidad; de este modo, la verdad cientifica se convirti6 en fruto de un acuerdo global entre
un constructo teoérico y los hechos de la experiencia.

Esta fue la version desarrollada por el Circulo de Viena, entre otros. La apuesta radicaba entonces en
arriesgar con el realismo y suponer que la naturaleza responde a nuestras preguntas; o bien simplemente tomar a las
ciencias como imagenes del mundo, validas por su éxito y no por su verdad. En estas condiciones, la causalidad fue
relegada como valida mas bien al ambito de la imputacion legal, el protagonismo de la accion y la responsabilidad
moral.

Sin embargo, el mundo de la medicina, la biologia, la tecnociencia y la biotecnologia, de alguin modo ha
restituido el interés por la nocion de causa. Hacia el siglo XIX y después de la irrupcion de la evolucion darwinista,
se buscaba una explicacion causal a la transicion de lo inerte hacia lo vivo; se distingui6 entre la causalidad fisica y
la bioldgica, y se les intento diferenciar respecto de la causalidad presente en la accion humana.

La causalidad bioldgica aparecié como un modo de vincular fenomenos heterogéneos pluridimensionales
en vistas a un fin coordinado, con el azar como una condicién adicional. El azar no era ya la negacién de la
causalidad, como en el pensamiento moderno, sino un caracter objetivo del cosmos por el que ante un orden de
fendémenos podian existir simultineamente una serie de cadenas causales independientes capaces de
entremezclarse”.

De este modo la causalidad se veia como un vehiculo para establecer que la naturaleza tiene una historia y
los procesos que la componen son temporales. Asi, el estudio de las relaciones causales aparece como el medio mas
seguro para desentrafiar la verdad de tales relaciones en la naturaleza, como se relacionan y como se interfieren. De
ese modo, el caracter transversal de la causalidad se haria presente en las investigaciones para reconstruir y
anticipar los fendmenos.

La confirmacion de un cosmos en cambio evolutivo global vino a reforzar la idea de que habia una
vinculacion entre causalidad y estrategia: ahora era necesario repensar la nocion de causalidad para dar cuenta de la

filiacion de todo fenémeno natural entre si, en coordinacion con la aparicion de lo nuevo y la desaparicion de lo

? Aranda, Armando, La complejidad y la forma, FCE, México, 1997, caps. V-VIIL.

ENERO
2014



ENERO
2014

Emergencia, causalidad y forma: conceptos transversales en el andlisis filosofico de la naturaleza | Héctor Velazquez Fernandez

viejo; da lo mismo si se trata de procesos naturales que de acciones humanas. Una verdadera racionalidad
estratégica, una relacion entre agentes con un fin subjetivo.

El siglo XX arroj6 entonces una nocioén de causalidad donde ni la contingencia ni el azar ni el caos la
eliminaban, sino que la hacian mas complicada: las relaciones causales mezclan lo fortuito con la regularidad sin un
sistema natural Unico; de leyes homogéneas, poblado por un unico tipo de entidades, en los que las diversas
tipologias causales no desaparecen sino que pierden su posicion dominante: la fisica en la quimica, la quimica en la
biologia, la biologia en la accion.

La reformulacion de la causalidad fue presionada por el hecho de que nuestro universo contiene realidades
que no estaban preformadas ni presentes en pedazos sueltos a los que solo faltara ensamblar. Con una simetria
causal rota, donde aparentemente hay mas en el efecto que en la causa y un crecimiento en complejidad, la
explicacion causal adquiere otro caracter: el de reconstruir genealogias y prever génesis.

La causalidad aristotélica, cuya clasificacion marcé un verdadero hito cultural, parecia agotar todas las
variantes entre las conexiones de los fenémenos naturales: entre los componentes y sus propiedades (causa
material), entre fendmenos sincronicos (causa eficiente), la coordinacion de los mismos fenémenos (causa formal),
y la permanencia de los mismos (causa final). Pero no sélo eso, sino que distingue entre causalidades estables e
incidentales (per se, per accidens), sostenidas y ocasionales (en acto y potencia), necesarias y contingentes...

En el pensamiento moderno la comprension de la concatenacion entre fenomenos se hizo mas simple. La
sustitucion de todas ellas por la causa formal fincada en la identificacion de los criterios de interaccion entre
componentes homogéneos, convirtid la causalidad en una descripcion, dentro del mecanicismo.

Sin embargo, en las lltimas décadas hemos asistido a una nueva multiplicacion de la busqueda causal: la
mecanica cuantica, la biologia molecular y la quimica nos han recordado planteamientos antes reservados a la
investigacion de la causa material; las tecnologias fisicoquimicas, biotecnologicas y la medicina, en su vertiente
fisiologica y terapéutica, han revitalizado de algin modo la causa eficiente y final. Los modelos de accion humana,
la teoria de la comunicacion, el estudio de los cdodigos, entre otros fendmenos, parecen haber puesto de relieve de
nuevo tanto la causa formal como la final. Quienes asi lo han reconocido se apuran a sugerir que recuperar la
especulacion aristotélica sobre la causalidad no implica retomar su metafisica global.

En un universo dinamico y evolutivo, poner en orden la incidencia causal no es tarea facil; ya no es el
cosmos un sistema de una sola pieza, como queria Leibniz, y hoy se corre mas que nunca el riesgo de que nuestra
clasificacion causal sea mas artificial que natural. Ya no es sencillo identificar las condiciones iniciales y enunciar
la ley que gobierna el proceso, como hacia el mecanicismo al distinguir entre los elementos centrales, derivados y
tangenciales vinculados en funcion de un criterio de interaccion, donde se hacia igualmente sencillo el pronostico
que la deduccién en funcion de la descripeion del estado actual de un sistema natural.

Hoy parece mas sencilla la prediccion que la reconstruccion del pasado causal. De algiin modo, en la
prediccion las condiciones iniciales se mantienen presentes, mientras que en la explicacion de lo que ya pas6 han

desaparecido para siempre por la asimetria entre el futuro (prediccion) y el presente (reconstruccion).



Héctor Velazquez Fernandez | Emergencia, causalidad y forma: conceptos transversales en el analisis filosofico de la naturaleza

Hoy la ciencia nos siguiere una clasificacion morfologica de la causalidad que nos lleva a una variante
lineal, que es propia de la causalidad mecanica elemental, continua o discontinua. Pero si la relacion entre causa y
efecto es reproducible dado que las condiciones estan bien establecidas y permite la repetitibilidad, ello nos lleva
mas bien a la causalidad formal, aunque la causalidad hoy en dia se reconoce mas bien como no lineal y discontinua
e incluso probabilistica. El hecho de que las causas inteligentes s0lo actien en presencia de causalidades material y
eficiente, ha orillado muchas veces a intentar reducir el fendmeno causal a alguna de estas dos.

Este fue el viejo proyecto positivista que intentaba explicar incluso la dinamica de la accion humana
refiriéndolo a la operacién de sus componentes, aunque muy pronto tuvo que reconocer que la accién del hombre
genera una singularidad tal en sus acciones que es muy complejo extraer de ella una ley rigurosa, pues aunque se
presentan de modo interconectado no necesariamente dan pie a una organizacion.

Pero no radica en ello el abandono de un proyecto de tal envergadura, sino en que la accion individual y
colectiva humanas generan novedad y creatividad intermitente y continua, en las que no queda claro si sus
elementos son procesos naturales (como en la biologia), con historias causales genéricas (como en la medicina) o
entidades como en la fisica o la mecanica clasica, o cualidades segundas como en literatura.

Asi pues, la nocion de causalidad ha tenido una dificil acogida en los entornos cientificos modernos; y en
los contemporaneos parece apenas recuperar un lugar. Kant le devuelve su necesidad pero le quita su alcance
ontologico, y a finales del siglo XIX se tiene claro que la fisica no necesita conocer la naturaleza ni las causas de los
fendmenos que investiga para pretender describirlos.

Para el positivismo en las diversas formas de Comte, Duhem y el Circulo de Viena, la investigacion de la
causalidad no forma parte del programa de las filosofia de las ciencias, aunque todos ellos de algin modo
reconocen que es imposible explicar la organizacion social y politica, y la construccion democratica de la accion
humana sin una referencia a la causalidad en su sentido de imputaciéon moral o juridica. Sin embargo, las ciencias
de la vida y la medicina de principios del siglo XX, nos recordaron el protagonismo causal en un continuo que va
desde las ciencias tedricas hasta la tecnologia. Ante un universo que se muestra cada vez mas complejo, la
causalidad parece recuperar su crédito pero parece sin poder hallar su identidad propia.

La estructura del concepto de causalidad parece haberse diversificado; los modos y técnicas de la
investigacion causal evolucionado; y en la pretension de explicar como nacen, se desarrollan y funcionan los
procesos de la naturaleza, parece que se requieren otros conceptos que en su transversalidad completen la malla con
la cual dar integracion a los fendmenos naturales. Hoy la sola referencia causal no basta en un mundo
intrinsecamente complejo, sino que se hace necesaria la incorporacion de la emergencia y forma para intentar dar

una lectura unificada del mundo material.

Emergencia y novedad natural

227

tardio aunque lingiiisticamente ya estd asociado con distinguirse, sobresalir. Su uso para explicar efectos que e

El problema de la emergencia radica en la explicacion de la aparicion de lo nuevo. Su uso filosofico es



ENERO
2014

Emergencia, causalidad y forma: conceptos transversales en el andlisis filosofico de la naturaleza | Héctor Velazquez Fernandez

resultan mecanicamente a partir de causas, se debe a Henry Lewes, quien distinguia hechos emergentes (que no
pueden predecirse con exactitud a partir de las condiciones anteriores de un experimento) de resultantes
(predecibles a partir de condiciones antecedentes).

Pero sera el contexto bioloégico de mitad del siglo XIX el que traiga a colacion la nocion de emergencia
como un criterio explicativo de la aparicion de la complejidad nacida a partir de simplicidades anteriores. No se
trata del problema teoldgico de la creacion a partir de una nada, sino el surgimiento a partir de un poco, una especie
de creacion continuada: la célula a partir de la materia viva, el cerebro a partir de células embrionarias, o aparicion
de formas a partir de lo que se considere una posible preexistencia de las mismas.

Para un enfoque realista se trata de un problema ontologico, mientras que para un positivista de un asunto
metodologico. El reduccionista intentara explicar que los fendmenos se distribuyen en planos diversos o niveles de
jerarquia en los que cada nivel superior se reduce al inferior: lo psiquico a lo fisioldgico y éste a lo fisicoquimico;
éste a lo cuantico, y éste a su vez a su representacion colectiva de los fisicos, que se reduciria a quienes se dedican a
la investigacion de subparticulas, y éstas a estados cerebrales, con lo que se cerraria el circulo de la reduccion.

Por su parte, quienes apuestan por la emergencia como creatividad natural, si bien explican los fenomenos
superiores por su nivel inferior y dependen de él, no se deducen de €l, sino que suponen una discontinuidad y no
previsibilidad de un peldafio al otro.

La emergencia pasa asi de ser un enigma (la imposibilidad de reducir el movimiento vital al mecanico,
explorada por la escuela francesa); a ser un hecho (una discontinuidad cualitativa de la evolucion sobre un fondo de
crecimiento continuo de complejidad), que seria mas bien objeto de estudio del emergentismo britanico; hasta
convertirse en un proceso analizable cientificamente mediante el crecimiento de complejidades que inducen
cambios de nivel, en un sentido mas propio del estudio del siglo XX.

La vertiente francesa era muy sensible a la morfogénesis, y el intento de conciliar el mecanicismo fisico
con la espontaneidad vital y la libertad humana. No niega el protagonismo de unos en otros, sino que intentan
aclarar como es que se articulan. Muy pronto su pretension conciliadora fue calificada de metafisica, puesto que
deseaban armonizar necesidad y libertad, causalidad mecanica y causalidad libre, explicacion cientifica de la
conducta y responsabilidad moral, y hasta ciencia y religion. Tanto por parte de los filosofos abiertos a las ciencias
como por los cientificos receptivos a la filosofia.

El problema es que para los autores de la transicion entre los siglos XIX y XX, el universo aparece como un
todo sin huecos para la emergencia de novedades. Ya lo sostenia Descartes con su idea de la cantidad de
movimiento constante, ante lo cual la voluntad s6lo podia redirigirla, pero no aumentarla ni disminuirla; a lo que
Leibniz responderia con la armonia preestablecida y Kant con la independencia entre fendmenos fisicos y
espontaneidad radical de la libertad. Los cientificos mas reputados del XIX pensaban que los cuerpos vivos e inertes
funcionaban con la misma arquitectura de fondo: Bernard, Humboldt, Berzelius, Berthelot, Huxley.

El emergentismo britanico tendra una apertura a reconocer que el todo es mas que la suma de sus partes,

que el proceso evolutivo es un surgimiento continuo de totalidades nuevas, cuya complejidad va en aumento (y



Héctor Velazquez Fernandez | Emergencia, causalidad y forma: conceptos transversales en el analisis filosofico de la naturaleza

cuya apariciéon no es predecible, aunque pueda explicarse con posterioridad). El emergentismo tiene su primer
proceso en Bergson (Evolucion creadora, 1909) y su culminacion en Whitehead (Proceso y realidad, 1929).

La emergencia como llegada de lo nuevo reserva su campo al mundo de la vida, el psiquismo y el
pensamiento reflexivo. El sistema emergente es entendido como un sistema nuevo de relaciones internas como
entidad nueva, cuya expresion es la relacionalidad intrinseca.

Ante la aparicion de la novedad, el emergentismo presenta tres opciones: el vitalismo sustancial, el
vitalismo emergentista y el mecanicismo. El mas complicado es el mecanicismo pues para justificar la coordinacion
de su exceso de finalidad y ajuste de piezas, aduce la necesidad de un ingeniero inteligente, que hace recordar la
teologia fisica del siglo XVIII.

En el VI congreso mundial de filosofia en Harvard de 1926, Lovejoy insistié en que la epigénesis era
rechazada en la biologia del XIX ante la idea de la preformacion de la causalidad (segun la cual no se halla menos en
las causas que en los efectos), que los pensadores juzgaban falso porque el pollo no esta preformado en el huevo y
el embridn no es un homunculo, sino que emergen nuevos tipos de cualidades, seres o sucesos: la sintesis quimica
crea un cuerpo nuevo, y la evolucion bioldgica fendmenos psiquicos que no estaban preformados en el mundo
fisico, como el sentir.

Se debe a René Thom en Estabilidad estructural de 1972 la propuesta de que la estabilidad de las formas
vivas y la epigénesis escapan a la reduccion molecular. Asi la morfogénesis dio lugar a catastrofes y reequilibrios.
Si bien es cierto que Thom no es emergentista y no cree que en el organismo acabado haya mas que en el germen, si
acepta que la forma exige un trato nuevo, para hacer inteligibles las transiciones del nivel molecular al celular y de
ahi a las regulaciones globales del organismo.

Segln esta lectura, el caracter emergente de un sistema esta relacionado con la no previsibilidad de su
comportamiento global, y la conformacion de modelos que lo mismo sirven para explicar el reajuste ecologico
posterior a la extincién de una especie, que la propagacion explosiva de una epidemia; como se infiere de los
estudios de Mandelbrot, Prigogine o el mismo Thom. La explicacion de la novedad es imposible si no se parte del
analisis de las estabilidades originaria y resultante, lo cual sugiere redimensionar no sélo la nocién de causa y

emergencia, sino la de estabilidad o forma.

La forma y su entidad

En su sentido mas global, forma se relaciona o con un grupo de sujetos o con el conocimiento. Forma
aparece lo mismo en el contexto de lo geométrico, que en el de la percepcion visual o la fisica de los sistemas
complejos, la quimica o la embriologia. También hay enfoques formales en la logica y las matematicas, y sobre
todo en la lingiiistica y hasta en la estética.

Pero en su relacién con causalidad y emergencia, forma aduce mas un sentido de constitucion de

entidades; donde forma se opone a no formado, a materia en espera de actualizacion. La forma se opone a unidad o

ENERO
2014



ENERO
2014

Emergencia, causalidad y forma: conceptos transversales en el andlisis filosofico de la naturaleza | Héctor Velazquez Fernandez

mantenimiento, que es su esquema constitutivo u objetivo. En el sentido de captacion, forma se opone a lo que no
se capta, que es su esquema subjetivo.’

En el esquema constitutivo, la forma es independiente de la materia. En un cierto sentido forma aduce
independencia de contextos teodricos y practicos, una normatividad propia. Por eso se habla de contextos
Jformalmente correctos o que respetan la formalidad gramatical.

De cualquier modo el estudio de la forma insiste o bien en la forma como un todo o en la forma como lo
que dota de sentido, o en la forma como produccion de la naturaleza. La forma como percepcion es abordada por la
Gestalt, que supone que nuestro sistema sensible s6lo capta informacion que una estructura superior se encarga de
organizar. Es el problema de la forma perceptiva: por qué y como percibimos una realidad y no los puntos y lineas,
por un lado y el significado por otro.

En la forma entendida como aquello que estd mas alla del sentido, se incluyen la formalizacion, el
estructuralismo y la informacion, donde la forma refiere a la identidad del objeto del cual es forma. Es el sentido de
la forma y las reglas logicas, de las teorias formales, de los modelos, de las estructuras de conocimiento y
expresion, de la traduccion de un ambito a otro segin reglas, de la descripcion de un sistema en virtud de su
informacion efectiva.

Pero la recuperacion real de la nocion de forma esta relacionada con la génesis de esas formas, como ya se
aventuraba con ocasion de la emergencia. La forma asume una significacion histdorica que vio bien Aristoteles, y
que advierte René Thom en la teoria de las catastrofes, donde las formas determinan al sistema, como se

comportara y como se le reconocera.

Conclusion: las tareas pendientes de una filosofia de la naturaleza renovada

El estudio de la naturaleza y las implicaciones filosoficas de la lectura cientifica de la realidad exigen
advertir los presupuestos de la objetividad cientifica como una continuidad del conocimiento ordinario, por un lado,
pero también un enfoque adicional: la integracion de los fendomenos, la identificacion de los criterios de interaccion,
la aparicion de verdaderas novedades y la direccion de las mismas; si bien todas ellas son abordadas desde
diferentes disciplinas cientificas, también contribuyen a su estudio el arte, la sociologia y la antropologia.

La vision unificada del mundo no puede lograrse en clave generalizante, con la incorporacion de mas datos
y detalles sin la integracion que les dote de sentido. Se requiere un paso adicional que no es Gnicamente epistémico
porque compromete el comportamiento ontologico de las entidades fisicas, y por ello reclama una vision filosofica
de la naturaleza, mas alld de la objetividad metodologica cientifica que pretende funcionar como modelo de

racionalidad.

? Para un anélisis de la nocion de forma y su transformacion en la de ley fisica, asi como una revision critica sobre el papel de la complejidad en
el mundo fisico, véase el excelente trabajo de Juan Arana, Los sotanos del universo. La determinacion natural y sus mecanismos ocultos,
Biblioteca Nueva, Madrid, 2012, caps. 3,4, 8 y 9.



Héctor Velazquez Fernandez | Emergencia, causalidad y forma: conceptos transversales en el analisis filoséfico de la naturaleza

Se requiere la identificacion de la peculiaridad de los mundos fisicoquimico, bioldgico y humano, como
ambitos que permitan una distincion puntual de sus componentes, pero también se exige una inteligibilidad entre
esos sectores en virtud de nociones que recojan comportamientos ontoldgicos coordinados, como ocurre con la
causalidad, la emergencia y la forma, que como nociones transversales nos dejan nuevas tareas a quienes nos hemos
interesado por una filosofia de la naturaleza que retome los enfoques que hasta ahora sdlo habian tenido lugar en
ciertos sectores de la filosofia de la ciencia.

La propuesta de Andler, Fagot-Largeault y Saint-Sernin, representa un buen avance en la identificacion de
las nociones que integren no solo la explicacion de la naturaleza, sino los fendémenos mismos. No como una
propuesta epistemoldgica mas sino como una via para dar cuenta del devenir ontologico de la realidad.

Habria varios puntos atin que afinar sobre la identificacion de la causalidad, la emergencia y la forma
como nociones transversales en el funcionamiento natural, pero al menos parece que con esta su vencia algo se ha
avanzado en el abandono de una vision jerarquizaste de la physis y hacia una comprension mas reticular, donde
todos los elementos de la naturaleza comparezcan igualmente como protagonistas, no sélo como resultado de un
analisis separador y aislante, sino como un ejercicio para hallar el fundamento de la naturaleza y sus fenémenos.

Aunque la propuesta es buena, parece que en este sentido la tarea apenas y estd por comenzar.

ENERO
2014






Hernan Villarino | Vivir segun la naturaleza. El caso de Séneca y Epicuro

Vivir segun la naturaleza. El

caso de Séneca y Epicuro

Living according to nature: Seneca’s and
Epicurus’ case

Hernan Villarino

Departamento de Bioética y Humanidades
Médicas, Escuela de Medicina
Universidad de Chile
hernan.villarino4@gmail.com

Resumen

Vivir segtn la naturaleza en la antigua Grecia se presento,
como Jano, con una doble faz. Por un lado la religion
dionisiaca, orgiastica, y por el otro las filosofias ascéticas
tales como el estoicismo y el epicureismo. Estas ultimas
apelan ambas a la libertad como ingrediente fundamental
para la autoconfiguracion de la vida humana, sin embargo,
dentro de su unidad de sentido presentan también notables
diferencias que a nuestro juicio se deben al caracter utopico
del primero en contraste con la visién sin salida del
segundo. Por otro lado, ambas filosofias constituyen dos
concepciones del mundo, lo que supone dos psicologias
distintas no obstante un s6lo método para la aprehension de
la vida psicolégica, lo cual se diferencia del modo en que la
psiquiatria moderna, basado en rasgos y funciones,
aprehende las personalidades.

Palabras Clave

Estoicismo, epicureismo, ascesis.

Abstract

To live according to nature in the former Greece appeared,
as Jano, with a double aspect. On the one hand the dionisiac
orgiastic religion, and, on the other, such ascetic
philosophies as the Stoicism and Epicureanism. Stoicism
and Epicureanism appeal both to freedom as a fundamental
ingredient for the autoconfiguration of the human life.
Nevertheless, inside their unit of sense they present also
notable differences which, to our judgment, they are due to
the utopian character of stoicism in contrast with the vision
without exit of Epicureanism. Furthermore, both
philosophies constitute two conceptions of the world, which
implies two different psychologies and nevertheless only
one method for the apprehension of the psychological life.
This differs from the way in which modern psychiatry,
based on features and functions, study personalities.

Keywords

Stoicism, Epicureanism, ascesis.

Fecha de entrada: 05-10-2013 Fecha de aceptacion: 21-11-2013

ENERO
2014






Hernan Villarino | Vivir segun la naturaleza. El caso de Séneca y Epicuro

Vivir segtn la naturaleza. El caso de Séneca y Epicuro
Living according to nature: Seneca’s and Epicurus’ case

Hernan Villarino

Departamento de Bioética y Humanidades Médicas, Escuela de Medicina
Universidad de Chile

hernan.villarino4@gmail.com

Introduccion

Entre los griegos, vivir seglin la naturaleza se mostré y se vivio de una forma polar y hasta antagénica. En
uno de sus extremos estaba la religion dionisiaca, con su festivo y periddico retorno a la naturaleza a través de la
subversion del orden social y la liberacion de los impulsos y represiones con las que y en las cuales éste opera
habitualmente. Habria, segin esta concepcion, un fondo natural, pristino e invariable, que es el constituyente mas
real y mas profundo de la vida humana, el que sin embargo, paraddjicamente, no es apto para la vida en sociedad.
La vida de la comunidad, para atender esta disociacion, se distribuia en periodos orgiasticos, durante los cuales se
ponia el individuo en contacto con su condicién nocturna, onirica y deseante, y otros, de caracter ascético, que bajo
la inspiracion de Apolo, el dia, la luz y la razon se vivia en sociedad restringiendo, postergando o acallando lo
anterior. Esta division se conserva a su modo en la actualidad, y autores como Nietzsche o Freud son buena prueba
de esta percepcion del caracter escindido de la vida humana.

Sin embargo, para algunos otros, aun en la misma Grecia, la naturaleza del hombre se identificaba con la
libertad. De acuerdo con ellos la naturaleza humana real, vivida y conocida no es algo dado sino decidido y elegido.
A nuestro juicio, dos representantes de este modo de entender las cosas son Séneca y Epicuro, a cuyas doctrinas
quisiéramos referirnos ahora, entendiendo que en rasgos generales hay dos psicologias. Una, la dominante, es de
naturaleza nocturna, la otra es la de las concepciones del mundo. En este trabajo hemos adoptado este segundo
punto de vista, y con ese objeto hemos elegido nuestros casos con la idea de explorar si la libertad provee de una

imagen unitaria y adecuada de la condicion humana.
I. Séneca

Vivié Séneca en un periodo confuso, en el que el sentido de la bondad tradicional habia sido quebrantado y
en sustitucion suya se buscaba el placer. Nacido en Coérdoba, era de cuna noble y rico por afiadidura. El estoicismo
romano fue una doctrina aristocratica, pero nacié en la cabeza de Zendn, un emigrante oriental avecindado en
Atenas, y su representante maximo sea quiza Epicteto, que no sdlo no era patricio sino que era el esclavo de un
patricio. Si bien el estoicismo fue una filosofia nacida en un ambiente de expatriados y desheredados cautivo a los
seflores de la época, del mismo modo que Socrates, hijo de un picapedrero, conquistd a Platon, que descendia de

reyes en linea directa. En Roma prosperd de preferencia en el ejército y la nobleza; incluso uno de sus autores mas

ENERO
2014



ENERO
2014

Vivir segun la naturaleza. El caso de Séneca y Epicuro | Hernan Villarino

conocidos, Marco Aurelio, el ultimo de los antoninos, fue emperador a finales del siglo 11 d.C. Su hijo y sucesor,
Coémodo, en el portico del siglo 111, abre, no obstante, la mas turbulenta, desquiciada e irremediable época del
Imperio.

Es muy equivoco, a nuestro juicio, asegurar, como se hace en nuestros dias, que la filosofia es la propiedad
o expresion de una determinada clase social, porque en todas ellas encontramos todas las filosofias. La filosofia es
la respuesta a un llamado de la razon, que pertenece a todos los hombres. No es patrimonio de nadie en particular,
ni representa ni encarna a ningin estamento, asi es que Cémodo, el hijo de un estoico, pudo ser un desalmado, del
mismo modo que el hijo de un desalmado puede ser estoico. La filosofia no viene inscrita en los genes, tampoco se
transmite y aprende pasivamente, es un acto personal del cual la persona que lo realiza es la unica responsable. Pero
también es un acto comunicativo, para filosofar uno ha de sentirse intimamente concernido por lo que dicen y
piensan los demas. Por eso, aunque esta plenamente justificado que uno adopte en la vida la postura que mas le
acomode o le convenza, es injustificable negarse a oir a los otros. Para Jaspers, filosofia hay sélo una, aunque
empiricamente desgarrada en infinitas expresiones y polaridades que no se anulan entre si sino que vuelven con
cada gran filosofo.

Si es verdad que hay grandes fil6sofos entonces en la filosofia hay una jerarquia, pero si nos preguntaran si
el estoicismo es una gran filosofia quedariamos perplejos. Es quiza relativamente facil descubrir una filosofia
trivial, pero es muy dificil decir, en este terreno, en qué consiste la grandeza. En tiempos recientes una cierta moda
sostenia que la filosofia helenistica era muy inferior a la que le precedid. Sin ningun tropiezo ni rubor se aseguraba
que toda ella consistia en unas cuantas recetas para alcanzar la ataraxia, pero sin ninguna altura especulativa, rigor
logico, ni potencia metafisica. Incluso se la ha llamado, despectivamente quiza, la época de los moralistas menores
o de la filosofia terapéutica. Sin embargo, aquellos presuntuosos autores deben haberse dado con un palmo en las
narices cuando en el acto siguiente del drama la rueda de la fortuna puso a la logica estoica como el antecedente
mas sefialado de la moderna ldgica analitica.

Ahora bien, los motivos de aquellos autores es comprensible, porque la pregunta primera del estoicismo es
la pregunta practica por el como se ha de vivir junto con el esfuerzo para hacerlo del modo elegido. A diferencia de
otras no es la pregunta por el ser, el alma, el cosmos, etc., la que primariamente lo mueve. Pero como la filosofia es
un recinto infinito que tiene infinitas puertas de entrada, al hilo de la primera aparecen después todas las demas
preguntas, de modo que también posee una logica, una ética, una metafisica, una cosmologia, una notable y sutil
psicologia, etc.

Pareciera que la pregunta por el como se ha de vivir se torna acuciante en la desdicha, o cuando el mundo
conocido se desmorona y desploma hecho afiicos; los felices no necesitan hacérsela y seguramente no se la hacen.
Pero si el estoicismo es un filosofar en la desdicha no por eso es una filosofia desdichada, mas bien todo lo
contrario. No se trata de una queja lastimera, sino de la enérgica, atlética y contagiosa respuesta a una situacion
humana irremediable, opaca y comprometida, pero donde a pesar de todo, sin entregarse ni bajar los brazos, el
agente conserva el mayor de los bienes: la libertad.

Séneca, con toda probabilidad no es el mas original de los estoicos, aunque sin duda es el que mejor



Hernan Villarino | Vivir segun la naturaleza. El caso de Séneca y Epicuro

escribe. Al igual que Platon su vocacion era el teatro, pero a diferencia suya redacté efectivamente algunos dramas.

Aqui, en todo caso, s6lo nos proponemos revisar su idea del sumo bien.

El bien y el placer

Aseguraba Maria Zambrano que Séneca escribié en momentos de inaudita turbulencia politica, en época
tan dura y de tanta ruindad como se quiera pensar, pero ante la tribulacion de los tiempos, agregaba, “dedico la
sutileza enrevesada de su mente, y hasta sus mafias de buen abogado, a engendrar en el hombre el tnico remedio
que vislumbrara, la resignacion, que no era un simple anestésico sino que engendraba en las humanas criaturas una
actitud, una cierta alma templada y acordada, una armonia”. El trabajo de Zambrano sobre Séneca se propone y
alcanza una incomparable recreacion del espiritu que anima al estoicismo, ademas es uno de los textos, aunque
breve, mas hermosos y conmovedores que conocemos del filosofar en lengua castellana.

Por lo pronto, realiza Séneca una abogadil defensa del sumo bien, ponderando sus cualidades y cotejandolas con
los supuestos beneficios, pero quiza auténticas desdichas, que se derivan de la btisqueda del placer. Por eso, no
opone el mal al bien, como es tradicional, sino que enfrenta al bien con lo que en el sentir de los hombres es asi
mismo un bien: el placer, pero cuya naturaleza es en realidad fragil, porque aunque alcanza velozmente la cima con
la misma rapidez conduce al cansancio, el vacio y el hastio. Por un mero juego de oposiciones, y sin necesidad de
enumerar sus virtudes, el sumo bien se perfila como lo que a diferencia del placer es duraderamente satisfactorio,
inquebrantable, continuo, y que llena el alma de una auténtica paz sin dar lugar ni al remordimiento, ni al
aburrimiento ni a la hartura. Sin haber dicho nada Séneca lo ha dicho todo, presentando al sumo bien como lo mas
deseable y verdadero, como lo que constituye la auténtica busqueda del hombre despierto que sin errar se atiene a la
naturaleza de las cosas huyendo de las quimeras amargas y los ensuefios insustanciales y volatiles.

En terminologia moderna, lo que a nuestro juicio ha hecho aqui el estoicismo es distinguir firme y netamente el
goce del placer, y apostar decididamente por el primero. Y este hallazgo, tantas veces olvidado, sin duda que no es

el unico realizado por la filosofia antigua que sigue teniendo valor para la psicologia del presente.

La felicidad y la publicidad

Pero entonces, partiendo de lo que dice, ;es acaso la vida dura, los rigores implacables, la renuncia de
cualquier dulzura y levedad el contenido esencial de la doctrina que preconiza Séneca? De entrada no lo parece,
porque el cumplimiento del deber allega bienes anhelados por todos. Los hombres buscamos naturalmente la
felicidad, pero nada parece mas alejado de ella que optar libremente por una existencia llena de privaciones. Sin
embargo, ;jqué es la felicidad? La mayoria tiene ya sus propias ideas sobre este estado, y hay una amplia
coincidencia en que los placeres, las riquezas, la holganza y los excesos constituyen su materia. Pero no debemos
ocuparnos, dice Séneca, en un tono que recuerda a Heidegger, de la mayoria, no debemos seguir sus huellas. No

porque sea alla donde todos van es alli donde hay que ir. Para no caer en el error respecto de lo que buscamos el

ENERO
2014



ENERO
2014

Vivir segun la naturaleza. El caso de Séneca y Epicuro | Hernan Villarino

camino debe decidirlo la razén y no la imitacion de la mayoria. Con la razén hemos de guiarnos, agrega, para

encontrar una felicidad real, no aparencial, porque lo que pertenece al espiritu s6lo con el espiritu se ha de hallar.

Sabiduria y ataraxia

La sabiduria, que es fruto de la razon, indica que lo que constituye la real naturaleza de las cosa es aquello
de lo que no debemos apartarnos. Segiin Séneca, para ser feliz, el alma debe ser duefia de si, enérgica, ardiente,
magnanima, paciente y adaptable a las circunstancias; sin angustias, y si bien puede poseer los bienes de la fortuna
no debe ser esclavizada por ella. El alma, en definitiva, debe vivir serena y libre, ajena a todo lo que la perturba o
teme, apartada de la complacencia mezquina y de la tirania de los placeres. Y esto es lo mismo que decir que el
alma feliz desprecia las cosas azarosas y se complace en la virtud, que nada sino ella la contenta, que no conoce un
bien mayor que el que ella se da a si misma por medido de su virtud, sin prestar atencion a lo que viene de las cosas
exteriores. Para el estoicismo es la razon la que asigna el valor a todas las cosas de la vida, porque la naturaleza de
las cosas estd ordenada por una razon eterna. Por eso, la maestra de la vida es la razon, que toma de aquella su
modelo y su legalidad. La razén, que guia en la virtud y el goce, no en el placer, es la fuente de la verdad, y sin
verdad no hay dicha verdadera sino aparente. Como ensefia la experiencia, el placer también lo alcanzan los
infames, pero el bien y la bondad no resplandecen sino en una vida razonable y virtuosa.

Gracias al ejercié estoico de la razoén nada se desea ni nada se teme, por ende se permanece siempre
imperturbable. Por eso, Séneca se pregunta, ;quién podria querer abandonar este estado de inmutable tranquilidad y
gozo sereno, de reconciliacion con las circunstancias que se viven, cualquiera estas sean, para perderse en

persecucion de los azares que angustian y desasosiegan a quien se lanza tras los bienes exteriores?

Virtud y deber

Pero si a la postre parece que la virtud es calma y fruicién ;no somos virtuosos, acaso, por los deleites que
nos proporciona? Como dos mil afios después ocurrira en Kant con su imperativo categdrico, esta planteada aqui la
relacion y el eterno conflicto entre el deber y la dicha, y como Kant, también se inclina Séneca por el deber. El
deleite, dice, sigue a la virtud, sin duda, pero como un accidente afiadido; por eso, no es por él que buscamos
aquella sino por si misma. También nacen flores, agrega, en los campos de cultivo, pero los hemos arado para el
trigo. El placer no es el pago ni la causa de la virtud; el sumo bien no necesita mas que a si mismo, el placer, en
cambio, no soporta la visiéon de la muerte, ni del dolor ni de tantos otros pesares que efectivamente nos asedian,
pero que con la virtud aprendemos a tratar para que no nos mortifiquen ni desazonen. Los que se entregan al placer,
en cambio, pierden la virtud, y ademas no tienen el placer sino que el placer los tiene a ellos. El sumo bien, en
definitiva, no puede contener nada ajeno a si mismo, porque si no, ;cémo seria sumo bien? El gozo que nace de la

virtud, y la alegria y la tranquilidad que lo constituyen, aunque son bienes, en realidad no tienen parte en el sumo



Hernan Villarino | Vivir segun la naturaleza. El caso de Séneca y Epicuro

bien. Al sumo bien se lo quiere por si mismo, y aquellos sentimientos pueden ser sus acompafiantes o0 sus

consecuencias, accidentes exteriores, pero no partes de ¢€l.

El bien y el sufrimiento

Como Séneca es un buen abogado, no un demagogo, no ahorra la descripcion de la parte amarga del sumo
bien, que consiste en el cumplimiento del deber por medio de la virtud, aunque también su presentacion resulta
atractiva y estimulante. Pareciera que después de fiscalizar los placeres es capaz de tentarnos con los dolores.

Es de la vida de los dioses, asegura, de donde hemos de tomar el modelo para vivir; y del modo cémo los
dioses nos preparan a nosotros asi mismo educamos a nuestros hijos, a los que queremos por sobre todas las cosas,
es decir, en el rigor y la severidad, porque no les permitimos que se abandonen a los placeres y les sembramos el
camino de pruebas para que se endurezcan. Pero jhacemos esto porque nos son indiferentes o porque les odiamos?,
se pregunta. Al contrario, agrega, queremos que sean buenos, y sabemos que al bueno nada malo puede ocurrirle.
Las cosas adversas educan su animo y les enseflan a ser constantes y fieles, y a sobreponerse a cualesquiera sean las
condiciones exteriores. Y no es que se desee que se hagan insensibles, de ninguna de las maneras, sino que superen
con animo tranquilo los embates de la existencia. También un jefe militar, dice, designa para las tareas importantes
y peligrosas a los mejores y mas valientes, pero con ello los distingue y le muestra aprecio, reconocimiento y
admiracion; como los dioses, agrega, exigimos mas a aquellos de quienes esperamos mas, y todo lo esperamos de la
virtud. Mas atln, si preguntamos al hombre verdadero, para que responda en conciencia, ;quién de ellos no estaria
dispuesto a sobrellevar cualquier pesar, cualquier amenaza, riesgo o inseguridad para cumplir con las reglas de la
justicia? No temen éstos las cosas amargas y arduas, no se quejan de su destino, y todo lo que les sucede lo
consideran un bien. ;Pensamos, pregunta, que el justo, para aliviarse, prefiere cometer una injusticia?; no, asegura,
no importa la carga que transporte, siempre sabe como llevarla con fortaleza, y cuando nosotros le contemplamos
nos place verle luchar contra las calamidades con la serenidad e intrepidez del cazador al que acomete una fiera.
Para Séneca nada hay mas grande que un hombre valeroso que combate su mala suerte; al fin de cuentas, a pesar de
todo lo que se diga sobre el placer, la mayoria de los hombres siguen prefiriendo el destino de un Régulo' a la

frivolidad de un Mecenas.

Los males

Las cosas que regularmente llamamos males, se asegura en el estoicismo, en realidad no son tales, porque quienes

se aprovechan de ellas, en primer lugar, son los que los sufren. También cuando estamos enfermos, dice Séneca,

' General romano caido prisionero durante las guerras punicas. Se comprometié con sus captores para ir al Senado llevando un mensaje de paz, y
a volver después a Cartago. Sin embargo, luego de entregar, exponer y explicar aquel mensaje, defendi6 publicamente que para salvar sus lares y
penates, lo mas intimo y sagrado de Roma, debia continuarse la lucha hasta abatir totalmente a los enemigos. Acto seguido, sin embargo, volvio
a Cartago, aunque en realidad nada lo obligaba a hacerlo, nada excepto el cumplir con la palabra empefiada tal como desde siempre lo
demandaron lares y penates. Termin6 siendo salvajemente torturado y asesinado por los cartagineses.

ENERO
2014



ENERO
2014

Vivir segun la naturaleza. El caso de Séneca y Epicuro | Hernan Villarino

nos zajan, amputan, sangran o cauterizan, pero todo ello ocurre para la salvacion e integridad del cuerpo. {Y cuanto
mas importante no es la curacion y perfeccion de nuestro animo! Del mismo modo ;Cuantos de los deleites nos
resultan, en el fondo, perjudiciales? La virtud, por lo demas, para mostrar su existencia requiere ser probada. Quien
nunca enfrentd las desdichas, (como sabe que puede hacerlo?, se pregunta Séneca. Llevando una vida regalada,
agrega, uno termina ignorando quien es verdaderamente, y se engafla a si mismo respecto de si mismo; por eso, hay
quienes activamente buscan las desgracias, para que brille su indole y su virtud. En realidad, lo que el vulgo llama
bienes y males, la pobreza, la enfermedad, la desdicha, el exilio, la misma muerte, por el mismo hecho de que
afectan a buenos y malos se prueba que en el fondo no son bienes ni son males. También los malos son ricos y
sanos y bellos, el hombre sabio, en cambio, no quiere retener nada de aquello que todos persiguen, y nada le puede

ser arrebatado a quien no le interesa retener nada.

La ley y razon estoica del mundo

A la postre, todas las cosas que ocurren suceden de acuerdo con una ley inviolable establecida desde la eternidad.
Nada podemos cambiar en el orden del mundo. Lo que acontece, por la regularidad de las causas y los efectos ya
esta establecido desde el comienzo, y ni siquiera los dioses lo pueden modificar. Entonces, lo que quiera que sea
que nos ocurra es necesario que nos ocurra. Contra ello nada vale revolverse. No obstante, somos libres, lo que se
prueba porque podemos elegir la forma de vivirlo. En el estoicismo, si nos identificamos con el querer de los dioses
y con la razén eterna nada soportamos contra nuestra propia voluntad; ni lo mas terrible ni lo mas amargo nos es
impuesto, libremente lo asumimos. Ya que en el estoicismo nada es casual y todo necesario, s6lo nos queda

tolerarlo todo con valor, con animo sereno, sin murmuraciones ni quejas.

Las caracteristicas del estoicismo

El concepto clave del estoicismo es la resignacion ante el mal y el sufrimiento, y el maestro de la misma,
como dice Zambrano, sin duda que es Séneca. Pero, curiosamente, en nuestra época la resignacion es tarea de
pusilanimes y carece de valedores.

La primera explicacion del hombre occidental sobre el mal y los males, aquello que impregna su
imaginacion, la cifra quiza mas honda, esta tomada del episodio adanico. De acuerdo con ella el mundo y el hombre
son esencialmente buenos, y el mal es el fruto de su propia torpeza y estupidez. Esta es una version optimista,
porque si el origen del mal es el hombre, él mismo es quien puede ponerle remedio. De acuerdo con esta
interpretacion se han alimentado todas las utopias habidas y por haber, cualquiera sea su origen y su fundamento, y
no se puede negar la parte de verdad que hay en ellas porque sin duda la actividad humana es responsable de una
parte del mal que hay en el mundo.

No obstante, en el mal que es obra humana sélo una porcion de €l es realizado a conciencia, la otra es

indeliberada e incontrolable. La técnica se desarrolld con la mejor intencion de alivianar el trabajo y facilitar la



Hernan Villarino | Vivir segun la naturaleza. El caso de Séneca y Epicuro

existencia, pero produjo como consecuencia insospechada la deshumanizaciéon y emergencia de la masa, por un
lado, y la polucion contaminante por el otro, que amenaza con hacer inviable la vida sobre la tierra. Aunque quiza
se podria postular que es posible desterrar la mala fe, sin que hasta la fecha nadie sepa como, dado que en realidad
no conocemos todas las consecuencias de nuestros actos nunca sera posible erradicar del todo el mal no conocido
que provocan y provocaran aun nuestras actividades mas inocentes, de los cuales también somos responsables.

Puesto que el mal, independientemente de la voluntad y propositos humanos termina siempre
reapareciendo, en el pasado se elaboraban teodiceas adanicas para exculpar a Dios. Lewis dice que el dolor es no
solo inevitable sino la prueba de una gran sabiduria, porque sin él no sabriamos que estamos enfermos, o nos
destruiriamos irremisiblemente sin que nada nos avisara que acometemos empresas peligrosas, como por ejemplo el
simple coger agua hirviendo. Para Scheler, en cambio, en el dolor fisico hay algo incomprensible, incluso absurdo,
cuando lo vemos como sefial para el sostenimiento de la vida. Sufrimos dolores atroces si nos sacan las ufias, pero
quedamos insensibles cuando nos rebanan el cerebro, que es un 6rgano harto mas esencial que las ufias. Por lo
pronto, el mal de Alzheimer demuele el encéfalo con total sigilo y discrecion, alegremente y sin provocar la mas
minima molestia, y es en realidad dificil hallarle un sentido a todo el sufrimiento que contemplamos en la
psiquiatria. En todo caso, si el dolor sirviera de aviso pregunta Scheler, juna inteligencia absoluta no pudo disefiar
otro sistema menos barbaro?

Cuando se arguye que el dolor es un mecanismo adaptativo seleccionado inconsciente e indeliberadamente
en la naturaleza por las ventajas que ofrece, en el fondo se brinda una nueva teodicea sedante y consoladora, que
donde antes decia Dios ahora dice evolucion, pero que no evita volver a preguntarse qué mundo es este donde el
dolor y el sufrimiento constituyen ventajas adaptativas. La vida, y la materia, aparecen aqui traspasadas por un
drama existencial que en el pasado radicaba en la misma fuente divina; pero so capa de naturalismo se hace una
reivindicacion ingenua del mal, cuyas consecuencias, si uno se lo tomara realmente en serio, serian desoladoras e
impensables.

Por otro lado, la imaginacion cifrada de occidente ha estado dominada también por otra tradicion biblica,
la que arranca de Job, quien no se aviene a culparse a si mismo de los males y desdichas sin cuento que padece, y
las pone como responsabilidad del mundo. A su alrededor, un corro de funcionarios de Dios lo conmina a que
reconozca su responsabilidad en sus propias desgracias, y no culpe blasfemamente a la creacion e indirectamente al
creador. Pero Job insiste, inquiere, polemiza y debate directamente con el mismo Dios, desoyendo a los papanatas
que lo rodean. Ahora bien, lo maravilloso del caso es que cuando Dios habla en primer lugar desautoriza a sus
propios abogados, tildandolos de charlatanes, ignorantes e insensibles, y, en segundo lugar, condiciona su respuesta
a que Job le conteste una serie de cuestiones que él plantea. Como evidentemente Job no tiene idea de aquello sobre
lo que esta siendo interrogado, el asunto de fondo queda reciprocamente sin respuesta. Si Job no conoce ni siquiera
la parte, ;como podria explicarsele el todo? Lo esencial es que Dios mismo reconoce la realidad del mal y el
sufrimiento, rehtisa a explicar su necesidad y los deja como incomprensibles, de modo que no hace una teodicea ni
tampoco demagogia. Pero puesto que en el texto aparece como que Dios mismo ha sido tentado por el demonio

para probar a Job, queda en el aire si no seran estos rasgos necesarios de la creacion y puestos alli ex profeso.

ENERO
2014



ENERO
2014

Vivir segun la naturaleza. El caso de Séneca y Epicuro | Hernan Villarino

El que el mal y el sufrimiento son inherentes al mundo, que sean parte necesaria e inextinguible de él,
aunque de modo misterioso e incomprensible, ha sido formulado antes y después de Job de muchos modos y
maneras, pero nunca con tanto €xito, en un contexto tan inesperado y con personajes tan decisivos. Adan y Job son
las cifras de dos y solo dos concepciones posibles del mundo, aunque desarrolladas en cada caso con infinitos
matices, y en las que los hombres han de vivir cuando pretenden una comprension radical de sus propias vidas.
Como son cifras aqui no cabe preguntar cual es la verdadera, porque para las existencias las dos pueden serlo y en
cada caso las dos lo son. Desde luego Job no esté solo, entre los de su cuerda podemos contar a los maniqueos, los
gnosticos, el mundo tragico de Nietzsche, el doliente de Schopenhauer, las situaciones limite de Jaspers, etc.

Comoquiera que sea, el tema que aqui nos convoca realmente es el estoicismo. Ahora bien, a la luz de la
exposicion anterior podemos inferir legitimamente que ésta filosofia estd mas cerca de Job que de Adan. Todas las
cosas que ocurren, y con ello el mal y el sufrimiento, suceden, dice Séneca, de acuerdo con una ley inviolable
establecida desde la eternidad, ley de la que no podemos cambiar un apice porque todo acontece segin la
insobornable regularidad de las causas y los efectos, y ni siquiera los dioses pueden modificarlo. Descartada queda
entonces, y en primerisimo lugar, la utopia de raiz adanica y todas sus derivaciones filoséficas y cientificistas. Pero
puesto que también el mal es ley del mundo, persiste la posibilidad de rendirse a ¢l, de exaltarlo, admirarlo,
mimarlo, celebrarlo, adorarlo, etc., como ocurre, por ejemplo, con el satanismo antiguo y moderno. Por tltimo, los
que dicen que el bien y el mal son so6lo interpretaciones humanas pero que carecen de realidad, diran quiza a sus
hijos que cambien la exégesis cuando les duelen las muelas; en todo caso, asi se ponen por fuera, quiza por encima
de la experiencia humana comin, comunicable y comunicada, de modo que no sabemos cual es el lugar que habria
de asignarseles en este antiquisimo debate.

Pero una vez reconocido el mal como sustancia inextirpable del mundo, como parte fundamental de su idea
arquitectonica, de la cual cada mal empirico es expresion, como aquello, en fin, que siempre retorna y esta presente
siempre en todas las cosas, los estoicos sacaron consecuencias originales para responder a la pregunta de como se
ha de vivir.

La primera ya la hemos comentado: son anti o extra utopicos y por ende no tenian ninguna mercancia que
vender. Pero mantuvieron ese dificil equilibrio en el que se huye del esoterismo, donde se agazapa la soberbia, sin
por eso caer en el proselitismo, que manifiesta un indiscriminado deseo de dominacion y poder. No hay doctrinas
estoicas secretas, todo esta dicho publicamente en sus textos, pero tampoco hay en ellos anzuelos ni coacciones,
so6lo una transparente voluntad de verdad y comunicacion.

La segunda, es que no hay ninglin lugar del universo donde el mal pueda ser eludido, de alli que a
diferencia de otros no crearan monasterios donde escaparse y ponerse al abrigo de las inclemencias, ni tampoco,
como Epicuro, un jardin propio donde vivir protegidos y entre amigos. No desarrollaron técnicas especiales de
meditacion, oracion ni psicoterapia, ni tampoco ritos de purificacion ni nada que propendiera a la estabilidad mental
ni emocional o porque no lo necesitaron o porque no se avenia con su caracter; en todo caso les bast6 con la razén y
la filosofia. Tan leve y esencial es el equipaje de los estoicos que algunos han creido que no tenian ninguno.

Se quedaron en el turbio e impreciso mundo de lo comun y corriente y en la situacion en que cada cual



Hernan Villarino | Vivir segun la naturaleza. El caso de Séneca y Epicuro

estaba, como esclavo o como emperador, y desde alli actuaron como pudieron, porque el poder de cada hombre es
muy menguado. No existidé una iglesia estoica, ni un partido politico estoico, con su comité central, su comision
politica y su regusto por mandar y disponer de la vida y hacienda de los otros para el propio beneficio. Sin
embargo, cuando las circunstancias lo determinaron ocuparon cargos decisivos en la administracion del Estado,
desde donde defendieron, real y consecuentemente, la idea de la igualdad entre los hombres y sus inferencias
juridicas: la concesion de la ciudadania romana para todos los habitantes del Imperio y la emancipacion de la
esclavitud.

Fueron radicalmente individualistas, no porque confiaran en el individuo sino porque la tarea de la vida se
vive a titulo personal; s6lo a la persona cabe hablarle ya que sdlo ella es responsable y puede responder, y solo en
ella, finalmente, se miden la salvacion o la perdicion. Pero que fueran individualistas no significa que fueran
antisociales, como se entiende hoy, s6lo que no creian que ninglin orden social por si mismo podia acabar con el
mal en el mundo, en cambio, bien sabian que las estructuras de poder concebidas para amortizarlo generalmente lo
agravan.

No hay, por ultimo, nada patético en el estoicismo. Aunque reconocian la necesidad inscrita en el fondo
insondable de la realidad relativa al mal y el sufrimiento, intensificada hasta el paroxismo por las condiciones de
vida del Imperio, no por ello se rindieron ni se tornaron sus aliados. Su idea de la ataraxia y la serenidad, a
diferencia de cualquier otra no estd en un imaginario mas alla de aquellos sino mas bien de cara a ellos y en ellos.
Pero asomados con entereza al oscuro corazon del mundo, los estoicos descubrieron, a pesar de todo, la posibilidad
del bien y de la vida buena. Este es un ejemplo, antes de Nietzsche, de aquello que en él celebraba Gadamer: vivir
en las condiciones extremas de falta de salida sin salvarse de la desesperacion pensando que ya pasara, sino con un
autentico imperativo categérico, sin cuya razon practica, dice este autor, no seriamos. También, nos parece, los
estoicos encarnan aquello que Heidegger consideraba caracteristico de Nietzsche: la vida que deja de clamar
venganza por el paso del tiempo y de lo que fue, ese irremediable tosigo del resentimiento.

Este es, a nuestro juicio, y dicho brevemente, el sentido de la resignacion, desapego e imperturbabilidad
estoica, que no tiene nada de pasividad ni de abandono, es mas bien uno de los ejemplos de accion y actividad mas
puras ejecutadas jamas por esa clase rara de hombres que no viven de ilusiones pero ponen en juego todas las
fuerzas que poseen, encaran la realidad terrible del mundo y hacen cuestion de si mismos. Podra uno estar o no de
acuerdo con ellos, pero de lo que no cabe duda es que en los mas de quinientos afios que transitaron por este mundo
no dejaron como herencia ninguna infamia ni vergiienza digna de recordacion. Por eso, un conocido autor del siglo

XX, Jorge Luis Borges, podia decir que atn sentia el estimulante aroma de las doctrinas del portico.

1. Epicuro

Epicuro (341-270 a.C.), nacié en Atenas en los comienzos del periodo helenistico, es decir, en aquel

mundo politico y espiritual en que las ciudades-estado precedentes habian sido reemplazadas por los

imperios y la globalizacion.

ENERO
2014



ENERO
2014

Vivir segun la naturaleza. El caso de Séneca y Epicuro | Hernan Villarino

Los historiadores la describen como una de esas épocas paraddjicas que siempre reaparecen en el curso de
la historia, en las cuales el progresivo conocimiento del mundo no humano contrasta con la pérdida de la
capacidad para entender y gobernar el mundo humano que los mismos hombres han construido pero en el
que viven perdidos e impotentes. La reseca y envejecida argamasa de creencias, usos y costumbres que los
unia se desmorona, las instituciones claudican y se hace patente que la realidad del destino humano
depende de la direccion que cada uno se da a si mismo. De alli que las respuestas creadoras son las que se
orientan por la persona, quien enfrenta la gran dicotomia del propio interés o el deber propio como formas
de encarar un mal difuso, ubicuo y mal comprendido. El dislocamiento de la verdad, y con ello de la
comunidad, obligan a cada quien a buscar de nuevo lo esencial, la salvacion, frente a una situacion sin
salida, caracterizada por los fracasos sucesivos y la violencia desatada.

En la Vida de los mas ilustres filosofos, dice Didgenes Laercio que siendo muy nifio Epicuro emigré con
su familia a la isla de Samos, y que se consagro a la filosofia desde los catorce afios de su edad. Después
de algunas peripecias, idas y venidas, se dedico, en la grata compafiia de sus amigos, a vivir y ensefiar sus
doctrinas en una parcelita a las afueras de Atenas conocida como El Jardin, en cuyo frontispicio se leia lo
siguiente: Aqui reina el placer. Pero desde un comienzo fue calumniado. Asi, Didtimo Estoico publicé con
su nombre cincuenta cartas escandalosas. Su antiguo discipulo, Metrodoro, afirmaba haberle visto vomitar
dos veces al dia por sus excesos alimentarios. Aunque siempre denostado tuvo también siempre valedores.
En la antigiiedad lo reivindic6 Séneca, y tempranamente, en la época moderna, Quevedo y Gassendi entre
otros. Lucrecio, poeta romano del siglo I, escribié un extenso y famoso poema titulado De rerum natura
(De la naturaleza de las cosas), inspirandose en su vida y reflexion.

A juicio de Laercio, Epicuro era el mas prolifico de los filésofos, porque escribié mas de trescientos
volumenes en aquella época en que no habia ordenadores ni maquinas de escribir. Pero en razon de la fama
aureolada de vicio y crapula que ha pesado sobre su vida y su obra, en donde el placer constituye el bien
supremo y la meta mas importante de la vida, los fanaticos, inquisidores y estalinistas de aquella época
quemaron y destruyeron casi todos sus escritos. Hoy solo se conserva una exigua parte, constituida por las
Cartas a Pitocles, Herodoto y Meneceo; Testamento; las Maximas Capitales; Exhortaciones;
Gnomonologio Vaticano y fragmentos de cartas y obras Perdidas. En el siguiente trabajo expondremos
algunas de las ideas capitales de este autor, tomando como referencia el libro de no mas de cien paginas
que contiene todos sus textos conservados. Hemos dividido el escrito en esa serie de temas que ocuparon a
Epicuro, y a modo de corolario quisiéramos contrastar esta doctrina con la estoica y las eventuales

relaciones que ambas tienen con el conocer psiquiatrico.

La naturaleza

En la carta a Herodoto, Epicuro expone las lineas capitales, la estructura fundamental de sus nociones

sobre la naturaleza, de modo que aunque se haya perdido sus detalladas exposiciones sobre el tema por fortuna



Hernan Villarino | Vivir segun la naturaleza. El caso de Séneca y Epicuro

poseemos el esqueleto de sus ideas.

Epicuro es un seguidor del atomismo de Democrito y Leucipo, por eso consideraba que el universo era
infinito y eterno, y que estaba constituido de atomos y espacio vacio. Los atomos son elementos invisibles,
indivisibles e indestructibles dotados de movimiento espontaneo, en virtud de cuyos choques se produce entre ellos
la solidaridad que da origen a las estructuras macroscopicas que podemos apreciar con los 6rganos de los sentidos,
a saber, nuestro cuerpo, el de los animales y plantas, el de los astros y planetas y todo lo que ellos contienen. Las
cosas asi constituidas son logica y materialmente divisibles y descomponibles hasta sus distintos compuestos
atébmicos, que son innumerables en su interna variedad y cuyo numero es infinito. El espacio, el lugar vacio donde
los atomos estan, es también infinito. Nada hay fuera de este universo asi conformado, nada, por lo mismo, puede
influir en ¢l desde fuera de él. Todo lo que hay en él estd a merced de los atomos dispuestos de alguna forma en

alguin lugar. Los mismos dioses estan constituidos por atomos mas sutiles, igual que el alma humana.

Alma y conocimiento

Conocemos con nuestra alma porque desde los cuerpos se desprenden continuamente atomos, cuyas
formas, eidolas, son las del cuerpo desde donde se desprenden y que tienen la capacidad de impresionar los 6rganos
de los sentidos. Esa perpetua descomposicion de los cuerpos, que terminaria con su aniquilacion, se contrarresta por
la también perpetua captacion de atomos que reemplazan a los que le abandonan. El alma, compuesta de atomos
mas livianos distribuidos por todo el cuerpo, tiene su propio movimiento por medio del cual confirma la
aprehension de los organos de los sentidos o encuentra en los datos de la memoria un testimonio que los contraria.
El aprendizaje es el resultado de la repetida recepcion de eidolas, que terminan por formar en la mente lo que llama
un preconcepto, con el cual es posible comparar lo que se tiene almacenado con las siempre renovadas impresiones
procedentes de la sensibilidad. El error es posible si frente a una eidola que es un simulacro infiel al cuerpo desde la
que ha emanado, la mente no encuentra otros testimonios, preconceptos, que la desacrediten.

Sostiene Epicuro, al parecer, una teoria sensualista del conocimiento, donde el conocimiento es entendido
como materia que interactua con materia. Quiza no haya en él, propiamente, una teoria del conocimiento, sino una
reduccion de la relacion cognoscitiva a otra de causa-efecto puramente material.

Como quiera que sea, de esta imagen del cosmos se desprende que nada debe perturbar al hombre
proveniente de dioses u otras creaciones supuestas en los mitos y la religion. Nada ni nadie puede obrar al margen
de la légica y composicion de los atomos. Por lo mismo, tampoco nada permanece por siempre, porque los
compuestos, finalmente, terminan degradados, incluidos nuestro cuerpo y nuestra alma. No cabe esperar ni un cielo
compensatorio ni un infierno penalizador, de alli que no tengan sentido ni los anhelos ni las angustias que la

expectativa de estas consejas alienta entre los mortales. Ni hay otra vida, en definitiva, ni hay inmortalidad.

La filosofia

ENERO
2014



ENERO
2014

Vivir segun la naturaleza. El caso de Séneca y Epicuro | Hernan Villarino

En la primera parte de la carta a Meneceo, su hijo, formula Epicuro una exhortacion a la filosofia, la que
llama a practicar lo mismo a los jovenes que a los viejos, porque en todas las edades queremos disfrutar del placer y
ser felices, es decir, vivir sanos de cuerpo y serenos de animo y no podemos alcanzar ninguna de ambas cosas si no
reflexionamos acerca de los medios que a ello nos conduce. El placer, que es la meta a la que nos encaminamos de
un modo espontaneo, estd muy lejos de consistir en excesos, como quiza podria pensarse, sino en la ausencia de
dolor y en la tranquilidad del alma, la famosa ataraxia. Por eso, ni el sexo ni la comida son por si mismos las
fuentes de la vida agradable. Es mas bien el juicio adecuado, después de examinar las causas y las consecuencias de
nuestras elecciones, quien nos indica lo que es apropiado para no vivir presas de la inquietud. Por eso, el bien
maximo y el principio de toda felicidad es el buen juicio, y sin ¢l no puede haber vida humana buena, bella y justa,
es decir, feliz.

En efecto, el hombre no puede vivir felizmente si se engafia y no conoce con precision lo que hay. La
teoria de la naturaleza le ensefia la verdad del mundo en que vive y lo que en funcidon de ese conocimiento le cabe
esperar y, sobre todo, descartar. Solo asi son accesibles las reales dulzuras de la vida, que no se ven empafiadas por
las ominosas perspectivas y las falsas esperanzas que creen descubrir otras doctrinas y leyendas.

Pero aparte de esto, el hombre, que es un ser practico, precisa conocerse para saber como ha de
comportarse en relacion consigo mismo. Del estudio de la naturaleza se derivan algunas premisas para la moralidad,
pero no todas. Aunque la doctrina de Epicuro es materialista no por ello es determinista. Si bien llevamos impresos
al nacer tendencias y apetitos no estamos encadenados a ellos, somos libres, y al satisfacerlos con precipitacion,
lejos de alcanzar el placer somos conducidos a la desdicha. Es gracias al buen juicio, adiestrado y ejercitado por la

filosofia, que se encuentra el camino a la verdadera felicidad.

Los temores

Las incertidumbres de la vida y el futuro, la ignorancia, los conceptos falsos, los mitos etc., son una fuente
de terribles temores que inundan de ansiedad la vida de los hombres. El conocimiento verdadero, en cambio, la
justa determinacion de la naturaleza de las cosas nos libera de ese tropel de miedos al que las gentes sucumben
llenas de inquietud y sufrimiento. Si no temiéramos a lo celeste, a lo que esta bajo tierra, al infinito, al futuro y al
fracaso en realidad no necesitariamos del conocimiento. Pero los tememos, dice Epicuro, por eso, la filosofia y la
ciencia son una terapéutica que aleja los malos espiritus que asaltan y a veces doblegan nuestro animo.

Para Epicuro, es el conocimiento el que nos indica que los dioses existen, porque consideraba suficientes
los testimonios que en todas partes se han exhibido para probar su realidad, lo mismo el que sean inmortales e
incorruptibles, al menos relativamente. Pero a su juicio ni son la causa de nuestra existencia ni intervienen tampoco
en nuestros bienes ni en nuestros males, por ende carece de sentido temerles. No participan ni se ocupan de nuestras
vidas y no se conmueven por nuestros sentimientos, stplicas, llantos o lamentaciones, son, sin embargo, un modelo
para nosotros, porque viven entre ellos felizmente y cultivando la amistad.

Por otra parte, el extendido y universal temor a la muerte se aplaca y desaparece cuando comprendemos,



Hernan Villarino | Vivir segun la naturaleza. El caso de Séneca y Epicuro

de acuerdo con esa formula epictrea que ha alcanzado imperecedera fama, que cuando nosotros somos la muerte no
es y cuando la muerte es nosotros no somos. Entonces, ja que vivir con aprehension por ella cuando en realidad es
nada ni guarda relacion con nosotros? No es 16gico angustiarse por la espera de algo cuya presencia no nos habra de
perturbar. El futuro, cuya incertidumbre aterroriza a la mayoria, si bien no esta en nuestro arbitrio determinarlo
tampoco estamos integramente librados a ¢l si sabemos reconocer los verdaderos bienes y los males verdaderos. La

suerte, al fin de cuentas, no influye en el hombre sabio.

Deseos y placeres

Para nada pareciera que estamos mejor dispuestos y capacitados que para perseguir y obtener los placeres.
Nuestra naturaleza lleva inscrita su busqueda y sus objetos sin requerir de adiestramiento. Sin embargo, en pocas
cosas podemos engafiarnos mas que en este asunto, por eso, su ejercicio requiere de una pedagogia. No se trata de
una moralidad que los degrade, los juzgue o los condene. Lejos de eso, todos los placeres son el mismo placer,
todos son legitimos y ninguno esta vedado, pero solo si su persecucion no acarrea un sufrimiento mayor o una
pérdida de la ataraxia.

Entre los deseos, a los que la mayoria sucumbe neciamente, algunos son necesarios y otros naturales, pero
los hay también vanos, que a diferencia de los otros no tienen limites. (Lo infinito, dice Cassirer, a lo que el hombre
griego temia, no hace referencia lo que no tiene limites sino a lo que no tiene forma, a lo indeterminado). Si lo
entendemos asi podremos guiar nuestras acciones para conseguir la salud del cuerpo y la tranquilidad del animo,
porque ni hay que precipitarse en todo los placeres ni salir corriendo de todos los dolores, a veces estos ultimos
terminan reportandonos un placer mayor.

Los deseos, que por no ser satisfechos no conducen al dolor, no son necesarios, y si son perseguidos a
pesar de todo se debe a la vanidad que tiende a lo ilimitado. Debemos, mas bien, buscar la autarquia, de modo de
limitarnos y conformarnos con poco. A fin de cuentas, lo que demanda la naturaleza es facil de obtener y con
hambre el pan sabe tan bien como el mas delicado de los manjares Si como es de regla no tenemos mucho, esto nos
ha de bastar, y si la fortuna nos ha provisto en exceso disfrutaremos de ello sin temor a las pérdidas. El placer, en
realidad lo necesitamos cuando sentimos dolor, pero sin dolor no necesitamos placer. Y no debemos en este asunto
tomar consejo de los hedonistas, porque su busqueda no desvanece sus temores ni les ensefia los limites de los
dolores y los placeres

Epicuro sufria, al parecer, de frecuentes colicos renales. Al final de su vida no interrumpia ninguna
actividad que estuviera desarrollando por su acometida. Hasta tal punto consiguié dominar el dolor, que si estaba
charlando permanecia imperturbable en esa actitud, con su tranquilidad, buen humor y bonhomia habituales, de
modo que su interlocutor no se enteraba por lo que estaba pasando. Toda la filosofia de Epicuro, dice Cioran,
sesgadamente a nuestro juicio, se explica por esta enfermedad, y por la lucha sostenida contra ella a todo lo largo de

su vida.

ENERO
2014



ENERO
2014

Vivir segun la naturaleza. El caso de Séneca y Epicuro | Hernan Villarino

El Estado

Los hombres o los animales que carecen de pactos de no agresion no tienen nocion de lo justo y viven
enfrascados en una perpetua guerra. El Estado es un bien que surge para dar seguridad, y lo justo, fundamento del
Estado, es el simbolo de lo que es conveniente para no recibir daflo ni para causarlo. Por eso, la justicia, que ha de
ser igual para todos, materializa lo que es util en las relaciones reciprocas. Del mismo modo, lo injusto es lo que no
contempla, o ignora, lo conveniente de esas relaciones. La nocion epicurea de lo justo es utilitarista, a diferencia de
los estoicos para quienes es deontoldgica. Una se basa en los resultados, la otra en la idea del deber.

En el trato con los semejantes basado en la justicia epicurea, la vida en sociedad se torna un asunto
tranquilo y placentero, que es lo que se persigue. Claro que con la existencia del Estado hay quienes desean escalar
posiciones, obtener poder y celebridad. Nada esta prohibido si con ello alcanzamos el placer, no obstante, aquello
es un bien solo si se alcanza esa seguridad que conduce a la estabilidad y la ataraxia. Sin embargo, las acechanzas e
intrigas del poder, las frecuentes revueltas y golpes, las disputas y desavenencias, etc., dificilmente otorgan
seguridad a quienes se embarcan en la vida politica. En realidad, concluye Epicuro, no es necesario llevar una
existencia de luchas y competencias, porque sabiendo que es facil obtener lo que hace falta no es dificil alcanzar lo
que hace la vida perfecta. Aun reconociendo la necesidad del Estado, Epicuro prefirio llevar una existencia retirada
y dedicada al cultivo de su jardin y de la amistad. Por ello, el filo-estoico Cicerdn, fildosofo del mas politico de los
pueblos al decir de Hanna Arendt, califico su estilo de vida como propio de cerdos. Llamaba despectivamente “la

piara de Epicuro” a sus seguidores

La amistad

La filosofia y el conocimiento de la naturaleza son imprescindibles para alcanzar la vida feliz, pero su
efecto en nuestra existencia es puramente negativo. Gracias a ellos nos aliviamos de los temores, aprendemos a
barajar los placeres y a tratar con los dolores, nos ensefian a eludir la discordia en la vida social y nos recuerdan los
peligros que en ella topamos para alcanzar la felicidad. Pero por utiles y queridos que sean, todos los nombrados
anteriormente son bienes indirectos. El unico bien directo y positivo que nos brinda la sabiduria, y el mas precioso
de todos, a juicio de Epicuro es la amistad. Por eso, dice, una sociedad basada en ella es mas estable y placentera
que otra basada en la justicia. A diferencia de lo que pensaban los estoicos, creia Epicuro que la amistad nos hace
justos y no que la justicia nos hace amigos.

Por cierto, la sociedad fundada por ¢l en torno al Jardin era una sociedad de amigos. En su testamento expresa su
desvelo individualizado por aquellos que le han acompaiiado a lo largo de la vida, y se empefia por distribuir sus
bienes acorde con sus necesidades y para la subsistencia de su estilo de vida. En ese documento queda patente que
lejos de haber vivido pensando en si, como cabria esperar en alguien que predica como meta de la vida la busqueda
del placer, lo unian a los otros dulcisimos lazos y la constante preocupacion por su destino y su propia felicidad.

Cuando el cuerpo y el alma de Epicuro, segin su filosofia, se habian disuelto en los atomos componentes, su



Hernan Villarino | Vivir segun la naturaleza. El caso de Séneca y Epicuro

amistad, lo que é1 mas aprecid, aquello en lo que puso todos sus esfuerzos y desvelos, su amistad, deciamos, seguia
existiendo a pesar de todo, y continuaba obrando entre los vivos y resistiendo a la muerte incluso cuando ya todo se

habia consumado.

Epicureismo y estoicismo

Es dificil concebir integramente el sistema epiclireo de pensamiento, porque ya no nos es accesible todo ¢él. Pero
por lo que podemos deducir de su idea de la naturaleza, del conocimiento y de la justicia (fisica, logica y ética), ni
continta ni esta a la altura de las reflexiones de aquellos que le precedieron y que ¢l conocié. Si en la filosofia,
como decia Platon, hay los amigos de la tierra y los amigos de los dioses, Epicuro pertenece sin duda a los
primeros, pero de modo tal que en detrimento de su propia filosofia es completamente sordo para los logros y
hallazgos de los segundos.

Se puede aventurar que la palabra placer, con la que es legitimo caracterizar su doctrina y con ello su
busqueda del modo adecuado de vivir, no se aproxima ni significa hedonismo, que es lo que de entrada y
habitualmente nos sugiere dicho término. En la actualidad debemos hacer permanentemente esta correccion para
poder comprenderlo. Placer, para nuestro autor, es fundamentalmente ausencia de dolor, de temor, de angustia, etc.,
es decir, paz, tranquilidad, ataraxia en definitiva.

Sin embargo, que caractericemos con una negacion el estado epicureo de placer es el fruto de nuestra necesidad
de comprension y no de la sustancia de su propia reflexion. La calma y ataraxia no son estados negativos, ni
ausencias, ni sensaciones de vacio, etc., pero a diferencia de como entendemos el placer tampoco son un momento,
un éxtasis, una culminacion. Se trata, mas bien, de un modo de vida, un estado permanente, constante e
inquebrantable alcanzado por medio del gobierno racional y voluntario que el hombre hace de su propia existencia,
movido por la reflexion y el conocimiento, y alcanzado a través del ejercicio, la practica corporal, la disciplina
mental, etc. Como en los estoicos, por placer aqui debiera entenderse goce.

Pero a diferencia de los estoicos, Epicuro cree que es posible limitar el mal y el sufrimiento, ponerse a resguardo
de ¢él, desterrarlo de la existencia por medio de un acto de la voluntad, y para ello es preciso acotar el circulo de la
propia actividad rehuyendo en particular la vida politica. Claro que a diferencia de los eremitas, Epicuro no se
propuso vivir la vida solitariamente sino en el seno de de una sociedad pequeiia donde todos son unanimes respecto
de los fines y los medios, y donde, por ende, no caben la disension ni la lucha. Por eso, es inherente a su doctrina un
cierto sectarismo, que seguramente en manos de Epicuro no alcanzo los rasgos de mezquindad que hacen
deleznable a todas las sectas y partidos. Y prueba de ello es la genuina amistad, no complicidad, que le unia a los
suyos, lo que tan claramente quedo reflejado en su bellisimo testamento.

A partir de lo anterior, y en su sustancia, /era el epicureismo, como no ha dejado de reprocharsele, indiferente a la
suerte de los otros, de aquellos, en definitiva, que no pertenecen al propio circulo de amigos? ;Consiste en ponerse
una venda en los ojos, en compaiiia de otros, para que los pesares del mundo no nos invadan, atormenten e

interrumpan nuestra propia quietud? Si asi fuera, la censura de Cicerdn apuntaria a la soberbia de todas las sectas, y

ENERO
2014



ENERO
2014

Vivir segun la naturaleza. El caso de Séneca y Epicuro | Hernan Villarino

es que pareciera que también pudiera reproducirse aqui esa practica de todas ellas que separa irremisible y
netamente el mundo de los necios del de los sabios, el de los iniciados de los ignorantes o el de los sublimes
respecto de los vulgares. Los estoicos, que aborrecian los refugios, querian vivir la vida mezclados con los demas,
aunque no como masa ni rebafio sino como personas, porque creian en la unidad y comunidad de destino de todos
los hombres cuando la vida se vive a titulo personal. Pero no se puede juzgar a Epicuro por los epictureos que le
sucedieron, aquellos que al parecer vieron, conocieron y condenaron tan malamente los estoicos romanos. En todo
caso, nos parece que el mensaje de Epicuro no se dirige a una clase ni a un tipo de hombre sino a todos.
Seguramente no queria una jardin sélo para €l sino para cada uno, por eso no meditd, reflexiond y escribidé en
términos esotéricos.

Si la postura de los estoicos cae cerca de Job, la de Epicuro, en cambio, tiene el sabor y el regusto de un
Adan que con la inocencia recuperada pretendiera instalarse de nuevo en el paraiso, pero sin ninguna conciencia de
haber mordido la manzana y de lo que eso significa. En el epicureismo, el conocimiento intelectual, que despeja y
aclara los malos entendidos, parece, a pesar de todo, poder ensefiarnos cual es el origen y el remedio del mal y el
sufrimiento para asi librarnos de ellos como si fueran meros errores de instruccion, aunque el saber de la fisica y de
la naturaleza, que ademas nunca sera completo, ni ahora ni entonces es imperativo de cara a nuestras decisiones.
Por eso, en su construccion, jalonada de aciertos y observaciones valiosas, hay también un cierto optimismo que es
totalmente ajeno a los estoicos, y que suena utdpico, ciego e inverosimil, pero que circundando toda su doctrina a

ratos la penetra y malogra.

III. Fantasia psicoldgica a modo de conclusion

Es indudable que en la imperturbabilidad y ataraxia buscada por Epicuro hay una gran similitud
psicologica con lo perseguido por los estoicos (y el reconocimiento de Séneca asi lo grafica). Por eso, un
investigador moderno podria abrumarse frente a lo antinatural y anticientifico de estas concepciones del mundo,
que parecen negar el evolucionismo, la lucha por la vida, las ventajas adaptativas, el principio del placer, etc., en el
contexto de una actitud groseramente decadente y antivital. Alarmado por la severa patologia de estos y otros
sujetos similares, concebiria acaso un tipo de personalidad, que por llamarla de algin modo denominaremos
Abstinente, la que configurada por un conjunto basico de rasgos que son constantes y estadisticamente
significativos, poseeria también otra constelacion posible de los mismos, que no se verifica en todos los casos pero
cuya presencia no niega la aprehension central. A partir de esta unidad, otro investigador buscaria sus bases
anatomicas y fisiologicas analizando las funciones comprometidas. No obstante, ¢bastan rasgos y funciones para
caracterizar una personalidad?

Parece demasiado grande el hiato que a pesar de sus coincidencias separan al estoicismo del epicureismo
como para que queden unificados basados en los rasgos comunes que presentan las personalidades que los han
ostentado. Hay en el espiritu de ambos un fondo que los hace extrafios e inasimilables. De modo que después de

todo el trabajo sintético, ;qué sabriamos sobre las personalidades Abstinentes? Por lo pronto, los rasgos en la



Hernan Villarino | Vivir segun la naturaleza. El caso de Séneca y Epicuro

descripcion son tenidos como propiedades, sin embargo, para el actor, el rasgo no es algo tenido sino querido, a
veces aborrecido, siempre es un valor o un dis-valor. Para entender a estas personalidades probablemente
tendriamos que estudiar sus ideas, biografias y situacion (y esta ultima no son los datos objetivos sino lo en ellos
comprendido), pero sobre todo su modo de hacer real y personal una posibilidad que siempre estd a nuestra
disposicion. Asi deshacemos todo el camino objetivo seguido previamente, cuyos resultados quedan expuestos al

comentario de Von Weizsicker:

Es un necio quien compra manzanas y s6lo cuenta cuantas hay y cuanto pesan, sin saber qué gusto tienen.
Este es el conocimiento decisivo, y no su contenido abstracto. Por lo tanto, este mundo de la vida pregunta
“;qué precio tiene esto, qué valor tiene aquello?”, y de este modo se origina, en el mercado de la vida, la
mercaderia espiritual como un valor. Solo el valor origina la validez; y lo que vale es verdadero para mi (p.

68).

Que la psiquiatria anduvo el primer camino y haya tenido que desandarlo lo ilustra la consideracion y
posterior rectificacion relativa a la homosexualidad.

El analisis funcional de la personalidad, por otro lado, analizado y criticado tanto por Jaspers como por
Von Weizsicker, plantea una pregunta circular por la relacion del todo y la parte, pregunta que se arrastra desde
Aristoteles y que reza asi: jvivimos porque hay funciones o tenemos funciones porque vivimos? ;La funcién es lo
primero y determinante, o es ella misma una manifestacion de la interioridad abierta del viviente? Aunque en los
estudios objetivos la funcion se toma como causa, su caracter circular no permite zanjar si en realidad es causa o
efecto. La funcion, dice Goldstein, se subordina a lo real y positivo, es decir, a la totalidad del viviente y su
esfuerzo por vivir.

Las diferencias humanas, para Jaspers, radican en la materia de lo realmente vivido en la vivencia, no en el
rasgo ni en la funcién. Por eso, en los tipos, la vivencia, que no es pura espontaneidad sino que traduce un muy
diverso trabajo o ausencia de trabajo en el quehacer del espiritu, con sus matizadas consecuencias para el vivir, es la
que otorga el peso de la realidad. De alli que, para Jaspers, lo que hace una vida total y unitaria, hasta donde la vida
humana puede serlo, no son las caracteristicas psicoldgicas sino aquello que llama existencia, es decir, el modo en
cada quien se planta en la vida a partir de un algo comun. Por el acto de decision o indecision existencial, que
unifica y constituye una totalidad viva, histérica y sometida al tiempo, las partes psicolégicamente iguales son
diferentes en relacion con la especifica totalidad a la que refieren.

Por tultimo, quien contempla un mundo espiritual, dice Jaspers, corre el grave riesgo de imponer en él sus
propias valoraciones y teorias, y por lo tanto no verlo sino que verse a si mismo en él. Foucault, al fin de cuentas,
ha creido descubrir en buena parte de la objetividad psiquiatrica valoraciones implicitas y no aclaradas. Pero, si es
preciso que yo participe de otros mundos espirituales seglin el que yo soy para poder comprenderlos, no es posible
alcanzar una objetividad desinteresada. La de Jaspers es mas bien una advertencia para controlar un sesgo

inevitable, una apelacion a la justicia con que debemos tratar todas las cosas, no a la objetividad. A la postre, el

ENERO
2014



ENERO
2014

Vivir segun la naturaleza. El caso de Séneca y Epicuro | Hernan Villarino

estoicismo se entiende mejor en contraste con el epicureismo, y viceversa, y nuestra valoracion, incluso inclinacion
por uno de ellos, facilita la penetracion y vision del otro, y de las reales coincidencias y diferencias que los unen y

separan. Quiza lo Unico que cuenta es ser consciente de ello.

Bibliografia

Séneca, Sobre la felicidad, Alianza, Madrid, 2004.

Mates, B., Logica de los estoicos, Tecnos, Madrid, 1985.

Zambrano, M., El pensamiento vivo de Séneca, Losada, Buenos Aires, 1944.
Scheler, M. El sentido del sufrimiento, Goncourt, Buenos Aires, 1979.

Lewis, C.S., El problema del dolor, Universitaria, Santiago, 1990.

Gadamer, H.G. Acotaciones hermenéuticas, Trotta, Madrid, 2002.

Heidegger, M., ; Qué significa pensar? Nova, Buenos Aires, 1978.

Jaspers, K., Psicologia de las concepciones del mundo, Gredos, Madrid, 1967.
Epicuro, Obras, Tecnos, Madrid, 1994.

Didgenes Laercio, La vida de los mas ilustres filosofos, Orbis, Madrid, 1987.
Arendt, H., La vida del espiritu, Paidds, Buenos Aires, 2002.

Von Weizsicker, V., Escritos de Antropologia Médica, Libros del Zorzal, Buenos Aires, 2009.
Macintyre, A., Historia de la ética, Paidds, Barcelona 1982.

Long, A., La filosofia helenistica. Estoicos, epicureos, escépticos, Alianza, Madrid, 1984.



revistadefilosofia.com




