pikasia

IIIIIIIIIIIIIIIIIIIII

#H62



REVISTADEFILOSOFIA.COM

PikaAid

REVISTA DE FILOSOFIA

La seleccion de originales para publicacion, se someten de manera sistematica a un informe
de expertos externos ala entidad editora de larevista y a su consejo de editorial.

Estos informes son la base de la toma de decisiones sobre su publicacion o no, que
corresponde en ultima instancia al Consejo de Redaccion de la revista y a la Direccién de la
misma.

| INDEXADA EN:

BIBLIOTEQUE NATIONALE DE FRANCE




REVISTADEFILOSOFIA.COM

PikaAid

REVISTA DE FILOSOFIA

CREDITO S | NUMETRDO 6 2 EXTRAORDINARTIO | FEBRETRDO 2 015

Director de larevista

D. Pelayo Pérez

Presidente Consejo de redaccion

Dr. Roman Garcia

Secretaria deredaccion

Dra. Noemi Rodriguez Fernandez
Relaciones Académicas e internacionales:

Director: Dr. Luis Alvarez Falcén

Consejo de Redaccion

ISSN:1885-5679
Dr. Fernando Pérez Herranz (Universidad de Alicante), Dr. Patricio © de la edicién:
Penalver (Catedratico Filosofia, Universidad de Murcia), Dr. Eikasia Ediciones
Alberto Hidalgo Tunién (Universidad de Oviedo), Dr. Roman Garcia Magquetado y disefio
(Dr. en Filosofia. Director Instituto de Estudios para la Paz), Dr. Fran Fdez Yebra

Rafael Morla (Decano de la Facultada de Humanidades, Catedratico
de Filosofia, Universidad de Santo Domingo, RD.), Dr. Antonio
Pérez (Universidad de la Laguna), Dr. Ricardo Sanchez Ortiz de
Urbina, Dr. Felicisimo Valbuena (Universidad Complutense de

Edita

Eikasia Ediciones
Bermudez de Castro 14 bajo

Madrid), Dr. Jose Antonio Lépez Cerezo (Universidad de Oviedo), 8.\/;(?3%.011

Dr. Silverio Sanchez Corredera, Dra. Alicia Laspra (Universidad de Esparia.

Oviedo), Dr. Pablo Huerga Melcén, Dr. Mariano Arias, Dr. Jacobo Teléfono: +34 984 083 210
Munoz (Catedratico de Filosofia de la Universidad Complutense de www.eikasia.es
Madrid.) Dr. Félix Duque (Catedratico Historia Moderna eikasia@eikasia.es

Universidad Autonoma Madrid), Dr. Luis Alvarez Falcén
(Universidad de Zaragoza), D. Pelayo Pérez. Foto portada: Dino Formaggio







REVISTADEFILOSOFIA.COM

PikaAid

REVISTA DE FILOSOFIA

SUMARI O I NUMETRO 6 2 EXTRAORDINARTIO | FEBRETRDO 2 015

La estética italiana de Dino Formaggio
Coordinado por Luis Alvarez Falcon

Luis Alvarez Falcn
Presentacion. La estética en Italia de Dino Formaggio, pp. 9-12.

9
ARTICULOS
Gabriele Scaramuzza
Dino Formaggio: una presentazione , pp. 13-28. 13
Dino Formaggio: una presentacion, pp. 29-42. 29
Sommario/Resumen/Abstract
Maddalena Mazzocut-Mis 43
L’azione e la materia. L'estetica di Dino Formaggio, pp. 43-54. 55
La accion y la materia. La estética de Dino Formaggio, pp. 55-66
Sommario/Resumen/Abstract
Davide Eugenio Daturi
Dino Formaggio y el problema de la Estética como "Ciencia General del arte". Regresando sobre una siempre nueva cuestion, pp. 67
67-86
Resumen/Abstract
Andrea Pinotti
Raffaello ha bisogno delle mani.Estetica, tecnica e scienza dell’arte in Dino Formaggio, pp. 87-102 87
Raffaello necesita sus manos.Estética, técnica y ciencia del arte en Dino Formaggio, pp. 103-118 103
Sommario/Resumen/Abstract
Elio Franzini
L'estetica fenomenologica di Dino Formaggio, pp. 119-132 119
La estética fenomenoldgica de Dino Formaggio, pp. 133-146 133

Sommario/Resumen/Abstract

Sobre los autores, pp. 147-148 147







pikasia

IIIIIIIIIIIIIIIIIIIII

#H62






Presentacion. La estética en ltalia de Dino Formaggio | Luis Alvarez Falcon

Presentacion. La estética en Italia de Dino Formaggio

Luis Alvarez Falcon
Relaciones Académicas e Internacionales. EIKASIA, Revista de filosofia

Con el objetivo de articular las
relaciones académicas e internacionales
con las diferentes instituciones de Europa
y de América Latina, el Consejo de
Redaccion de EIKASIA, Revista de
filosofia, les ofrece una serie de dossieres
que dan continuidad a las habituales
colaboraciones de orden nacional e
internacional. EIKASIA es un 6rgano de
difusion entre diferentes sociedades,
universidades y centros de investigacion.
Su rigor se muestra en la fecundidad de
sus propuestas y en la confianza suscitada
por los lectores. Acostumbrados a la cruda
tarea de pensar los no-pensados, o los
impensados, estas invitaciones tratan de
actualizar la novedad inacabada de la
historia de las ideas. Su actualizacion y su
vigencia son nuestro principal estimulo y
un preciado indicio de calidad.

En esta ocasion les presentamos un trabajo singular y de gran valor, tanto por su
excepcionalidad histérica como por su trascendencia tedrica. Nos encontramos ante un
conjunto de textos que trazan la semblanza de una época y el caracter y la personalidad de
uno de sus mas claros exponentes. Su completa lectura ofrece la oportunidad de encontrar una
fuente documental, testimonial y bibliografica de un momento crucial para la historia de la
filosofia italiana y del pensamiento europeo. Nuestro objetivo se verd cumplido si
conseguimos trasmitir al lector algunos recursos para reconstruir una deriva tedrica que afecta
a la estética y a la filosofia del arte, y que no es, solamente, su historia solidificada. Tanto la
historia de Europa como la de Italia van estrechamente unidas al acontecer que se narra en
estos trabajos.

Los lectores podran encontrar cinco articulos cuidadosamente presentados e ilustrados
con una edicion bilingiie. Su disposicion obedece al género de cada una de las exposiciones y
a la continuidad de sus contenidos. De este modo, la lectura constituye una buena descripcion
del clima intelectual y de los acontecimientos culturales que marcaron el derrotero del
pensamiento italiano desde Benedetto Groce y Giovanni Gentile hasta la escuela de Antonio
Banfi. Esta recepcion traerd a colacion la urgente tarea de reubicar algunos de los problemas
teoricos mas relevantes en una marcada tradicion, poniendo en juego las distintas
sistematizaciones europeas que han contribuido a la formacion de la concepcion de nuestra
filosofia de hoy.

FEBRERO
2015



Presentacion. La estética en ltalia de Dino Formaggio | Luis Alvarez Falcon

La potente personalidad de Dino Formaggio (Milan, 28 de julio de 1914 — Illasi, 6 de
diciembre de 2008), su formacion filosofica y cultural, su humildad y su incuestionable talla
intelectual hacen de ¢l una referencia fundamental en la historia de la filosofia del siglo XX.
Muchos son los valores afadidos. Por un lado, es necesario advertir sus méritos como
docente, reconocidos ampliamente por sus propios alumnos y discipulos, desde su condicion
de profesor de Bachillerato hasta la inmensa labor académica desarrollada en Milan, Pavia y
Padua. Por otro lado, es necesario sefialar su compromiso politico y su responsable militancia.
No hay que olvidar tampoco su faceta de creatividad artistica personal, tanto en el mundo de
la pintura como en el de la escultura. A todo ello hay que afiadir su coherencia en el contexto
filosofico europeo y su capacidad de transmision de un debate que todavia sigue abierto. Por
eso no es de extrafiar que la figura de Formaggio siga suscitando hoy nuestro interés, hasta el
punto de servir como catalizador de un momento clave en los albores del siglo XXI, siete
afios después de su desaparicion.

Con el titulo «La estética en Italia de Dino Formaggio», la direccion de Relaciones
Académicas e Internacionales de EIKASIA, Revista de filosofia, les presenta hoy este dossier
monografico. La estrecha colaboracion con el Departamento de Filosofia de la Universita
degli Studi di Milano ha hecho posible la edicion de los trabajos de algunos de los
investigadores mas proximos a la escuela de Formaggio y de Antonio Banfi.

En primer lugar, encontrardan la excepcional presentacion del profesor Gabriele
Scaramuzza. Su interés estriba en ser un documento vivo, una cronica de los acontecimientos
que rodean al pensador italiano. Los nombres de Banfi, Adelchi Baratono, Antonia Pozzi o
Enzo Paci se uniran a los de Mikel Dufrenne, Husserl y el propio Hegel. Entre un diagndstico
histérico lleno de referencias vividas, la cultura milanesa y la idea de hacer articularan la
raigambre tedrica en la que se instala Formaggio. Es de agradecer la sobriedad y la sencillez
con la que Scaramuzza nos describe la vivencia de una época y el rigor de su discurso. A
continuacion, la aproximacion al problema del hacer desembocara en una exposicion con el
titulo «La accién y la materian. Maddalena Mazzocut-Mis, profesora de Estética y Estética
del espectaculo, reubicara la figura de Formaggio en el contexto europeo y en la teoria
estética del siglo XX. El hacer, convertido ahora en técnica artistica, se conjugard con la
dualidad de lo estético y lo artistico. Un discurso colmado de referencias tedricas confluird en
la cuestion de la definicion del arte y en la autonomia y heteronomia de la experiencia
estética. En el centro de esta propuesta, podran leer el minucioso y detallado ensayo del
profesor Davide Eugenio Daturi. La deslocalizacion o desprovincializacion de la experiencia
filosofica italiana sera el motivo principal de una impecable descripcion de los antecedentes y
de las influencias del pensamiento europeo en Italia. La escuela de Banfi y la tradicion de
Formaggio daran cuenta del devenir de la filosofia en Alemania y Francia, y la fenomenologia
aparecera en el horizonte tedrico de los acontecimientos historicos expuestos. En tercer lugar,
la reflexion filosofica sobre la técnica artistica dard continuidad al andlisis anterior, y el
profesor Andrea Pinotti, Directeur de Programme en el Collége International de Philosophie
en Paris y profesor de la Universita degli Studi di Milano, nos acercard a la obra que
Formaggio publicara en 1953 con el titulo Fenomenologia della técnica artistica. Un discurso
perfectamente trabado en la filosofia del arte desplegara las cuestiones tedricas mencionadas
en los textos anteriores. Su perfecto dominio del contexto filos6fico nos permitird adentrarnos
en la trascendencia del autor. Por ultimo, otro de los ilustres discipulos de Dino Formaggio,
Elio Franzini, uno de los mas representativos miembros de la denominada Escuela
fenomenoldgica de Milan, cerrard este dossier monografico con un rotulo definitivo: «La
estética fenomenologica de Dino Formaggio». A modo de conclusion, el propio Franzini

10

FEBRERO
2015



Presentacion. La estética en ltalia de Dino Formaggio | Luis Alvarez Falcon

comenzard asi: “Los Maestros tienen una caracteristica relevante: nunca envejecen”. Y, en
efecto, el autor sabra cerrar la trama urdida desde la presentacion de Gabriele Scaramuzza. El
andlisis remitira a Husserl, Heidegger y Merleau-Ponty, situando el discurso en las
consideraciones sobre el hacer, el arte, la Leiblichkeit y la fenomenologia del cuerpo.

Es preciso dar las gracias al Dr. Davide Eugenio Daturi, maestro en Filosofia de la
Universita degli Studi di Milano y actualmente profesor de la Universidad Auténoma del
Estado de México, en Toluca, por la coordinacion y las labores de traduccion de este dossier
monografico. Su colaboracion ha sido imprescindible para reunir el elenco que hoy les
presentamos. Su rigor y su criterio han permitido la oportunidad de llevar a cabo este
proyecto. Deseamos que su asistencia, de aqui en adelante, nos permita ampliar nuestro
conocimiento sobre las cuestiones expuestas y sobre el desarrollo histdrico de la filosofia en
Italia. Nuestro agradecimiento se extiende a Andrea Coghi por su colaboracion en la
traduccion, y a Adriana Espinoza Cervifio y José Luis Herrera Arciniega por la revision de los
textos. Por supuesto, expresamos nuestro reconocimiento al Departamento de Filosofia de la
Universita degli Studi di Milano y a los profesores e investigadores que han participado en
esta edicion: Gabriele Scaramuzza, Maddalena Mazzocut-Mis, Andrea Pinotti y Elio Franzini.
Esperamos que sus trabajos sean de un maximo interés para nuestros lectores.

11

FEBRERO
2015



Presentacion. La estética en ltalia de Dino Formaggio | Luis Alvarez Falcon

12

FEBRERO
2015



Dino Formaggio: una presentazione | Gabriele Scaramuzza

Dino Formaggio: una presentazione

Prof. Gabriele Scaramuzza
Universita degli Studi di Milano

Sommario

L’intento del saggio e di offrire una
presentazione della personalita e del
pensiero di Dino Formaggio, al cui centro
sta il “fare”. Questo problema e da vedere
alla luce del lungo cammino che Formaggio
ha intrapreso per raggiungere i risultati
consegnati nelle sue opere. Il fare si radica
nel mondo sensibile, nel corpo, che &
sorgente di energia che dal proprio interno
richiede un’espressione di sé. Si sono seguiti
gli ambiti diversi in cui tale espressione si
articola. L’'insegnamento in primo luogo, che
Formaggio viveva come una missione;
intendeva le lezioni come un luogo di
dialogo e di solidarieta, di socializzazione;
proponeva un’idea degli studi non come
fatica e sacrificio, ma come intensificazione
di vita. Il fare si esercitava poi come
creativita artistica, nella pittura, nella
scultura, nella poesia. Della stessa fruizione
artistica aveva una  visione non
contemplativa ma attiva, che si potrebbe
sintetizzare con la formula: vedere,
ascoltare “facendo”: non fruire
passivamente, ma riversarlo in un fare. A
vari livelli: dal comprendere rifacendo per
sé (come gli avviene con un Kandinskij e con
lo Scriba del Louvre) alla comprensione
storica, fino alla riflessione filosofica. Non &
secondario per lui pensare filosoficamente
I'arte, ma anche questo si origina dal fare,
nel fare deve verificarsi e in un fare
rovesciarsi.

Resumen

El propdsito del presente articulo es
ofrecer una presentacién de la personalidad
y el pensamiento de Dino Formaggio, en
cuyo centro se encuentra el "hacer"”. Este
problema tiene que ser visto a la luz del
largo camino que Formaggio emprendid
para alcanzar aquellos resultados

consignados en sus obras. El hacer tiene sus
raices en el mundo sensible, en el cuerpo,
que es la fuente de energia que desde su
interior requiere una expresién de si. Se
recorrieron los diferentes campos en los
que dicha expresién se articula. La
enseflanza en el primer lugar, que
Formaggio vivia como una mision;
consideraba sus lecciones como un lugar de
didlogo, solidaridad y socializacién vy
proponia una idea de estudio no como peso
y sacrificio, sino como una intensificaciéon de
la vida. El hacer se practicaba después como
produccién artistica, en la pintura, la
escultura, la poesia. Del mismo goce
artistico tenia una visién no contemplativa
sino activa, que se podria resumir con la
siguiente formula: ver, escuchar "haciendo":
no disfrutar de forma pasiva, sino volverlo
un hacer. En distintos niveles: desde la
comprension rehaciendo para si (tal como
ocurre en Kandinsky y con el Escriba del
Louvre) a la comprension histérica, hasta la
reflexion filoséfica. No es secundario para él,
el pensar en el arte filos6ficamente, pero
también este acto surge del hacer, en el
hacer debe verificarse y en hacer debe
transformarse.

Palabras claves
estética

Dino Formaggio, arte,
fenomenoldgica, educacion.

Abstract

The intent of the paper is to give an
overview of the personality and thought of
Dino Formaggio, the center of which is the
"doing." This problem has to be seen in the
light of the long journey that cheese has
undertaken to achieve the results delivered
in his works. The doing is rooted in the
sensible world, in the body, which is the
source of energy that requires an expression

13

FEBRERO
2015



Dino Formaggio: una presentazione | Gabriele Scaramuzza

from your inner self. It was followed by the
different fields in which the expression is
divided. The teaching in the first place, that
cheese was living as a mission; the lessons
intended as a place of dialogue and
solidarity, socialization; proposed an idea of
the studies did not like hard work and
sacrifice, but as an intensification of life.
Doing practiced then as artistic creativity, in
painting, sculpture, poetry. In the same
artistic enjoyment had a vision not
contemplative but active, which could be
summed up with the following formula: see,
hear, "doing", not passively enjoy, but pour
it in a do. At various levels: from

understanding remaking itself (such as
occurs with a Kandinsky and the Scribe of
the Louvre) to the historical understanding,
to philosophical reflection. It is not
secondary for him to think philosophically
art, but also arises from doing this, and in
doing must occur and transform itself.

Keywords

Dino Formaggio, art,
aesthetics, education.

phenomenological

14

FEBRERO
2015



Dino Formaggio: una presentazione | Gabriele Scaramuzza

Dino Formaggio: una presentazione

Prof. Gabriele Scaramuzza
Universita degli Studi di Milano

1. Nella celebre Vorrede alla Fenomenologia dello Spirito, Hegel scrive che “il vero ¢
I’intero”, nel senso che non include solo i risultati di una ricerca presi astrattamente a sé, ma
anche il divenire che conduce a essi. Sara utile tenerlo presente anche nel nostro caso.

E imprescindibile, se si vogliono comprendere appieno la figura e il pensiero di Dino
Formaggio, tener conto anche del lungo e faticoso cammino che, nell’ambiente in cui ¢
cresciuto, lo ha condotto ai risultati che sono sotto gli occhi di tutti: un iter scolastico
anomalo, il periodo di modesta attivita lavorativa, le traversie del periodo bellico e
immediatamente postbellico; gli incontri, I’'impegno politico, il compito educativo, le sue
prime esitanti prove artistiche, i suoi primi scritti. E, in tutto questo, i progetti e le promesse
che vi avevano corpo. Che avesse una storia personale atipica alle spalle lo si avvertiva
presto. Non starod a richiamare momenti della sua biografia ben presenti a chiunque li abbia
sentiti dalla sua viva voce, o letti in scritti personali e ricostruzioni oggi diffuse tra noi'.

Sul piano della formazione filosofica e culturale, oltre che umana, 1’incontro con
Banfi fu decisivo per lui. Ne testimoniano ricordi spesso riaffioranti e mai taciuti; i non pochi
scritti in proposito®, le lettere a dir poco appassionate che gli scrisse la notte successiva alla
laurea’. Ma importante per lui fu anche, e non poco, la frequentazione di altri maestri, di
Adelchi Baratono innanzitutto (che resta comunque piu presente nella sua formazione di
quanto comunemente si ammetta®). Contarono infine gli allievi della scuola di Banfi a lui piu
vicini: Antonia Pozzi e il suo coetaneo Remo Cantoni, ma anche Giulio Preti ed Enzo Paci.
Aggiungo anzi che piu di ogni altro alunno di Banfi, infinitamente di piu, Antonia Pozzi ha
saputo cogliere tratti assai toccanti, che erano e restano i piu cari a me, della personalita di
Formaggio.

2. La sua attivita culturale si ¢ svolta anche, ma non secondariamente, in ambiti diversi da
quelli per solito pubblicizzati. E stato un maestro esemplare, per lunghi anni, nei Licei,
lasciando sicuramente un segno negli allievi. Ed ¢ stato al Liceo “Volta” a Milano, nel 1954,
che I’ho conosciuto, come insegnante di Storia romana, come allora si usava nei Licei

' Penso innanzitutto a Formaggio Dino (1997), Minima personalia. Frammento di un’autobiografia, in
“Belfagor”, 30 novembre 1997; Id., Storia di un uomo in cammino col suo carro. Autobiografia di Dino
Formaggio, in Formaggio (2003), Riflessioni strada facendo. Un cammino verso il sociale, prefazione di E.
Franzini, Milano, Mimesis, pp. 13-43. E cfr. di Teruzzi Carlo (1995), Per un incontro..., in appendice a Il canto
di Seikilos. Scritti per Dino Formaggio nell ottantesimo compleanno, Milano, Guerini, pp. 189-208.

* I principali sono raccolti in Formaggio (1996), Filosofi dell arte del Novecento, presentazione di Elio Franzini,
Milano, Guerini.

* E stato contento che le potessi pubblicare in Aa. Vv. (2007), Ad Antonio Banfi cinquant anni dopo, premessa e
cura di S. Chiodo e G. Scaramuzza, Milano, Unicopli, pp. 13-15.

* Del 1934 ¢ ’opera fondamentale di Baratono, intitolata non a caso 1l mondo sensibile. Verso Baratono, oltre
che verso Banfi, Formaggio riconosce il proprio debito in una nota all’introduzione alla Fenomenologia della
tecnica artistica. Gli dedica un bel ricordo in Studi di Estetica (1962), Milano, Renon; dove riprende anche uno
scritto gia apparso su “Studi filosofici”. Testimoniano del suo legame con questo maestro anche la prefazione a
Baratono (1966), Arte e poesia, Milano, Bompiani; e infine Formaggio (1997/98), Adelchi Baratono. Un
Maestro, pubblicato in “La riviera ligure”, a. VIII, n. 24/25, pp. 5-11, dedicato appunto a Baratono.

15

FEBRERO
2015



Dino Formaggio: una presentazione | Gabriele Scaramuzza

scientifici; e a partire dal 1955-56 per Filosofia e Storia. L ultimo anno tuttavia ottenne il
distacco dal Liceo per dedicarsi interamente all’insegnamento universitario a Pavia.

La mia conoscenza con lui si colloca, dal punto di vista dei suoi studi, tra la
Fenomenologia della tecnica artistica e L’idea di artisticita. La prima ¢ uscita nel 1953, non
per nulla ¢ la sua opera che mi resta piu cara, dato che riflette bene i sapori, il clima degli anni
in cui mi fu insegnante al Liceo. L’idea di artisticita ¢ invece del 1962, I’ho vista nascere,
risuona dei temi dei corsi universitari che ho seguito.

Ho ricordato altrove’, e lo sottoscrivo qui, I’atmosfera degli anni liceali. Nel suo
insegnamento, nel suo modo di tener lezione era presente quella "generosita di maestro", quel
“prezioso umano calore”, quella sua disponibilita di cui testimonio una volta (e sia pur in anni
antecedenti quelli in cui ’ho conosciuto i0) Banfi, in termini che certamente avrei qualche
renitenza a far miei oggi in quella forma, ma che cionondimeno colgono non poco di vero®.

3. Venendo alla sostanza del pensiero di Formaggio, centrale ¢ senza dubbio in esso 1’idea del
fare, cui tutta la sua vita era indirizzata. Egli stesso mi confesso un giorno, tanti anni fa, che
amava [’arte. Non era neppure il caso di dirlo, lo si vedeva bene, da sempre. Ma fissandomi
con uno sguardo penetrante aggiunse, increspando il tono della voce: “fare ’arte”.

Il fare affonda le proprie radici nel modo in cui Formaggio vive il mondo sensibile. La
realta del sentire, prima che ogni astratta visione, teoria, o impegno nell’ambiente in cui ¢
cresciuto, ¢ al centro della sua vita non meno che del suo pensiero. Della presa di coscienza di
questo ¢ debitore al suo maestro Adelchi Baratono: non a caso, insieme a Banfi, ¢ menzionato
in una nota apposta all’introduzione della Fenomenologia della tecnica artistica.

Si puo dire anche di lui quanto Théophile Gautier testimonia di sé: “Toute ma valeur
c’est que je suis un homme pour qui le monde visible existe”’. Anche Formaggio ¢ un uomo
per cui il mondo sensibile, soprattutto nella sua modalita di mondo visibile, esiste, in senso
forte. Non a caso nella piena maturita del suo pensiero la sua estetica si esprime come una
filosofia del corpo, come testimonia tra i suoi libri soprattutto Arte, edito per la prima volta da
Isedi nel 1973 e tradotto (grazie a Mikel Dufrenne) in francese; ma poi anche in spagnolo e
portoghese.

V’¢ ancora da notare che il mondo della sua sensibilita ¢ dominato dagli occhi; gli
ambiti dell’udito o dell’odorato sembrano suscitare reazioni meno intense in lui. Certo gli
appartiene il tatto, come testimonia il suo vivere, oltre che la sua attenzione alla scultura.

Decisivo ¢ poi anche che Formaggio appartiene al novero di coloro per cui il vedere,
I’ascoltare, 1’esperire col corpo non si chiudono in sé; non lasciano paghi di sé senza che nulla
si debba aggiungere; a tutto questo, che compendia sotto il termine di estetismo, era allergico.

> Scaramuzza Gabriele (1985), L insegnamento di Dino Formaggio, in “Dino Formaggio e ’estetica. Scritti
offerti di autori vari con uno studio di Dino Formaggio”, Milano, Unicopli, pp. 65-69; da qui riprendo alcuni
spunti che ritengo tuttora validi.

%Si tratta di una lettera priva di destinatario, scritta nel '46: Formaggio me ne ha fornito copia, lui stesso non
ricordava a chi fosse indirizzata. L ho gia citata, col suo consenso, in un mio scritto, L insegnamento di Dino
Formaggio, cit, p. 66.

7 Citato da Dessoir Max (1986), Estetica e scienza dell arte, presentazione di Dino Formaggio, a cura di Lucio
Perucchi e Gabriele Scaramuzza, Milano, Unicopli, p. 87.

16

FEBRERO
2015



Dino Formaggio: una presentazione | Gabriele Scaramuzza

L’esperienza dei sensi per lui ¢ un nucleo di energia che si irradia oltre se stesso, in un
silenzio denso di risonanze, che cercano compimenti fuori di sé. Per lui raccogliersi in sé ¢
certo importante, ma anche non basta a sé: deborda da sé e reca implicita la richiesta di segni
atti a esprimersi, a interrogare per capire meglio; coinvolge I’'impegno di riprendere
fattivamente le cose colte nelle svariate modalita disponibili, di ripensarle, fino alle forme di
conoscenza piu approfondite e alle esecuzioni professionali e artistiche piu alte.

Il mondo del sentire ha in sé I’'impulso a costruirsi in realtd viva. Anche la sua
sensibilita verso il mondo del tatto si traduce in un fare, che ¢ vivo comunicare con gli altri,
ma anche pratica della scultura. In quest’ultimo ambito I’opera sua piu toccante per me ¢
rimasta una maternitd, in vari materiali e colori; ne conservo tuttora una copia: nera, in
terracotta.

Il sensibile antecede ogni espressione data, ma cerca parole dunque, segni, mimica,
gesti per dirsi. Soprattutto avverte, € mai dimentica, lo scarto tra sé e le parole, i segni in cui si
dice. Uno scarto che si fa produttivo, stimola la ricerca di nuove parole, nuovi segni; e sempre
di nuovo torna alle cose stesse per verificarsi; non si anchilosa né si perde in costruzioni gia
date.

Un film (Formaggio ricordava quanto meno il cinema di Duvivier), una poesia, un
quadro, un paesaggio, una musica, una rappresentazione teatrale (I’ho sentito ricordare
Ruggero Ruggeri, che evidentemente aveva visto sulle scene), hanno lasciato traccia, una
lunga scia dietro di sé. Sono presenti nell’*“immediatezza” del sentire, prima che nelle
mediazioni di una teorizzazione o di una “preparazione” prestabilita. E per questo nessun
giudizio tecnico formale, va contrabbandato per giudizio estetico. Ma ancora per questo gli
eventi estetico-artistici incoraggiano uno slancio che dia seguito alle loro promesse, che dia
loro vita e realta.

4. Un primo ambito in cui la vita sensibile esplica le proprie potenzialita, innervandola di sé,
per Formaggio ¢ I’attivita didattica, per lui ai vertici di quel vivo “fare”, che costituisce il
leitmotiv di queste pagine. Per 1’insegnamento aveva una vera vocazione, una disposizione
naturale a lungo coltivata, a livelli scolatici differenti, dalle scuole elementari al liceo
all’universita; al Liceo a mio avviso si ¢ esplicata nel modo pit compiuto. La passione per
I’insegnamento gli ha dettato la scelta degli indirizzi di studio, dalle Magistrali all’Universita.
Questa attivita ha sempre poi preso Formaggio molto piu che non lo studio a tavolino, la
ricerca fine a sé, in un isolamento cui si sentiva estraneo. L’ha sempre praticato ovviamente,
lo studio a tavolino, ma finalizzandolo all’insegnamento, anche piu che alla scrittura.

Le sue lezioni al Liceo avevano una notevole ampiezza culturale, non solo
specificamente filosofica; vi tornavano temi letterari, artistici, e di attualitd. Per restare a
eventi non ancora estinti nella memoria, ricordo il suo fastidio, motivato, verso I’idea di
cultura che sottostava a “Lascia o raddoppia”. E questo proprio nel momento in cui si stava
imponendo la televisione nelle famiglie, con il noto travolgente successo di pubblico.

Il suo insegnamento agiva da forte stimolo alla scoperta del mondo della cultura, ma
anche di luoghi ed eventi densi di risonanze della vivace Milano di allora. Era un invito alla
visione, all’ascolto, alla lettura. Gli sono grato di averci per primo suscitato curiosita per
I’ikebana, 1’arte cinese, le poesie giapponesi, oltre che per 1 dipinti di Lascaux.... Per quelle
che si dicevano le arti minori insomma (gia rivalutate da Banfi), non meno che per le arti

17

FEBRERO
2015



Dino Formaggio: una presentazione | Gabriele Scaramuzza

considerate maggiori. Forti furono gli incentivi alla lettura di grandi romanzieri. Non
dimentico soprattutto che a Formaggio devo la conoscenza di Dos Passos (mi ¢ rimasto
impresso soprattutto Dos Passos, non so perché); ma ci furono anche Doblin, Pavese, per non
dire di filosofi come Simmel, Santayana, Whitehead.

Incitava a guardare le opere d’arte. Frequentare mostre ¢ monumenti rientrava tra i
compiti didattici che giustamente si proponeva; ricordo 1’entusiasmo che ci metteva e
I’impulso a partecipare che trasmetteva. Ci fu una memorabile visita guidata da lui con la
classe intera a una mostra di Mondrian, e poi alla pittura italiana contemporanea, a Palazzo
Reale; di quest’ultima mi ¢ rimasto impresso (e forse non ¢ difficile capire come mai) un
ironico dipinto di Usellini, “La filosofia dell’amore e I’amore della filosofia”. Non poche
furono anche in seguito le visite comuni a mostre di autori contemporanei, in gallerie tra
Milano e Padova.

A lui devo la scoperta dell’Abbazia di Chiaravalle - un mito per lui, e di riflesso anche
per noi. L’amore che ci comunicava per essa mi ha spinto a visitarla la prima volta una di
quelle estati. La risonanza che conservava in lui questa abbazia cistercense era legata al suo
fascino artistico, certo, ma insieme alla sua vicinanza ai quartieri operai di Milano in cui
aveva abitato, alle sue prime scorribande nella (allora) libera campagna; infine, last but not
least, gon tanta intensita nel ricordo, al nome di Antonia Pozzi, che li come noto ando a
morire".

Faceva nascere la voglia di guardare spettacoli naturali non meno che artistici.
C’erano 1 luoghi cui Formaggio tornava con insistenza, fino a farne luoghi emblematici per
noi. Mi portd una volta a Marzio coi suoi figli, alla scoperta di una bellezza naturale e di un
ambiente umano con cui aveva forti legami. Amava molto le betulle, che anch’io presi ad
amare.

Ma anche questo insegnare a “vedere” non era fine a sé; doveva costruirsi in
esperienza di vita.

5. Liceo statale voleva allora dire luogo di aperto confronto tra idee, concezioni della
vita, gusti — nel rispetto di una cornice di principi e di valori che rendevano possibile un
dialogo. Questo ¢ testimoniato anche dalla presenza di altri insegnanti di tendenze diverse, e
di non scarso rilievo, che ricordo con piacere; anche I’incontro con loro fu parecchio

formativo per noi. Per quanto riguarda la filosofia, contd molto anche I’insegnante di
religione, Leonardo Verga, poi studioso e docente universitario di vaglia, da poco scomparso’.
L’ultimo anno poi Formaggio fu sostituito da Pietro Di Vona, che si affermo poi a sua volta
come valente studioso e docente universitario, e di cui mi ¢ rimasta impressa soprattutto la
passione che ci comunico per la Fenomenologia dello spirito.

L’ambiente del liceo, tra insegnanti e allievi, era tutt’altro che “di sinistra”; la sinistra
era anzi decisamente minoritaria e per lo piu vista con sospetto; questo vale anche per altri

¥ Cfr. Bernabd Graziella (2004), Per troppa vita che ho nel sangue. Antonia Pozzi e la sua poesia, Milano,
Viennepierre, cap. XII. Papi ha scritto pagine assai equilibrate sui rapporti tra Antonia Pozzi e Dino Formaggio:
Papi Fulvio (2009). L infinita speranza di un ritorno. Sentieri di Antonia Pozzi, Milano, Viennepierre.

’ Si veda quanto meno AA.VV. (2001), Vigilantia silentiosa et eloquens. Studi di filosofia in onore di Leonardo
Verga, a cura di Franco De Capitani, Milano, F. Angeli.

18

FEBRERO
2015



Dino Formaggio: una presentazione | Gabriele Scaramuzza

licei allora considerati tra quelli piu connotati ideologicamente, come il Berchet. L’atmosfera
generale era dominata da certo conservatorismo, da reticenze e da qualche palpabile nostalgia
di un passato allora non cosi lontano. Le posizioni di Formaggio, eccentriche in quel contesto,
davano nell’occhio, ed erano non di rado vivacemente contestate in discorsi privati, ma anche
in modi pubblici. Veniva accusato di esser comunista, ed erano anni in cui non era piu iscritto
al Pci; pur avendo partecipato attivamente alla Resistenza e riconoscendosi nei suoi valori, gli
era estranea ogni retorica resistenziale; ricordo un suo sobrio e documentato accenno a
lezione in anni in cui fastidiosi toni celebrativi erano scontati. Nella scuola di allora poi le
uniche forme di partecipazione politica degli studenti erano gli scioperi per Trieste,
incoraggiati da compagni vicini al Movimento sociale.

Era palpabile inoltre una sottile forma di diffamazione, che contestava come
pericoloso e vuoto “relativismo” il mondo culturale cui Formaggio si richiamava, la scuola di
Banfi, di cui egli era I’unico rappresentante in quel liceo. Aveva alle spalle una tradizione
della cultura milanese, ma non solo questo; perché attraverso di essa si rivelava una tradizione
della cultura occidentale tout-court'’; ¢ Formaggio si rifaceva ad essa con entusiasmo e intima
persuasione. Lo sorreggeva un mondo di valori, un esercizio di libera di pensiero e di
espressione non cosi diffusi allora; sullo sfondo agiva un ottimismo certo problematico, ma
non per questo meno tonificante. Qualche mito, forse, ma fertile nei suoi effetti - che si ¢
venuto fatalmente frantumando nel nostro mondo, per lui forse prima ancora che per noi.

Vi agiva un sogno sullo sfondo, e gli sono ancora profondamente grato di avermi per
primo avvicinato a un mondo oggi cosi ingiustamente maltrattato, e che non mi apparteneva
allora. C’¢ un brano che resta tra le pagine di Formaggio che ricordo tuttora con emozione, e
che si ricollega alla vera e propria scoperta (per me era tale, dato ’ambiente di provincia
“bianca” da cui provenivo) di cid che volesse dire “socialismo”. L ho gia ripreso una volta e
voglio riportarlo qui: «Ricordo una sera del lontano 1937 (ed era tempo di novembre), alle
lauree. Una nebbiosa sera milanese, con pochi fedeli come a un rito, affondati nella
semioscurita dell'aula magna di Corso Roma, intorno al tavolo illuminato della Commissione.
In capo al tavolo - la bella testa pensosa, calda di luce, chinata sul tavolo - Baratono pareva
assorto: quando improvvisamente egli ruppe sul monotono cantilenare del candidato con una
voce strana, dolce, quasi appena soffiata, eppure rumoreggiante dentro di echi profondi e
drammatici; "Sono gli operai delle fabbriche - diceva rivolto al candidato - lei dimentica gli
operai delle fabbriche..."; ed ergendosi egli un poco ancora nella persona e nella voce, per un
istante sembro ai presenti di veder ondeggiare sopra quella grigia e soffocata atmosfera
dell'Universita italiana, la grande ombra vivente del socialismo: ci sprofondammo allora piu
strettamente dentro ai nostri cappotti, quasi per chiudere e difendere quel sogno di un'umanita
rinnovata che poche parole avevano potuto suscitare dentro di noi»''.

In questo sprofondarsi dentro i cappotti, voglio ripeterlo qui, mi ¢ sempre parso di
cogliere un tratto essenziale (tanto piu essenziale quanto meno a tutta prima evidente) della
personalita di Formaggio; o comunque un tratto a me tuttora caro. Mi rinvia a quell’“idea di
una vita vissuta tutta dal di dentro”, di cui ha scritto Antonia Pozzi e proprio con riferimento a
Formaggio, in una delle sue ultime lettere'>. So bene che la ricca e complessa personalita di

' Ne esprime bene la sostanza Franzini Elio (2009), Elogio dell’llluminismo, Bruno Mondadori, Milano. Dello
stesso Franzini (1992) v. anche Oltre I’Europa. Dialogo e differenze nello spirito europeo, Milano, Arco.

"' Ricordo di Adelchi Baratono, in Formaggio Dino (1962), Studi di estetica, Milano, Renon, pp. 290-291.

12 L ettera a Paolo Treves del 23 ottobre 1938, ora in Pozzi Antonia (2002) L’eta delle parole é finita. Lettere
1923-1938, a cura di Alessandra Cenni e Onorina Dino, Milano, p. 267. Riedita ora in Pozzi Antonia (2014), Ti

19

FEBRERO
2015



Dino Formaggio: una presentazione | Gabriele Scaramuzza

Formaggio offriva anche altri lati, ben diversi. Tant’¢: per me questo (pur cosi lontano ora)
resta quello che ricordo con piu intenso coinvolgimento, non esiterei anzi a dire con
commozione.

6. Nel suo insegnamento Formaggio ha incarnato un modo di essere nella scuola da qualche
tempo piuttosto in declino, e in quegli stessi anni contrastato da concezioni pedagogiche
inutilmente rigide, comunque chiaramente improntate a visioni del mondo anguste - e che
tuttora giudico profondamente diseducative. Con autentica passione Formaggio contestava, e
non in astratto ma sul piano della concretezza didattica, prese di posizione confusamente, e
pericolosamente, lassiste; ma anche quelle, per converso, dominate da concezioni
dogmatiche; o comunque da visioni del mondo astrattamente ideologiche. Talune gia allora
giocate sull’efficienza e sul rendimento, sugli equivoci di una “meritocrazia” che poteva
anche far riferimento a ragioni legittime, ma non di rado era fatta valere in modi quanto meno
ambigui - col rischio di contrabbandare per merito, conseguito con onesto lavoro e per sole
doti personali, quello che era frutto di posizioni di rendita, in molti sensi.

Contrastava vivacemente (e non era il solo) posizioni oggi pubblicizzate come
indiscutibili, fatte valere come incontrovertibili certezze - passando sotto silenzio quanto di
esse non a torto veniva messo in dubbio in quegli anni fertili, segnati da forti idealita. Sono in
gioco valori che giudico “non negoziabili” nel nostro stesso panorama culturale; sarebbe
senz’altro istruttivo ricordarli oggi, anche contro certa retorica (per usare un eufemismo),
quando non insensata avversione, che da tempo ha investito il mondo della scuola pubblica, se
non della cultura tout-court.

Dalle sue lezioni traspariva I’idea che il lavoro culturale non dovesse esser visto come
sterile sforzo o come dovere imposto, ma come qualcosa di coinvolgente, di capace di
suscitare un amore, di agire come una promessa di vita. Sembrava tradurre qualcosa di
presente anche nella concezione di Banfi dello studio come intensificazione della vita, non
solo come fatica o come condanna: «io non so amare lo studio — confessa in una lettera da
Berlino a Daria, la sua futura moglie, del 16 maggio 1910 — che come potenza di
ringiovanimento»'>. E ancora Banfi scrive piu tardi, nel marzo del ’43, a una sua allieva,
Ottavia Abate: «Vorrei che fossero lavori che piacessero anche a lei. Perché mi viene a volte
di pensare che si ¢ cosi abituata a un dovere impostosi, che le torna difficile porsi al lavoro
con I’anima sciolta per puro piacere. Forse mi dice, per puro piacere, sarebbe altro che
lavorare; ma non credo che sia proprio cosi. Bisogna perder [’abitudine
dell’automortificazione. Allora molte “fatiche” cessano forse d’esser tali» . In Antonia Pozzi
troviamo I’insistenza sul tema del lavoro in Flaubert, e non si tratta per nulla di un lavoro
mortificante. Per lo stesso Formaggio la tecnica artistica non ha nulla della fatica insensata, ¢
tecnica qualificata, felice nei suoi esiti, implica qualcosa come una capacita di dar gioia.

7. Era vivo nelle lezioni di Formaggio un modo di intendere il lavoro culturale come
confronto ma insieme come solidarieta; mai come competizione. Le lezioni erano in primo
luogo partecipazione; ricordo ancora con riconoscenza lo spazio che lasciavano (e erano le
uniche allora) a cid che chiamavamo “discussione”. Un momento tra i piu coinvolgenti (ed

scrivo del mio vecchio tavolo. Lettere 1919-1938, a cura di Graziella Bernabo e Onorina Dino, Milano, Ancora,
pp- 309-312.

"> Banfi Antonio (1967), Umanita, Reggio E., Franco, p. 88.

' Idem, p. 229.

20

FEBRERO
2015



Dino Formaggio: una presentazione | Gabriele Scaramuzza

altamente educativi, ritengo tuttora) era il libero scambio delle idee tra gli studenti, e con
I’insegnante; e la dialettica tra le opinioni che ne scaturiva.

Gli alunni non venivano esclusi da una partecipazione attiva, che veniva loro
spontanea, per la loro ovvia “impreparazione”. Non ne risultava inibita la loro esigenza di
domandare, di chiarire e di mettersi alla prova nel rapporto con altri. Un’autentica passione
per il dialogo'’ viveva anche negli incontri al di fuori delle aule scolastiche: 1’idea di una
verita che scaturisse da un confronto vivo, e di una ricerca che agisse anche come fermento
socializzante.

Attraverso le parole dell’insegnante traspariva un’idea di che cosa potesse essere la
filosofia. La stessa estetica per lui era filosofia dell’arte’®, aveva nella filosofia, oltre che
nell’arte, il suo centro propulsore. Nelle sue lezioni affiorava una prima, partecipe e non
epidermica esperienza di cosa potesse voler dire far filosofia. Nella stessa modalita del loro
svolgersi, nel loro stesso “stile” direi, e non a livello di enunciazioni programmatiche soltanto,
si apriva per la prima volta un’esperienza ignota, inedita per molti di noi, un’idea fattiva'’ di
questa disciplina per lo piu vista con sospetto. Un’idea certo non rigorosamente professionale,
ma piena di interesse e di fascino; e in seguito, devo pur aggiungere, del tutto dispersa nella
deludente pratica della filosofia incontrata nelle prime aule universitarie frequentate. A Pavia
in primo luogo (se ne era appena andato Paci); ma poi anche a Padova, dominava
un’atmosfera cui la figura di Formaggio appariva a tutta prima davvero poco consona, ma in
cui in seguito seppe inserirsi con accortezza.

8. Formaggio aveva una grande capacita di far rivivere i filosofi del passato, di risvegliare un
interesse, ¢ di lasciar affiorare domande stimolanti. Non v’era alcun soffocamento delle
ragioni critiche, certo, ma neppure preventiva contestazione. Era come se a ogni pensatore
venissero restituite le sue ragioni; nessuno era in torto alla luce del punto di vista che gli era
proprio, € cui veniva resa giustizia. Si reagiva a non infrequenti attacchi esterni, certo; ma
senza scendere sul terreno di pretestuose e infruttuose polemiche. Lo stesso accadeva anche
con Paci, ricordo; mentre non era cosi da altre cattedre ideologicamente piu agguerrite — e
penso a lezioni seguite non solo a Pavia, ma poi anche a Padova (emblematiche da questo
punto di vista quelle di Marino Gentile); ma ricordo anche per altro verso le lezioni di
Bontadini che mi era capitato di ascoltare all’Universita Cattolica.

Le lezioni di Formaggio ci trasportavano su di un piano di adesione simpatetica ai
mondi filosofici di volta in volta affrontati, piu che non su quello del rigore filologico o della

" Franzini e Ruschi hanno dato rilievo alla centralita del “principio dialogico” nell’insegnamento universitario di
Formaggio: la lezione per lui era un dialogo, “discorso, “prassi”, che “attraverso le parole, le pause eloquenti, i
toni alterni che si rincorrono afferra” I’uditorio. La platea era eterogenea peraltro: studenti, certo, ma anche
“artisti, insegnanti, grafici, fotografi, antichi allievi, pensionati tornati agli studi: storie individuali diverse che
sottolineano come quelle lezioni non fossero soltanto comunicazione di sapere, ma soprattutto incontro e
confronto”: Franzini Elio, Ruschi Riccardo (1985), Anni milanesi, in AA.VV., "Dino Formaggio e 1’estetica.
Scritti offerti di autori vari con uno studio di Dino Formaggio”, Milano, Unicopli, pp. 27-28.

'Non a caso scelse Filosofia dell’arte (1962) a titolo della raccolta di scritti banfiani di estetica che curd
(Roma, Editori Riuniti); ricordo con una certa emozione che fu anche la mia prima collaborazione al suo lavoro,
e il pretesto per la frequentazione della casa di Banfi in corso Magenta 50, e per la conoscenza della moglie
Daria Banfi Malaguzzi. Pochi mesi prima (1961) era apparsa la raccolta di scritti estetici banfiani curata da
Luciano Anceschi, I probemi di una estetica filosofica, Milano-Firenze, Parenti.

Lo ha efficacemente sottolineato da ultimo Chiodo Simona (2010) nel suo Dino Formaggio, in “Rivista di
storia della filosofia”, n. 1, pp. 167-180.

21

FEBRERO
2015



Dino Formaggio: una presentazione | Gabriele Scaramuzza

acribia storiografica. Non a caso non mancavano espliciti rimproveri di scarsa attenzione
all’oggettivita storica, nei confronti di Formaggio (e non mancavano persino accuse di “scarsa
preparazione”, come mi riferi una volta Daria Banfi), non meno che nei confronti di altri
allievi di Banfi. Ricordo bene le certo non benevole contestazioni rivolte alle lezioni sui
Presocratici di Paci, che divenne poi un suo bel libro.

Era estranea al mondo in cui operava Formaggio ogni etica della “serieta
professionale” che facesse riferimento a un mondo di valori separato (autoreferenziale, si
direbbe). Questa scelta (fatto naturalmente salvo il valore di una professionalita ben orientata)
ha un senso piu ampio e attuale di cid che contingentemente la ha motivata. Il fatto cio¢ che
alle spalle c’erano stati anni in cui ogni isolarsi dell’uomo di cultura dai problemi del mondo
reale in cui viveva (la nota metafora della torre d’avorio), in nome magari di un alto dovere
fine a sé, mascherava in realta silenzi difensivi, se non malcelate implicazioni, non di rado
connivenze di fronte al peggio. Basta aver letto, per rendersi conto, il Buch der Erinnerung di
Max Dessoir'®, o certe pagine di Karl Léwith'® sul clima delle universita tedesche all’avvento
del nazismo, sulla discutibile tenuta etica, diciamo, di pur eccelsi maestri.

Ricordo ancora con emozione le lezioni di Formaggio su Spinoza, 1’amore che seppe
instillare verso questo filosofo. In questo certo ritornava un’eredita banfiana®’, ma rivissuta
dal di dentro, con profonda adesione simpatetica; certo lontana da quelle forme di
“correttezza” professionale che rifiutano come indebito (meramente “psicologistico”) ogni
coinvolgimento personale. Ci si accostava a filosofi anche lontani tra loro con una
partecipazione che di fatto metteva in discussione ogni distanza storiografica.

Quella stessa dimensione della purezza teoretica (della stessa “scientificitd”) che

Formaggio rivendicava con tanta enfasi aveva sfondi vissuti insospettabili; sembrava lontana 22

dal suo temperamento, portato piuttosto a far dovunque insistentemente filtrare la propria
prepotente soggettivita.

9. Ho dedicato spazio al suo lavoro (missione starei per dire, € non sarebbe stonato) di
insegnante, dato che era questo I’ambito del fare che piu gli si addiceva nella vita. Riprendo
ora il tema del fare in suoi altri significativi risvolti. Il gusto di Formaggio, insisto, la sua
passione, va verso 1’agire, pit che non verso il contemplare; fin nella sua Fenomenologia
prende nettamente le distanze da ogni atteggiamento estetico-estatico, da ogni “estetismo”,
che per lui vuol dire passivita, abbandono ricettivo, nella fruizione dell’arte.

Il termine “fare” include piu di una cosa, e in questa sua varieta ci torna utile leggerlo
ora, col senno di poi. In uno dei suoi sensi piu significativi indica un modo fattivo di essere
anche nel mondo dell’arte. Questo non implica per Formaggio solo il fare artistico, ma anche
’atteggiamento attivo, generoso, con cui si viveva nel mondo degli artisti, delle materie e
delle istituzioni dell’arte; oltre che naturalmente nella sua vita personale.

L’ambiente in cui si riconosceva, che soprattutto piu gli apparteneva - assai piu che
quello dei colleghi dell’Universita - era quello dei pittori, degli scultori, con cui coltivava
intensi rapporti; e quello dei fabbri, dei trovarobe da cui si riforniva dei materiali con cui

¥ Dessoir Max (1946), Buch der Erinnerung, Stuttgart, Enke.

¥ Lowith Karl (1988), La mia vita in Germania prima e dopo il 1933, trad. it. di E. Grillo, Milano, Il Saggiatore.
% Un segno indelebile dovette certo lasciare anche su di lui il celebre corso di Banfi su Spinoza del 34/35; di
Banfi (1969) si veda Spinoza e il suo tempo, a cura di Livio Sichirollo, Firenze, Vallecchi.

FEBRERO
2015



Dino Formaggio: una presentazione | Gabriele Scaramuzza

costruiva le proprie opere, e naturalmente delle piccole officine cui si rivolgeva per cuocere le
ceramiche, per saldare, per rendere agibili i reperti di cui si serviva. In questo ambiente di
fermenti fattivi fiorirono le sue amicizie piu vere, i suoi interessi pit vivi.

La figura di Formaggio ¢ impregnata di una personale creativita artistica (che egli
colloca comunque ai culmini del fare), ma insieme rivela un intero modo di collocarsi nel
mondo dell’arte. Questo ¢ palese in controluce anche negli studi coinvolgenti che dedico a
grandi artisti, da Piero della Francesca a Michelangelo, da Goya a Van Gogh.

Fin da giovane dipingeva: acquerelli dapprima; ricordo poi che lascio un suo affresco
(come collaboratore di Tomea, credo) nella chiesa di Marzio; piu tardi rifece quadri di autori
che amava (personalmente ricordo un Kandinskij), e anche sculture a lui care (lo Scriba del
Louvre). Segno anche questo della sua inclinazione di fondo: vedere, ma non come fine a sé,
in senso contemplativo. Vedere per fare piuttosto o, meglio, “vedere facendo” era la sua
consegna.

Per tutta la vita costrui oggetti d’arte; da ultimo assemblaggi di objects trouvés, da cui
scaturivano significati, figure inattese, come il Prometeo, i Don Chisciotte, i girasole, piu
volte tentati. E nel “fare” certo rientra anche la cura che aveva nello scegliere i colori di una
parete, nel costruire o adattare mobili, nel dar forma a un’abitazione: ricordo I’appartamento,
non suo, ma adattato per lui dietro sue indicazioni, a Bresseo; oltre che naturalmente la sua
casa a lIllasi. Dietro sua indicazione ho potuto acquistare vecchi mobili, i piu preziosi che

posseggo.

Il museo di Teolo, come quello di Vespolate, paese d’origine della madre, contengono
opere donate da artisti a Formaggio e da questi ai musei, o direttamente lasciate ai musei. |
musei (nati Formaggio vivente) manifestano anche il suo gusto nell’organizzare uno spazio, la
sua padronanza della logica espositiva. Anche questo contiene aspetti creativi da non
trascurare.

10. In senso piu specifico, con ampli risvolti teorici, il fare si lega alla specifica tecnica
artistica, alle materie con cui 1’arte si misura, alla durezza del reale con cui si scontra. Questo
¢ al centro del suo primo libro, la Fenomenologia della tecnica artistica. Arte come
comunicazione ne era il sintomatico soprattitolo. Fu pubblicato nel 1953, ma sulla scia della
tesi di laurea discussa con Banfi nell’autunno del 1938°',

In nessun caso puo essere destituita di rilevanza, nell’ottica di Formaggio, la necessita
di chiarire a se stessi, a qualsiasi livello, i termini di un vedere, di un ricreare, di un
interpretare. Anche da parte del semplice fruitore pud darsi I’esigenza di comunicare le
proprie emozioni, o di cercare riscontri alle proprie opinioni. Un’urgenza che testimonia
quanto meno di un incontro personale che ha lasciato traccia nella vita.

Non era affatto secondario per lui pensare I’arte; difendeva - sulla scia del suo maestro
Banfi - la teoreticita del discorso estetico-filosofico con decisione (anche contro certi modi

2 Formaggio Dino (1953 e 1978), L arte come comunicazione, I. Fenomenologia della tecnica artistica, Milano,
Nuvoletti; riedita a cura e con una prefazione mia, col titolo Fenomenologia della tecnica artistica, Parma,
Pratiche. La mia prefazione ¢ stata rivista e integrata in occasione della riedizione digitale dell’opera, a cura di
Simona Chiodo, in “Filarete on Line”, Pubblicazioni della Facolta di Lettere e Filosofia dell’Universita degli
Studi di Milano.

23

FEBRERO
2015



Dino Formaggio: una presentazione | Gabriele Scaramuzza

pragmatici di pensare I’arte, celebre qui la sua costante polemica con Luciano Anceschi); del
suo impegno teorico testimoniano le sue numerose pubblicazioni. Aborriva tuttavia ogni
considerazione astratta, ogni teoria arida, ogni impegno meramente intellettualistico che non
avesse radici nel corpo. Di qui anche il tono del suo impegno nella politica universitaria e
nella politica in generale.

La sua intera concezione dell’arte, e anche la sua stessa teorizzazione dell’arte a livello
filosofico (in cui era maestro riconosciuto), la intendeva come qualcosa che dal fare trae
alimento, nel fare deve verificarsi e trovare un compimento di sé. Questo la distingueva dalla
maggior parte delle estetiche fenomenologiche, per lo piu impegnate sul fronte della
soggettivita, della fruizione, o dell’oggetto, estetici. Per lui I’istinto del teorizzare aveva le sue
radici, e continuamente tornava, alla carne dell’arte — alla vita attiva in una parola.

11. La Fenomenologia della tecnica artistica ¢ 1’opera teorica in cui con maggior evidenza e
incisivita ha risalto il problema del fare. Essa resta, come ho detto, la mia preferita, per i
colori che conserva degli anni in cui lo conobbi. Da essa derivano per vie diverse le opere
successive, tra cui segnalo in primo luogo L’idea di artisticita, del 1962, I’anno della mia
laurea.

Non a caso il tema del fare come lavoro artistico ¢ al centro di una lettera molto bella
di Antonia Pozzi a Formaggio, che lui stesso ha conservato assieme ad altre lettere della sua
amica. Lo aveva ajutato nella stesura della tesi, “riga per riga”, come essa stessa ricorda®>. La
lettera a Formaggio del 28 agosto 1937 configura in nuce il nucleo ispiratore della tesi di
laurea e dell’intera Fenomenologia della tecnica artistica.

< ... non ¢ affatto vero che le preoccupazioni materiali, ’impiego cronometrico della 24

giornata, paralizzino 1’attivita fantastica e creatrice. [...] Io sono certa che se tu metti al
termine del tuo lavoro, della tua fatica quotidiana — come premio — quest’altra dura, ma ben
diversa fatica, scrivere, tu hai la forza, la resistenza — fisica e intellettuale — per farlo e la gioia
che te ne viene ti puo riempire di energia costruttiva per altre mille giornate. Scrivere: io non
s0, non ho visto nulla di tuo, non posso dire niente, ma questo mi sembra di poterti dire: non
aver paura di te stesso, non lasciarti paralizzare dall’autocritica, scrivi — scrivi — scrivi. Che in
principio tutti debbano attraversare un lungo — a volte molto lungo — periodo di
convenzionalita, di retoricita, ecc. ¢ un fatto: ma ¢ anche un fatto che questa convenzionalita e
retoricitd non si superano se non con la pratica, con ’esercizio quotidiano, assiduo, della
penna. Criticarsi, distruggersi, ricostruirsi in teoria non serve un bel nulla. La massa inerte,
spessa, grigia delle frasi gia fatte, delle parole gia dette, va traforata pazientemente,
lentissimamente, assimilata ed eliminata successivamente come una dose di calcare indigesto,
vinta a poco a poco con la costanza e con 1’astuzia, perché alla fine se ne liberi, se ne svincoli
un principio, una forma di personalitd. Io lo so: tu temi che il contatto con la cultura abbia
troncato in te molti germogli. E invece senti: quante volte la cosiddetta primitivita, ingenuita,
spontaneita, coincide con la pili spaventosa retorica, con la banalita pit corrente!* E quante
volte invece la pagina che ci sembra piu spontanea, piu pura, piu essenziale, scritta con le
parole piu semplici e piu universali, ¢ il frutto non di uno ma di mille elementi, ispirazione,

*2In una lettera a Paolo Treves del 23 ottobre 1938, in Pozzi Antonia (2002), L’eta delle parole e finita. Lettere
1923-1938, a cura di A. Cenni e O. Dino, Milano, Archinto, p. 267. Ora anche in Pozzi A., Ti scrivo dal mio
vecchio tavolo, cit., pp. 309-312.

* Riecheggia qui quanto Banfi Antonio (1961) afferma in I problemi di una estetica filosofica, a cura di Luciano
Anceschi, Milano-Firenze, Parenti, p. 225.

FEBRERO
2015



Dino Formaggio: una presentazione | Gabriele Scaramuzza

tecnica, scaltrezza, gusto, fusi in mirabile gioco di equilibrio. Il gusto: lo so che esso ¢ un
grave pericolo, significa 1’avvio all’arabesco, svolazzo privo di contenuto. Ma per chi, come
te, ha a sua disposizione tanta materia d’esperienze umane, di brividi e di comunioni coi
misteri della natura, il gusto ¢ come il lievito per il pane, significa 1’agilita, la padronanza dei
propri mezzi, la capacita di cernita. Ed ¢ come un muscolo: bisogna esercitarlo perché risalti.
Vedi: io sono — per forza di cose — molto flaubertiana, e quindi non credo ai miracoli, alle
improvvisazioni letterarie: credo solo al /avoro, alla dura fatica di lima e di scalpello, alla
lotta continua, dura, sanguinosa, contro se stessi, contro i propri “cancri” giovanili, contro
I’enfasi, contro I’involuzione, contro 1’eccessivo lirismo. Tu dici: “inseguire le luci del mio
passato”. Si, ma che riabbiano vita in altre creature, nate da te e avulse da te, uomini e donne
che soffrono sudano e dormono sulla terra senza ricordarsi il tuo volto. Quanto piu
impersonale sarai, tanto piu universale. (Non so perché: ma quando penso a queste cose —
come del resto negli altri momenti piu intensi della mia vita — ricordo sempre le parole del
Cristo — le uniche che hanno una risonanza sulla moralita del mio vivere: Chi perdera 1.’anima
sua per me, la ritrovera. Non parla cosi anche I’arte ai suoi devoti?). [...]

Ma comincia subito, non perdere tempo, esercitati, scaltrisciti, prepara tutte le armi — Il
tempo di essere solo con una mica di pane e con un bicchiere di vino verra, solo che tu lo
voglia: ma bisogna che per allora tu ti sia gia conquistato, tu abbia i mezzi per riempire di te
tutta la tua capanna. La mica e il vino non devono essere le condizioni della tua arte (I’arte
non ¢ mai frutto di condizioni esteriori, ma solo di disciplina interiore), devono esserne il
premio. >**

Bibliografia:

Aa. Vv. (2007), Ad Antonio Banfi cinquant’anni dopo, prefacion de S. Chiodo y G.
Scaramuzza, Milano, Unicopli.

Banfi A.:

(1961), I problemi di una estetica filosofica, Milano-Firenze, Parenti.

(1962) Filosofia dell’arte, Roma, Editori Riuniti.

(1967), Umanita, Reggio E., Franco.

(1969) Spinoza e il suo tempo, editado por Livio Sichirollo, Firenze, Vallecchi.
Baratono, A. (1966), Arte e poesia, Milano, Bompiani.

Bernabo G. (2004), Per troppa vita che ho nel sangue. Antonia Pozzi e la sua poesia, Milano,
Viennepierre.

Chiodo S. (2010) Dino Formaggio, en “Rivista di storia della filosofia”, n. 1, pp. 167-180.

24 Ora in Scaramuzza Gabriele (1997), a cura di, La vita irrimediabile. Un itinerario tra esteticita, arte e vita,
Firenze, Alinea, pp. 162-168. Ripresa in Pozzi Antonia (2011), Soltanto in sogno. Lettere e fotografie per Dino
Formaggio, a cura di Giuseppe Sandrini, Verona, Alba Pratalia, pp. 19-32; e da ultimo in 7i scrivo dal mio
vecchio tavolo, cit., pp. 272-277.

25

FEBRERO
2015



Dino Formaggio: una presentazione | Gabriele Scaramuzza

Dessoir M.:
- (1946), Buch der Erinnerung, Stuttgart, Enke.

- (1986), Estetica e scienza dell arte, presentacion de Dino Formaggio, editado por Lucio
Perucchi y Gabriele Scaramuzza, Milano, Unicopli.

Formaggio D.:

- (1953), L’arte come comunicazione, 1. Fenomenologia della tecnica artistica, Milano,
Nuvoletti;

- (1962), Studi di Estetica, Milano, Renon;
- (1978), Fenomenologia della tecnica artistica, Parma, Pratiche.

- (1997), Minima personalia. Frammento di un’autobiografia, en “Belfagor”, 30 novembre
1997;

- (2003), Riflessioni strada facendo. Un cammino verso il sociale, prefacion de E. Franzini,
Milano, Mimesis

- (1996), Filosofi dell’arte del Novecento, presentacion de Elio Franzini, Milano, Guerini.

- (1997/98), Adelchi Baratono. Un Maestro, en “La riviera ligure”, a. VIII, n. 24/25.

Franzini, E.: 26
- (1992) Oltre I’Europa. Dialogo e differenze nello spirito europeo, Milano, Arco. FEBRERO

- (2009), Elogio dell ’llluminismo, Bruno Mondadori, Milano.

- (1985), con Ruschi R., Anni milanesi, en AA.VV., ”Dino Formaggio e I’estetica. Scritti
offerti di autori vari con uno studio di Dino Formaggio”, Milano, Unicopli.

Lowith, K. (1988), La mia vita in Germania prima e dopo il 1933, trad. it. de E. Grillo,
Milano, Il Saggiatore.

Papi, F. (2009), L’infinita speranza di un ritorno. Sentieri di Antonia Pozzi, Milano,
Viennepierre.

Scaramuzza, G.:

(1985), L’insegnamento di Dino Formaggio, en “Dino Formaggio e 1’estetica. Scritti offerti di
autori vari con uno studio di Dino Formaggio”, Milano, Unicopli, pp. 65-69;

(1997), ed., La vita irrimediabile. Un itinerario tra esteticita, arte e vita, Firenze, Alinea.

Teruzzi, C. (1995), Per un incontro..., en apendiz a Il canto di Seikilos. Scritti per Dino
Formaggio nell ottantesimo compleanno, Milano, Guerini, pp. 189-208.



Dino Formaggio: una presentazione | Gabriele Scaramuzza

Pozzi A.:

- (2002) L’eta delle parole ¢ finita. Lettere 1923-1938, editado por Alessandra Cenni y
Onorina Dino, Milano.

- (2014), Ti scrivo del mio vecchio tavolo. Lettere 1919-1938, coord. de Graziella Bernabo y
Onorina Dino, Milano, Ancora

- (2011), Soltanto in sogno. Lettere e fotografie per Dino Formaggio, editado por Giuseppe
Sandrini, Verona, Alba Pratalia, pp. 19-32.

27

FEBRERO
2015






Dino Formaggio: una presentacion | Gabriele Scaramuzza

Dino Formaggio: una presentacion

Prof. Gabriele Scaramuzza
Universita degli Studi di Milano

1. En su célebre Vorrede a la Fenomenologia del Espiritu, Hegel escribe que “lo
verdadero es lo entero”, ya que éste no implica solo los resultados de una busqueda, tomados
abstractamente en si, sino también el devenir que lleva hacia ellos. Tendremos que tomarlo en
cuenta también en nuestro caso.

Si queremos comprender plenamente la figura y el pensamiento y de Dino Formaggio,
resulta imprescindible tener en cuenta también el largo y arduo viaje que, desde el entorno en
el que ¢l se crid, lo llevo a los resultados que estan ante los ojos de todos: un proceso escolar
anormal, el periodo de humilde trabajo, las dificultades de la guerra del periodo
inmediatamente sucesivo al conflicto; las reuniones, el compromiso politico, la tarea de la
educacion, sus primeras dudosas tentativas de creacion artisticas, sus primeros escritos... Y en
todo esto, los proyectos y las promesas que ahi tomaban forma. El hecho que tuviese una
historia personal atipica se entendia rapidamente. No voy a recordar momentos de su
biografia, conocidos por cualquiera que los haya escuchado de sus labios, o leido en escritos
personales y reconstrucciones que hoy en dia ya son publicos'.

Desde el punto de vista de la formacion filosofica y cultural, asi como de la humana, el
encuentro con Banfi fue decisivo para ¢él. De ellos son testimonio los recuerdos que a menudo
brotaban y que él nunca calld; los numerosos escritos sobre el tema® y las cartas apasionadas
que le escribi6 la noche después de su graduacion®. Pero también era importante para él, y no
poco, el contacto con otros maestros, primeramente con Adelchi Baratono (que queda
presente en su formacion mas de lo que comunmente se piense”).

Finalmente tuvieron un valor central los estudiantes de la escuela de Banfi més cercanos
a él: Antonia Pozzi y su coetaneo, Remo Cantoni, pero también Giulio Preti y Enzo Paci. Yo
afiadiria que, de hecho, mas que cualquier otro estudiante de Banfi, infinitamente mas,
Antonia Pozzi fue capaz de capturar rasgos muy conmovedores, que eran y siguen siendo
muy queridos para mi, de la personalidad de Formaggio.

! Pienso, antes que todo en Formaggio, Dino (1997), Minima personalia. Frammento di un’autobiografia, en
“Belfagor”, 30 de noviembre 1997; 1d., Storia di un uomo in cammino col suo carro. Autobiografia di Dino
Formaggio, en Formaggio, Dino (2003), Riflessioni strada facendo. Un cammino verso il sociale, prefazione di
E. Franzini, Milano, Mimesis, pp. 13-43. Y cfr. Teruzzi Carlo (1995), Per un incontro..., en apéndice a I/ canto
di Seikilos. Scritti per Dino Formaggio nell ottantesimo compleanno, Milano, Guerini, pp. 189-208.

? Los principales has sido incluidos en Formaggio (1996), Filosofi dell arte del Novecento, presentacion de Elio
Franzini, Milano, Guerini.

? Me expreso su felicidad por el hecho que yo las publicara en Aa. Vv. (2007), Ad Antonio Banfi cinquant’anni
dopo, prefacion y coordinacion de S. Chiodo y G. Scaramuzza, Milano, Unicopli, pp. 13-15.

* La obra fundamental de Baratono salié en 1934 y se tituld, de manera no casual EI mundo sensible. Respecto
de Baratono, ademas de Banfi, Formaggio reconoce su gran deuda en una nota en la introduccion de la
Fenomenologia della tecnica artistica. Le dedica un bonito recuerdo en Studi di Estetica (1962), Milano, Renon;
en donde retoma también un texto que ya habia aparecido en la revista “Studi filosofici”. Son testigos del lazo
con este maestro también la prefacion a Baratono (1966), Arte e poesia, Milano, Bompiani; y finalmente
Formaggio (1997/98), Adelchi Baratono. Un Maestro, publicado en “La riviera ligure”, a. VIII, n. 24/25, pp. 5-
11, dedicado justamente a Baratono.

29

FEBRERO
2015



Dino Formaggio: una presentacion | Gabriele Scaramuzza

2. Su actividad cultural también se llevd a cabo, pero no de forma secundaria, en
contextos distintos de los que solemos imaginar. Durante muchos afios fue un ejemplar
profesor de la escuela media superior, nivel donde indudablemente dejé una huella importante
en los estudiantes. Y fue en el Bachillerato “Volta” en Milan, en 1954, donde lo conoci, como
profesor de Historia romana, como era lo acostumbrado en los bachilleratos en ciencias; y
desde el periodo 1955-56, de Filosofia e Historia. El ltimo afio, sin embargo, obtuvo la
“separacion” del bachillerato para dedicarse por completo a la ensefianza universitaria en
Pavia.

Lo conoci, segun la cronologia de sus obras, entre la Fenomenologia della tecnica
artistica 'y L’idea di artisticita. La primera sali6 en 1953 y no en vano representa el texto que
me es mas caro, ya que refleja bien los sabores, el clima de los afios en los cuales Formaggio
fue mi profesor en el bachillerato. L 'idea di artisticitd en cambio, del 1962, la vinacer y en
ella se encuentran los ecos de los cursos universitarios que segui.

He contado en otro lugar’, y vuelvo a hacerlo aqui, sobre el ambiente de los afios del
bachillerato. En su ensefianza, en su manera de dar clase estaba presente aquella “generosidad
del maestro”, aquella “preciosa calidez humana”, la disponibilidad que Banfi constaté un dia
(si bien en afos anteriores a aquellos en los cuales yo lo conoci), en términos que sin duda
hoy yo tendria cierta renuencia a hacer mios en esa misma forma, pero que, sin embargo,
tienen mucha verdad®.

3. En cuanto a la sustancia del pensamiento de Formaggio, definitivamente éste se
centra en la idea de hacer, hacia la cual enderezo toda su vida. El mismo me dijo un dia, hace
muchos afios, que le encantaba el arte. Ni siquiera era necesario decirlo, se podia entender
viéndolo, desde siempre. Pero mirandome con ojos penetrantes, afiadid, engruesando la voz,
"hacer arte".

El “hacer” se basa en la forma en que Formaggio vive el mundo sensible. La realidad
del sentir, antes que cualquier vision abstracta, teoria, o el compromiso con el contexto en el
que crecid, se encuentra en el centro de su vida, no menos que de su pensamiento. La toma de
conciencia de este hecho se debe a su maestro Adelchi Baratono: no es casual que, junto con
Banfi, lo mencione en una nota colocada en la introduccion de la Fenomenologia della
tecnica artistica.

También se puede decir de €l lo que Théophile Gautier sentenci6é de si mismo: “Toute
ma valeur ¢ est que je suis un homme pour qui le monde visible existe””’. También Formaggio
es un hombre para quien el mundo sensible, sobre todo en su modalidad de mundo visible,
existe, en el sentido fuerte. No es ninguna coincidencia que en la plena madurez de su
pensamiento su estética se expresa como una filosofia del cuerpo, como entre sus libros lo
demuestra sobre todo Arte, publicado por primera vez por ISEDI en 1973 y traducido (gracias
a Mikel Dufrenne) en francés; pero luego también en espaiol y portugués.

> Scaramuzza Gabriele (1985), L insegnamento di Dino Formaggio, in “Dino Formaggio e ’estetica. Scritti
offerti di autori vari con uno studio di Dino Formaggio”, Milano, Unicopli, pp. 65-69; de este, tomo algunas
ideas que creo siguen siendo validos.

® Me refiero a una carta sin destinatario, escrita en '46: Formaggio me proporcion6 una copia y él mismo no
podia recordar a quien iba dirigida. Ya la he mencionado, con su consentimiento, en un texto, L insegnamento di
Dino Formaggio, cit, p. 66.

7 Citado en Dessoir Max (1986), Estetica e scienza dell arte, presentacion de Dino Formaggio, editado por

Lucio Perucchi y Gabriele Scaramuzza, Milano, Unicopli, p. 87.

30

FEBRERO
2015



Dino Formaggio: una presentacion | Gabriele Scaramuzza

Hay que sefialar ademas que el mundo de su sensibilidad estd dominado por los ojos; las
areas del oido o del olfato parecen provocar reacciones menos intensas en ¢l. Por supuesto, le
pertenece el tacto, como lo demuestran su forma de vivir asi como su interés hacia la
escultura.

Un factor decisivo es también el hecho que Formaggio pertenece a la categoria de
aquellos para los que ver, oir y experimentar con el cuerpo no se quedan encerrados en si
mismos; no satisfacen, sin que nada se les deba afiadir; a todo esto, cominmente resumido en
el término “esteticismo”, era alérgico.

La experiencia sensible es para ¢l un nucleo de energia que irradia mas alla de si mismo,
en un silencio lleno de resonancias, que buscan su terminacion a fuera de si. Para él, el
concentrarse en si es sin duda importante, pero no suficiente: desborda de si y lleva implicita
la solicitud de signos expresivos, que preguntan para entender mejor; implica el compromiso
de retomar activamente las cosas, encontradas en las distintas modalidades disponibles, de
repensarlas, hasta las formas de conocimiento mas profundas y a las ejecuciones profesionales
y artisticas mas altas.

El mundo del sentir tiene en si el impulso para constituirse en realidad viva. También su
sensibilidad hacia el mundo del tacto se traduce en hacer, que es un vital comunicar con los
demas y también practica de la escultura. En este Gltimo contexto, su obra mas conmovedora
para mi ha sido una “maternidad”, en diversos materiales y colores; todavia conservo una
copia negra, de terracota.

Lo sensible antecede toda expresion dada, pero busca palabras y entonces signos,

expresiones faciales, gestos para decir. Por encima de todo, reconoce, y nunca olvida, la 31

diferencia entre si y las palabras, los signos en que se dice. Una diferencia que se hace
productiva y estimula la biisqueda de nuevas palabras, nuevos signos; y una y otra vez regresa
a las cosas mismas para verificarse; no se congela ni se pierde en construcciones ya dadas.

Una pelicula (Formaggio recordaba sobre todo las obras de Duvivier), un poema, una
pintura, un paisaje, una musica, una obra de teatro (recuerdo haberlo oido hablar de Ruggero
Ruggeri, a quien al parecer habia visto en el escenario), han dejado huellas, un largo rastro
detras de ellos. Estan presentes en la “inmediatez” del sentir, antes que en la mediacion de una
teoria o de una “preparacion” previa. Por esta razon ningln juicio técnico formal ha de ser
intercambiado por un juicio estético. Pero atin mas, por eso los eventos estéticos y artisticos
fomentan un impulso que cumple con sus promesas, que les dé vida y realidad.

4. Segun Formaggio, el primer contexto en donde la vida sensible expone su
considerable potencial, haciéndola propia, es la ensefianza, para ¢l en la cumbre de aquel vivo
“hacer”, que es el hilo conductor de estas paginas. Tenia una verdadera vocacion para la
ensefanza, una disposicion natural cultivada por mucho tiempo, en diferentes niveles
escolares, desde la escuela primaria hasta el bachillerato y la universidad; y en mi opinién
justamente en el bachillerato se ha expresado con mayor profundidad. Su pasion por la
ensefianza determind la eleccion de sus campos de investigacion, desde los estudios
magistrales a la universidad y en el curso de los afios esta actividad atrapé Formaggio mucho
mas que el estudio tedrico, la investigacion con su fin en si misma, basada en un aislarse, al
cual en cambio ¢l se sentia extrafio. El siempre practico, por supuesto, el estudio tedrico, pero
teniendo como fin la ensefanza, incluso mas que la escritura.

FEBRERO
2015



Dino Formaggio: una presentacion | Gabriele Scaramuzza

Sus clases en el bachillerato demostraban una notable amplitud cultural, no so6lo
especificamente filosofica; se mezclaban en ellas temas de literatura, arte y sucesos historicos
de aquel entonces. Para regresar a algunos eventos que todavia quedan intactos en mi
memoria, recuerdo su molestia, motivada, hacia la idea de cultura que estaba detras de “Doble
o Nada™. Y esto sucedia precisamente en el momento en que se estaba imponiendo la
television en las familias, con el éxito entusiasta bien conocido.

Su ensefianza actuaba como un fuerte estimulo para el descubrimiento del mundo de la
cultura, asi como de lugares y eventos llenos de resonancias de la activa ciudad de Mildn de
ese momento. Era una invitacion para ver, escuchar y leer. Le agradeci por generar en
nosotros la curiosidad hacia el ikebana, el arte de China, los poemas japoneses, asi como las
pinturas de Lascaux. Para aquellas que se conocian como artes menores (ya revaluadas por
Banfi), no menos que para las artes consideradas mayores. Eran fuertes los incentivos para
leer a los novelistas. No olvido, sobre todo, de que a Formaggio le debo el conocimiento de
Dos Passos (se me quedd en la memoria especialmente Dos Passos, no sé por qué); pero
también hubo Doblin, Pavese, por no hablar de filosofos como Simmel, Santayana,
Whitehead.

Instaba a mirar las obras de arte. Asistir a exposiciones y monumentos se encontraban
entre las tareas docentes que nos proponia; recuerdo la emociéon que ponia y el impulso para
participar que transmitia. Hubo una visita memorable guiada por é1 mismo con toda la clase a
una exposicion de Mondrian, y luego otra sobre la pintura italiana contemporanea en el
Palacio Real; de esta tiltima me quedd en la memoria (y tal vez no es dificil entender por qué)
una imagen irdnica de Usellini, "La filosofia del amor y el amor de la filosofia." No pocas
fueron incluso después las visitas conjuntas a exposiciones de artistas contemporaneos en
galerias de Milan y Padua.

A ¢l le debo el descubrimiento de la abadia de Chiaravalle - un verdadero mito para él,
y por consecuencia para nosotros. El amor que nos comunicaba hacia ese lugar me impulso6 a
visitarla por primera vez uno de esos veranos. La resonancia que tenia en ¢l aquella abadia
cisterciense estaba vinculada a su atractivo artistico, por supuesto, pero también con su
proximidad a los barrios obreros de Milan, donde habia vivido, a sus primeras salidas en la
(en ese entonces) libre campifia; y por ultimo, pero no menos importante, de forma tan intensa
en lagmemoria, al nombre de Antonia Pozzi, quien justamente alli se habia dirigido para
morir .

El despertaba el deseo de mirar especticulos naturales no menos que artisticos. Habia
lugares donde Formaggio regresaba con insistencia, hasta que se convertian en lugares
embleméticos para nosotros. El me llevé una vez a Marzio con sus hijos, al descubrimiento de
una belleza natural y de un contexto humano con el cual tenia lazos profundos. Amaba a los
abedules, que yo también empecé a amar. Pero incluso ese ensefiar a "ver" no tenia un fin en
si mismo; debia transformarse en experiencia de vida.

- Juego de la television italiana trasmitido desde el 1955 al 1959, basado en preguntas sobre temas de cultura, con
premios de monedas de oro (nota del traductor).

¥ Cfr. Bernabo Graziella (2004), Per troppa vita che ho nel sangue. Antonia Pozzi e la sua poesia, Milano,
Viennepierre, cap. XII. Papi escribid unas paginas altamente equilibradas sobre la relacion entre Antonia Pozzi y
Dino Formaggio: Papi Fulvio (2009). L’infinita speranza di un ritorno. Sentieri di Antonia Pozzi, Milano,
Viennepierre.

32

FEBRERO
2015



Dino Formaggio: una presentacion | Gabriele Scaramuzza

5. El bachillerato estatal significaba en ese entonces un lugar de debate abierto de ideas,
concepciones de la vida, preferencias — en un marco de principios y valores que hacian
posible un didlogo. Esto se evidencia también por la presencia de otros profesores de
diferentes tendencias y de gran valia que recuerdo con gusto; también el encuentro con ellos
fue particularmente importante para nuestra formacion. En cuanto a la filosofia, también tuvo
mucha importancia el profesor de religion, Leonardo Verga, un estudioso y profesor de gran
valia, que falleci6 recientemente. El ultimo afio Formaggio fue sustituido por Pietro Di Vona,
quien a su vez lleg6 a ser un importante investigador y profesor universitario y del cual se me
quedd sobre todo la pasion que nos comunicaba por la Fenomenologia del Espiritu.

El ambiente de la escuela, entre profesores y estudiantes, estaba lejos de ser “de
izquierda”; mas bien la izquierda era sin duda minoritaria y por lo general se veia
sospechosamente; esto también se aplicaba a otros bachilleratos, entonces considerados entre
los més ideoldgicamente definidos, como el “Berchet”. El ambiente general estaba dominado
por un cierto conservadurismo, renuencias y por cierta nostalgia palpable de un tiempo pasado
no tan lejano. Las posiciones de Formaggio, excéntricas para ese contexto, hacian hablar de si
y no pocas veces eran fuertemente criticadas en conversaciones privadas, asi como de manera
publica. Lo acusaban de ser comunista, y eran los afios en que ya no estaba afiliado al PCI; a
pesar de haber participado activamente en el movimiento de la Resistencia antifascista y de
reconocerse en sus valores, se sentia lejos de toda retorica de resistencia; recuerdo un sobrio y
documentado comentario durante una clase, en tiempos en que sobraban en toda parte unos
fastidiosos tonos celebratorios. En la escuela de ese entonces, ademas, las unicas formas de
participacion politica de los estudiantes eran las huelgas a favor de Trieste, apoyadas por
compafieros cercanos al Movimiento Social.

Era palpable también una forma sutil de difamacién, que criticaba como "relativismo"
peligroso y vacio el mundo de la cultura al que Formaggio se referia, la escuela Banfi, de la
que era el Unico representante en el bachillerato. Tenia en su pasado la tradicion de la cultura
milanesa, pero no sélo esto; porque a través de aquella se revelaba una tradicion propia de la
cultura occidental’ y Formaggio se referia a ésta con entusiasmo y persuasion intima. Lo
sostenia un mundo de valores, un ejercicio de la libertad de pensamiento y de expresion no
tan comun entonces; en el fondo actuaba un optimismo seguramente problematico, pero no
por eso menos estimulante. Algunos mitos, tal vez, pero fértiles en sus efectos - que se han
ido derrumbando fatalmente en nuestro mundo, para ¢l tal vez antes que para nosotros.

Actuaba un suefio en el fondo y todavia estoy profundamente agradecido con ¢l por
haber sido el primero en acercarme a un mundo hoy tan injustamente maltratado, y que no me
pertenecia entonces. Hay un episodio que se cuenta en las paginas de Formaggio, el cual aun
recuerdo con emocidn, y que se relaciona con el descubrimiento real (para mi fue asi, dado el
entorno de la provincia “blanca” del que yo provenia) de lo que queria decir “socialismo”. Ya
lo he citado antes y quiero evocarlo aqui: “Recuerdo una noche en 1937 (y era noviembre), en
las graduaciones. Una noche de niebla en Milan, con unos pocos fieles como en un ritual,
sumidos en la penumbra de la sala principal de Avenida Roma, alrededor de la mesa
iluminada de la Comisién de examen. Al final de la mesa - la hermosa cabeza pensativa,
calida de luz, inclinada sobre la mesa - Baratono parecia absorto, cuando de repente irrumpio

’ Expresa perfectamente este aspecto Franzini, cfr. Franzini Elio (2009), Elogio dell’Illuminismo, Bruno
Mondadori, Milano. Del mismo Franzini (1992) véase también Oltre ['Europa. Dialogo e differenze nello spirito
europeo, Milano, Arco.

33

FEBRERO
2015



Dino Formaggio: una presentacion | Gabriele Scaramuzza

en el monotono hablar del candidato con una voz extrana, dulce, casi apenas exhalada, y sin
embargo retumbante en los ecos profundos y draméticos: <<son los trabajadores de la fabrica
— dijo dirigiéndose al candidato — usted se olvida de los trabajadores de las fabricas..>>y
levantandose todavia un poco con la voz y el cuerpo, por un momento entre los participantes
pareci6 verse flotar en la atmosfera gris y asfixiante de la universidad italiana, la grande
sombra viviente del socialismo: nos hundimos entonces mas en nuestros abrigos, casi para
cerrar y defender el suefio de una humanidad renovada que algunas pocas palabras habian

. 10
sido capaces de despertar en nosotros” .

El descrito hundirse en los abrigos, quiero repetirlo aqui, siempre me parecid reflejar
una caracteristica esencial (mas esencial, asi como al principio poco evidente) de la
personalidad de Formaggio; o al menos un aspecto de ¢l que sigo queriendo. Me recuerda a
“la idea de una vida toda vivida desde el interior”, de la cual escribié Antonia Pozzi y justo
en relacion con Formaggio, en una de sus ultimas cartas''. Sé que la personalidad rica y
compleja de Formaggio también ofrecia otros lados, muy diferentes. Tanto es asi que para mi
esto (aunque tan lejos ahora) queda como lo que recuerdo con mas intensa participacion, de
hecho yo no dudaria en decir, con emocion.

6. En su ensefianza Formaggio ha reflejado un modo de estar en la escuela que desde
hace alglin tiempo se estd perdiendo y que en esos mismos afios era criticado por teorias
pedagogicas innecesariamente rigidas, claramente marcadas por estrechas visiones del mundo
- y que todavia considero profundamente contrarias a todo método educativo. Con auténtica
pasion Formaggio se oponia, y no en abstracto, sino mediante métodos didacticos concretos, a
posiciones confusamente y peligrosamente indolentes; pero también, a la inversa, a aquellas
dominadas por concepciones dogmaticas o de cualquier modo por visiones del mundo
abstractamente ideoldgicas. Algunas ya en ese entonces estaban basadas en la eficiencia y el
rendimiento, en los malentendidos de una "meritocracia", que también podia referirse a
motivos legitimos, pero que a veces se invocaba de manera ambigua — con el riesgo de
cambiar por mérito, obtenido con trabajo honesto y por capacidades personales, lo que era el
resultado de favoritismos, en muchos sentidos.

Se oponia vivazmente (y no era el inico) a posiciones que hoy se exaltan como
indiscutibles y se consideran irrefutables certezas — ocultando lo que acerca de ellas con razon
se ponia en duda en esos afios fértiles, marcados por altos ideales. Estaban en juego los
valores que considero “no negociables” en nuestro propio contexto cultural; sin duda seria
instructivo recordarlos hoy en dia, incluso en contra de cierta retdrica (por asi decir), o cierta
aversion sin sentido, que desde hace tiempo ha afectado mucho al mundo de las escuelas
publicas, si no es que de la misma cultura.

De sus lecciones brillaba la idea de que el trabajo cultural no debia ser visto como un
esfuerzo estéril o un deber impuesto, sino como algo atractivo, capaz de inspirar un amor, de
actuar como una promesa vital. Parecia traducir algo presente también en la concepcioén que
Banfi tenia del estudio como la intensificacion de la vida, no soélo como esfuerzo o como
condena: “No sé como amar el estudio — le confiesa en una carta desde Berlin a Daria, su

' «Ricordo di Adelchi Baratono”, en Formaggio Dino (1962), Studi di estetica, Milano, Renon, pp. 290-291.

"' Carta a Paolo Treves del 23 de Octubre del 1938, ahora en Pozzi Antonia (2002) L ‘eta delle parole é finita.
Lettere 1923-1938, editado por Alessandra Cenni y Onorina Dino, Milano, p. 267. Reimpresa ahora en Pozzi
Antonia (2014), Ti scrivo del mio vecchio tavolo. Lettere 1919-1938, coord. de Graziella Bernabo y Onorina
Dino, Milano, Ancora, pp. 309-312.

34

FEBRERO
2015



Dino Formaggio: una presentacion | Gabriele Scaramuzza

futura esposa, del 16 de mayo del 1910 — de otra forma que como poder de
rejuvenecimiento”'?.

Otra vez Banfi escribié mas tarde, en marzo del 1943, a una de sus estudiantes, Ottavia
Abate: «Quisiera que usted también apreciara estos trabajos. Porque a veces creo que se ha
acostumbrado a un deber autoimpuesto, que se le hace dificil ponerse a trabajar con el alma
libre, por puro placer. Tal vez, dice, si fuera placer ya no seria trabajo; pero no creo que eso
sea cierto. Hay que perder el habito de flagelarse. Solo asi muchos “esfuerzos” tal vez dejan
de ser tal»"’. En Antonia Pozzi se encuentra la insistencia en el tema del trabajo en Flaubert, y
no es en absoluto una tarea mortificante. Para el mismo Formaggio la técnica artistica no tiene
nada de los esfuerzos sin sentido, es técnica calificada, feliz en sus resultados e implica algo
asi como una capacidad de dar alegria.

7. En las lecciones de Formaggio convivia una manera de entender el trabajo cultural
como confrontacion y también como solidaridad, pero nunca como competencia. Las clases
significaban en primer lugar participacion; todavia recuerdo con gratitud el espacio que
dejaban (y eran las tnicas en ese entonces) a lo que soliamos llamar “debate”. Un momento
de los més emocionantes (y altamente educativos, sigo pensando) era el libre intercambio de
ideas entre los estudiantes y el profesor; y la dialéctica entre los puntos de vista que surgia.

Los estudiantes no eran excluidos de su participacion activa —que nacia espontanea en
ellos— por su clara “falta de preparacion”. No se inhibia su necesidad de preguntar, aclarar y
ponerse a prueba en la relacion con los demas. Una pasion genuina para el didlogo'* también
vivia en las reuniones fuera del aula: la idea de una verdad que naciera de un enfrentamiento
vivo y de una busqueda que también actuaba como catalizador de socializacion.

A través de las palabras del maestro se podia intuir una idea de lo que podria ser la
filosofia. La misma estética para él era filosofia del arte', tenia en la filosofia ademas que en
el arte su fuerza motriz. En sus lecciones surgia una experiencia primera, participativa y no
superficial de lo que podria significar hacer filosofia. En la misma forma de su desarrollo, en
el mismo “estilo”, yo diria, y no s6lo en el nivel de las declaraciones programaticas, se abria
por primera vez una experiencia desconocida, inédita para muchos de nosotros, una idea
factica'® de esta disciplina generalmente vista con sospecha. Una idea que, sin duda no era
estrictamente profesional, pero que estaba llena de interés y encanto; y luego, tengo que

2 Banfi Antonio (1967), Umanitd, Reggio E., Franco, p. 88.

B Ibidem, p. 229.

' Franzini y Ruschi subrayaron la importancia del “principio dialogico” en la ensefianza universitaria de
Formaggio: la clase para él era un dialogo, “discurso”, “praxis”, que “mediante las palabras, las pausas
elocuentes, los tonos alternos que se persiguen cautivan a la audiencia. Ademads el publico era heterogéneo: los
estudiantes, por supuesto, pero también “artistas, profesores, disefladores graficos, fotografos, antiguos
estudiantes, jubilados que habian vuelto a estudiar: varias historias personales que ponen de relieve como esas
lecciones no eran sélo la comunicacién de conocimientos, sino sobre todo encuentro y confrontacion”: Franzini
Elio, Ruschi Riccardo (1985), Anni milanesi, en AA.VV., ”"Dino Formaggio e ’estetica. Scritti offerti di autori
vari con uno studio di Dino Formaggio”, Milano, Unicopli, pp. 27-28.

"> No es casualidad que eligié Filosofia dell’arte (1962) como titulo de la coleccion de escritos banfianos sobre
la estética que edito (Roma, Editori Riuniti); recuerdo con cierta emocion que fue también mi primer
colaboracion con su trabajo, y el pretexto para frecuentar la casa de Banfi en Corso Magenta 50 y conocer su
esposa Daria Banfi Malaguzzi. Pocos meses antes (1961) habia sido publicada la coleccion de ensayos banfianos
sobre la estética, editados por Luciano Anceschi, / probemi di una estetica filosofica, Milano-Firenze, Parenti.

' Lo aclar6 ultimamente y de manera muy eficaz Simona Chiodo (Cfr. Chiodo Simona (2010) Dino Formaggio,
en “Rivista di storia della filosofia”, n. 1, pp. 167-180).

35

FEBRERO
2015



Dino Formaggio: una presentacion | Gabriele Scaramuzza

afiadir, completamente perdida en la practica decepcionante de la filosofia encontrada en las
primeras aulas frecuentadas. En Pavia, en primer lugar (Paci acaba de irse); pero luego
también en Padua, dominaba un clima donde la figura de Formaggio parecia al principio muy
poco consonante, pero en el que mas tarde éste logro insertarse habilmente.

8. Formaggio tenia gran habilidad para revivir los filosofos del pasado, para despertar su
interés, y dejar emerger preguntas estimulantes. No habia ninguna represion de las razones
criticas, claro, pero tampoco una contestacion preventiva. Era como si a cada pensador se le
devolvieran sus razones; en la mirada de Formaggio nadie estaba equivocado y ¢l buscaba
reivindicarlo. Reacciondbamos a frecuentes ataques externos, por supuesto, pero sin entrar en
el terreno de unas polémicas infructuosas y tomadas s6lo como pretexto. Recuerdo que lo
mismo sucedia con Paci; mientras no pasaba en otras catedras que eran ideoldgicamente mas
agresivas - y pienso en las lecciones seguidas no solo en Pavia, sino luego también en Padua
(emblematicas desde este punto de vista, fueron las de Marino Gentile); pero también
recuerdo por otra parte las lecciones de Bontadini que pude escuchar en la Universidad
Catolica.

Las lecciones de Formaggio nos llevaban a un estado de adhesion empética con los
mundos de la filosofia que ibamos abordando, mas que al rigor filoldgico y la precision
historiografica. De hecho no faltaban acusaciones explicitas de insuficiente atencion a la
objetividad histérica, en contra de Formaggio (y no faltaban incluso acusaciones de
“insuficiente preparacion”, como me comentd una dia Daria Banfi), asi como en contra de
otros alumnos de Banfi. Recuerdo bien las contestaciones dirigidas a las clases de Paci sobre
los Presocraticos, que mas tarde se convirtieron en un libro muy bueno.

Estaba excluida del mundo en el que operaba Formaggio toda ética de la “seriedad
profesional” que hiciera referencia a un mundo de valores separados (auto-referencial,
podriamos decir). Esta eleccion (excepto por supuesto el valor de una profesionalidad bien
orientada) tiene un sentido mas amplio y actual de lo que lo motivé de forma contingente. Es
decir, el hecho que detras de esto se encontraban unos afios en los que cada aislamiento del
hombre de cultura de los problemas del mundo real en el que vivia (la metafora bien conocida
de la torre de marfil), a veces en el nombre de un extremo deber con su fin en si mismo,
escondia en realidad silencios defensivos, si no implicaciones mal disimuladas, y a menudo
connivencias frente a lo peor. Para darse cuenta, es suficiente la lectura del Buch der
Erinnerung de Max Dessoir'/, o ciertas paginas de Karl Lowith'® sobre el clima de las
universidades alemanas durante la llegada del nazismo, sobre la postura ética cuestionable,
podemos decir, incluso de maestros eminentes.

Recuerdo todavia con cierta emocion las lecciones de Formaggio sobre Spinoza y la
manera en la cual fue capaz de inculcar el amor hacia este filosofo. En este aspecto regresaba
por supuesto, la herencia banfiana'’, pero recuperada desde el interior, con profunda
participacion empatica; lejos de seguro de ciertas formas de “rectitud” profesional que
rechazan como indebida (puramente “psicologista”) cualquier implicacion personal. Nos

" Dessoir Max (1946), Buch der Erinnerung, Stuttgart, Enke.

" Lowith Karl (1988), La mia vita in Germania prima e dopo il 1933, trad. it. de E. Grillo, Milano, II
Saggiatore.

' Sin duda, también dejo en él una marca indeleble el célebre curso de Banfi sobre Spinoza del afio 34/35; de
Banfi (1969) véase Spinoza e il suo tempo, editado por Livio Sichirollo, Firenze, Vallecchi.

36

FEBRERO
2015



Dino Formaggio: una presentacion | Gabriele Scaramuzza

acercabamos a algunos filésofos, a veces lejanos entre ellos, con una participaciéon que
realmente desafiaba toda distancia historiografica.

Esa misma dimension de la pureza teorética (de la misma “cientificidad”) que
Formaggio revindicaba con mucho énfasis, tenia antecedentes vividos insospechados; parecia
lejos de su temperamento, dirigido mas bien a hacer en cualquier lugar filtrar insistentemente
su subjetividad dominante.

9. He dedicado espacio a su trabajo (mision diria yo, y no estaria fuera de lugar) de
maestro, ya que éste era el contexto del “hacer” que mejor le pertenecia en la vida. Ahora voy
a volver al tema del “hacer” en sus otros aspectos importantes. El gusto de Formaggio, insisto,
su pasion, se dirige hacia la accidon, mas que hacia la contemplacion; incluso en su
Fenomenologia ¢l se distancia significativamente de cualquier actitud estética-extatica, de
todo “esteticismo”, que para ¢l significa pasividad, abandono receptivo, en la fruicién
artistica.

El término “hacer” incluye mas de una cosa, y en esta variedad nos resulta util leerlo
ahora, en retrospectiva. En uno de sus sentidos mas significativos indica una forma activa de
ser incluso en el mundo del arte. Esto implica no sélo para Formaggio el “hacer” artistico,
sino también la actitud activa, generosa, con la cual se vivia en el mundo de los artistas, las
materias y las instituciones del arte; y por supuesto en su vida personal.

El entorno en el que se reconocia, el que le pertenecia, més que cualquier cosa — mucho
mas que aquel de los colegas de la universidad — era el ambiente de los pintores y escultores,
con quienes cultivaba relaciones fuertes; y el de los herreros y de los “encuentratodo” que le
proporcionaban los materiales con los que construia sus obras, y por supuesto de los pequefios
talleres a los cuales se dirigia para hornear sus piezas de cerdmica, para soldar, para volver
reutilizables los objetos encontrados que usaba. En este entorno de fermentos activos
florecieron sus amistades mas verdaderas, sus intereses mas vivos.

La figura de Formaggio estd impregnada de una creatividad artistica personal (que de
todas maneras ¢l pone en el punto mas alto del “hacer”), pero al mismo tiempo revela toda
una forma de instalarse en el mundo del arte. Esto es evidente en contraluz también en los
estudios apasionantes que dedicd a los grandes artistas, de Piero della Francesca a Miguel
Angel, de Goya a Van Gogh.

Pintaba desde su juventud: acuarelas en un primer momento; recuerdo luego que dejo
un fresco (como colaborador de Tomea, creo) en la iglesia de Marzio; mas tarde rehizo
pinturas de autores que amaba (personalmente me recuerdo de un Kandinsky), y también
esculturas muy queridas a ¢él (el Escriba del Louvre). También éste era un signo de su
inclinacion fundamental: ver, pero no como un fin en si mismo, en el sentido de la
contemplacion. Ver para hacer, mas bien; o mejor dicho, “ver haciendo”, era su consigna.

Durante toda su vida construyd objetos de arte; en los Gltimos tiempos, ensambles de
objects trouvés, de los que surgian significados, figuras inesperadas, como el Prometeo, el
Don Quijote, los girasoles, intentados en varias ocasiones. Y en el hacer, sin duda se
encuentra la atencion que ponia en la eleccion de los colores de una pared, en la construccion
o adaptacion de unos muebles, en el dar forma a un habitacion: recuerdo el apartamento, que
no era suyo, sino que habia sido reestructurado para él, tras sus indicaciones, en Bresseo; y

37

FEBRERO
2015



Dino Formaggio: una presentacion | Gabriele Scaramuzza

por supuesto su casa en Illasi. Gracias a sus sugerencias pude comprar unos muebles
antiguos, los mas preciados que tengo.

El Museo de Teolo, asi como el de Vespolate, pueblo de origen de su madre, contienen
obras donadas por artistas a Formaggio y de éste a los museos, o que fueron dejadas
directamente a los museos. Los museos (nacidos cuando Formaggio todavia vivia) también
manifiestan su gusto en la organizacion de un espacio, su dominio de la logica de la
exposicion. Esto también contiene aspectos creativos que no deben descuidarse.

10. En un sentido mas especifico, con grandes consecuencias teoricas, el “hacer” se
conecta a la técnica artistica especifica, a las materias con las cuales el arte se enfrenta, a la
dureza de lo real con la que choca. Este es el tema central de su primer libro, la
Fenomenologia della tecnica artistica. Arte come comunicazione era su sobretitulo
sintorzrolético. Se publicd en 1953, pero a raiz de la tesis discutida con Banfi en el otofio de
19387,

En ningln caso se le debe quitar importancia, segin Formaggio, a la necesidad de
aclarar a nosotros mismos, en cualquier nivel, el sentido del ver, del recrear e interpretar.
Incluso en el usuario simple puede darse la necesidad de comunicar sus emociones, o de
buscar comprobar sus opiniones. Una urgencia que demuestra al menos un encuentro personal
que ha dejado una huella en la vida.

No era para nada secundario, segin ¢él, pensar en el arte; defendia firmemente —
siguiendo a su maestro, Banfi — el valor teorético del discurso estético-filosdfico (incluso
contra algunas maneras pragmaticas de pensar en el arte; es celebre su polémica constante con

Luciano Anceschi); son testigos de su compromiso tedrico sus numerosas publicaciones. Sin 38

embargo, ¢l detestaba toda consideracion abstracta, cualquier concepcion arida, todo empefio
meramente intelectual que no tuviera sus raices en el cuerpo. De ahi también el tono de su
participacion en la politica universitaria y la politica en general.

Toda su concepcion del arte, e incluso su propia teoria del arte a nivel filos6fico (donde
era reconocido como gran maestro), la consideraba como algo que se alimenta del “hacer”,
que en el “hacer” debe verificarse y encontrar su autorrealizacion. Esto lo distinguia de la
mayoria de las estéticas fenomenologicas, en su mayoria comprometidas con la subjetividad,
la fruicion, o el objeto, estéticos. Para ¢él, el instinto de la teorizacion tenia sus raices, y
continuamente regresaba, a la carne del arte — a la vida activa, en pocas palabras.

11. La Fenomenologia della tecnica artistica es el trabajo tedrico en el que mas
claramente y de manera mas incisiva ha puesto de relieve el problema del “hacer”. Es, como
dije, mi favorito, por los tonos que conserva de los afios en que lo conoci. De aquel texto, por
diferentes rutas, derivan las obras posteriores, entre las cuales quiero recordar a L’idea di
artisticita, del 1962, el afio de mi titulacion.

%% Formaggio Dino (1953 y 1978), L arte come comunicazione, I. Fenomenologia della tecnica artistica, Milano,
Nuvoletti; reeditada por mi y con una prefacion mia, con el titulo Fenomenologia della tecnica artistica, Parma,
Pratiche. Modifiqué y amplié mi prefacion en ocasion de la reedicion electronica de la obra, editada por Simona
Chiodo, en “Filarete on Line”, Pubblicazioni della Facolta di Lettere ¢ Filosofia dell’Universita degli Studi di
Milano.

FEBRERO
2015



Dino Formaggio: una presentacion | Gabriele Scaramuzza

No es casualidad que el tema del “hacer” como trabajo artistico se encuentre en el
centro de una muy bonita carta de Antonia Pozzi a Formaggio, que ¢l mismo guard6 con otras
cartas mas de su amiga. Lo habia ayudado en la redaccion de la tesis, “linea por linea”, como
ella misma recuerda’'. La carta a Formaggio del 28 de agosto de 1937 estructura en sus
fundamentos el nucleo central que inspird su tesis y toda la Fenomenologia della tecnica
artistica.

< ... no es cierto que las preocupaciones materiales, el empefo cronométrico de la
jornada, paralizan la actividad fantéstica y creativa. [...] Estoy segura de que ti pones al final
de tu trabajo, de tu fatiga diaria - como recompensa - este otro duro, pero muy diferente
esfuerzo, la escritura, tu tienes la fuerza, la resistencia - fisica e intelectual — para hacerlo y la
alegria que te da te puede llenar con energia constructiva por otras mil jornadas mas. La
escritura; no sé, no he visto nada tuyo, no puedo decir nada, pero creo que podria decirte
esto: no tengas miedo de ti mismo, no te dejes paralizar por la autocritica, escribe - escribe -
escribe. Que, en principio, todo el mundo tiene que pasar por un largo — a veces muy largo —
tiempo de convencionalidad, de retérica, etc. es un hecho: pero es también un hecho que esta
convencionalidad y retdrica no se superaron sino que con la practica, con el ejercicio diario,
regular, de la pluma. Criticarse, destruirse, reconstruirse, en teoria, no sirve de nada. La masa
inerte, gruesa, gris, de las frases ya hechas, de las palabras ya dichas, debe ser lijada
pacientemente, asimilada y eliminada sucesivamente, como una dosis de piedra caliza
indigesta, vencida gradualmente con la perseverancia y la astucia, para que al final se libere
un principio, una forma de personalidad. Yo sé: temes que el contacto con la cultura haya
cortado en ti muchos brotes. En cambio escichame: jcuantas veces el llamado primitivo,
ingenuo, espontaneo, coincide con la retérica mas aterradora, con la banalidad més actual! 22
iY cudntas veces en cambio, la pagina que nos parece mas espontanea, mas pura, mas
esencial, escrita con las palabras mas simples y universales, es el resultado de mil elementos,
como la inspiracion, la técnica, la astucia, el gusto, fusionados con admirable juego de
equilibrio.

El gusto: sé que es un grave peligro, significa el inicio del arabesco, sobrevuelo sin
contenido. Pero para aquellos que, como t1, tienen a su disposicion tanta materia hecha de las
experiencias humanas, de temblores y comuniones con los misterios de la naturaleza, el gusto
es como la levadura para el pan, significa la agilidad, el dominio de tus propios medios, la
capacidad de distincion. Y es como un musculo: hay que ejercitarlo para que resalte. Mira: yo
soy — inevitablemente — muy flaubertiana, y entonces no creo en los milagros, en las
improvisaciones literarias: creo s6lo en el trabajo, en la fatiga dura de la lija y el cincel, en la
lucha incesante, dura, sangrienta, contra uno mismo, en contra de sus “cénceres” juveniles,
contra el énfasis, en contra de la involucion, contra el lirismo excesivo. Tu dices: “perseguir
las luces de mi pasado”. Si, pero que éstas retomen vida en otras criaturas, nacidas de ti y
separadas de ti, hombres y mujeres que sufren, sudan y duermen en el suelo sin recordar tu
cara. Lo mas impersonal serds, seras lo mas universal. (No s¢ por qué, pero cuando pienso en
estas cosas — al igual de hecho que en otros momentos mas intensos de mi vida — siempre me
acuerdo de las palabras de Cristo — las unicas que tienen una resonancia sobre la moralidad de

! En una carta a Paolo Treves del 23 de cotubre de 1938, en Pozzi Antonia (2002), L eta delle parole é finita.
Lettere 1923-1938, editado por A. Cenni y O. Dino, Milano, Archinto, p. 267. Ahora también en Pozzi A., Ti
scrivo dal mio vecchio tavolo, op. cit., pp. 309-312.
> Hay un eco aqui de lo que Banfi Antonio (1961) dice en I problemi di una estetica filosofica, editado por
Luciano Anceschi, Milano-Firenze, Parenti, p. 225.

39

FEBRERO
2015



Dino Formaggio: una presentacion | Gabriele Scaramuzza

mi forma de vivir: El que pierda su alma por mi, la reencontrara. ;No habla asi también el arte
a sus devotos?). [...].

Pero, empieza de inmediato, no pierdas el tiempo, ejercitate, ingéniate, prepara todas las
armas — El tiempo para estar a solas con un trozo de pan y un vaso de vino llegara, sélo si lo
quieres: pero para ese momento necesitaras haberte ya conquistado, haber conseguido los
medios para llenar de ti toda tu choza. El trozo y el vino no tienen que ser las condiciones de
tu arte (el arte nunca es el resultado de unas condiciones externas, sino s6lo de la disciplina
interna), deben ser la recompensa. >’

(Traductor al espanol: Davide E. Daturi. Revisor: José Luis Herrera Arciniega)
Bibliografia:

Aa. Vv. (2007), Ad Antonio Banfi cinquant’anni dopo, prefacion de S. Chiodo y G.
Scaramuzza, Milano, Unicopli.

Banfi A.:

(1961), I problemi di una estetica filosofica, Milano-Firenze, Parenti.

(1962) Filosofia dell’arte, Roma, Editori Riuniti.

(1967), Umanita, Reggio E., Franco.

(1969) Spinoza e il suo tempo, editado por Livio Sichirollo, Firenze, Vallecchi.
Baratono, A. (1966), Arte e poesia, Milano, Bompiani.

Bernabo G. (2004), Per troppa vita che ho nel sangue. Antonia Pozzi e la sua poesia, Milano,
Viennepierre.

Chiodo S. (2010) Dino Formaggio, en “Rivista di storia della filosofia”, n. 1, pp. 167-180.
Dessoir M.:
- (1946), Buch der Erinnerung, Stuttgart, Enke.

- (1986), Estetica e scienza dell arte, presentacion de Dino Formaggio, editado por Lucio
Perucchi y Gabriele Scaramuzza, Milano, Unicopli.

Formaggio D.:

- (1953), L’arte come comunicazione, 1. Fenomenologia della tecnica artistica, Milano,
Nuvoletti;

» Ahora se encuentra en Scaramuzza Gabriele (1997), editor de, La vita irrimediabile. Un itinerario tra
esteticita, arte e vita, Firenze, Alinea, pp. 162-168. Retomada de Pozzi Antonia (2011), Soltanto in sogno.
Lettere e fotografie per Dino Formaggio, editado por Giuseppe Sandrini, Verona, Alba Pratalia, pp. 19-32; y
recientemente en 7i scrivo dal mio vecchio tavolo, cit., pp. 272-277.

40

FEBRERO
2015



Dino Formaggio: una presentacion | Gabriele Scaramuzza

- (1962), Studi di Estetica, Milano, Renon;
- (1978), Fenomenologia della tecnica artistica, Parma, Pratiche.

- (1997), Minima personalia. Frammento di un’autobiografia, en “Belfagor”, 30 novembre
1997;

- (2003), Riflessioni strada facendo. Un cammino verso il sociale, prefacion de E. Franzini,
Milano, Mimesis

- (1996), Filosofi dell arte del Novecento, presentacion de Elio Franzini, Milano, Guerini.
- (1997/98), Adelchi Baratono. Un Maestro, en “La riviera ligure”, a. VIII, n. 24/25.
Franzini, E.:

- (1992) Oltre I’Europa. Dialogo e differenze nello spirito europeo, Milano, Arco.

- (2009), Elogio dell’llluminismo, Bruno Mondadori, Milano.

- (1985), con Ruschi R., Anni milanesi, en AA.VV., "Dino Formaggio e I’estetica. Scritti
offerti di autori vari con uno studio di Dino Formaggio”, Milano, Unicopli.

Lowith, K. (1988), La mia vita in Germania prima e dopo il 1933, trad. it. de E. Grillo,
Milano, Il Saggiatore.

Papi, F. (2009), L’infinita speranza di un ritorno. Sentieri di Antonia Pozzi, Milano,
Viennepierre.

Scaramuzza, G.:

(1985), L’insegnamento di Dino Formaggio, en “Dino Formaggio e 1’estetica. Scritti offerti di
autori vari con uno studio di Dino Formaggio”, Milano, Unicopli, pp. 65-69;

(1997), ed., La vita irrimediabile. Un itinerario tra esteticita, arte e vita, Firenze, Alinea.

Teruzzi, C. (1995), Per un incontro..., en apendiz a I/ canto di Seikilos. Scritti per Dino
Formaggio nell ottantesimo compleanno, Milano, Guerini, pp. 189-208.

Pozzi A.:

- (2002) L’eta delle parole e finita. Lettere 1923-1938, editado por Alessandra Cenni y
Onorina Dino, Milano.

- (2014), Ti scrivo del mio vecchio tavolo. Lettere 1919-1938, coord. de Graziella Bernabo y
Onorina Dino, Milano, Ancora

- (2011), Soltanto in sogno. Lettere e fotografie per Dino Formaggio, editado por Giuseppe
Sandrini, Verona, Alba Pratalia, pp. 19-32.

41

FEBRERO
2015






L’azione e la materia. L’estetica di Dino Formaggio | Maddalena Mazzocut-Mis

L’azione e la materia

L’estetica di Dino Formaggio

Prof.ssa Maddalena Mazzocut-Mis
Universita degli studi di Milano

Sommario

L’intenzione del presente articolo ¢ di
introdurre il lettore ad alcuni aspetti centrali
della personalita e dell’opera di Dino
Formaggio. In primo luogo, per lui ’arte si
caratterizza per un’energia rivoluzionaria e
liberatrice che agisce sul piano concreto del
farsi dell’opera e sul piano culturale di una
comunicazione simbolica. In secondo luogo,
I’arte ¢ anche una sapiente esplorazione delle
possibilita dei materiali e un coinvolgimento
corporeo e intuitivo. In questo senso
Formaggio mette in risalto 1’idea che per chi fa
I’arte la fase operativa, la fase propriamente
fabbrile e la stretta relazione con il materiale
sono fondamentali. Partito da questa visione di
fondo, il presente articolo cerca di riflettere sul
senso della tecnica artistica nell’opera di Dino
Formaggio e sulla sua relazione con il
materiale, 1’ispirazione e il contesto storico,
fino a accedere a una definizione coerente del
concetto stesso di arte.

Resumen

La intencién de este articulo es introducir al
lector a algunos aspectos centrales de Ia
personalidad y la obra de Dino Formaggio. En
primer lugar, para este autor el arte se
caracteriza por una energia revolucionaria y
liberadora que actua en el nivel concreto de la
produccién de la obra y en el nivel cultural de
una comunicaciéon simbolica. En segundo
lugar, el arte es también una exploracion
inteligente de las posibilidades de los
materiales y el lugar de la participacion
corporal e intuitiva. En este sentido Formaggio
enfatiza la idea de que para aquellos que hacen
el arte, la fase operativa, la fase productiva y la
estrecha relacion con el material son centrales.
Basado en esta vision, este articulo busca
reflexionar sobre el significado de la técnica
artistica en la obra de Dino Formaggio y su

relaciéon con el material, la inspiracion y el
contexto histérico, para acceder a una
definicion coherente del mismo concepto de
arte.

Palabras claves

Dino Formaggio, Arte, Técnica Artistica,
Estética.

Abstract

The intent of this article is to introduce the
reader to some central aspects of the
personality and work of Dino Formaggio.
First, for him art is characterized by an energy
revolutionary and liberating acting on the
concrete level of production of the work and
the cultural level of a  symbolic
communication. Secondly, art is also an
intelligent exploration of the possibilities of
materials and the involvement of the body and
an intuitive participation. In this sense
Formaggio emphasizes the idea that for those
who make art, the operational phase, the
production phase and the close relationship
with the material are central. Based on this
view, this article seeks to reflect on the
meaning of artistic technique in the work of
Dino Formaggio and its relationship to the
material, inspiration and historical context, to
access a consistent definition of the concept of
art.

Keywords

Dino Formaggio, Art, Technique of art,
Aesthetics.

43

FEBRERO
2015






L’azione e la materia. L’estetica di Dino Formaggio | Maddalena Mazzocut-Mis

L’azione e la materia
L’estetica di Dino Formaggio

Prof.ssa Maddalena Mazzocut-Mis
Universita degli studi di Milano

L’azione e la materia fan tutto. [...] Dal caos delle immagini, accavallantesi come mare di nubi sotto la
spinta del vento, e dai desideri senza contorno, dalle visioni travolte incessantemente nei fiumi del
cangiamento, 1’azione si solleva e si rivolta, segna violentemente la materia e porta un oggetto a

. s o . . . , 1
chiarezza dell’individuo e I’individuo-immaginazione alla chiarezza dell’oggetto .

Ecco il farsi dell’opera, ecco la creazione artistica! L’arte ¢ azione, gesto della mano che
schizza I’oggetto nell’aria, sulla carta, che 1’abbozza nella pietra; ¢ mano che scrive. E
lasciare una traccia ed ¢ comunicare.

Dino Formaggio demitizza ogni concezione che vuole I’arte come luogo del potere
indiscusso dell’immaginazione o di una non meglio definita forza creatrice. Si palesa,
piuttosto, un’energia rivoluzionaria e liberatrice dell’arte che agisce sul piano concreto del
farsi dell’opera e sul piano culturale di una comunicazione simbolica.

Il termine materia viene svuotato dalle connotazioni dogmaticamente naturalistiche
oppure ideologiche o platonicamente negative, tanto da poter essere sostituito dal termine
materiale, che indica, di volta in volta, la pietra, il ferro, il cemento, il marmo, i colori, i
suoni... cio¢ «la struttura materiale significante, il significante che porta i significati»’. Perché
«I’atto artistico comincia da una sapiente esplorazione delle possibilita del materiale» e da un
coinvolgimento corporeo ¢ intuitivo’. Da quell’incontro felice tra soggetto e oggetto, tra mano
e materia. Una mano che porta con sé gia un potente e sempre presente vissuto; perché
«nessuno ¢ senza materia e senza storia»’. Come si conserva la grana della materia,
addomestica ma mai annullata, cosi si conserva il ‘tocco’, la particolarissima e ineliminabile
caratteristica che il corpo, quel particolare corpo, imprime al materiale.

Formaggio mette in risalto una realta tanto semplice quanto fondamentale: 1’arte, per
cui I’azione ¢ I’invenzione, non pud mettere in secondo piano la fase operativa, la fase
propriamente fabbrile e la stretta relazione con il materiale. La tecnica, azione
qualitativamente metamorfica sulla materia, non ¢ «un insieme di regole canoniche,
modulario, ricettario, di meccanica applicazione, mestiere nel senso piu banale del termine»
ma, al contrario, 1’espressione di una «libera trasformazione», che si evolve «secondo leggi

! Formaggio Dino (1953), L arte come comunicazione. I. Fenomenologia della tecnica artistica, Prefazione di G.
Scaramuzza, edizione digitale a cura di S. Chiodo, Milano Nuvoletti (Pubblicazioni della Facolta di Lettere e
Filosofia dell’Universita degli Studi di Milano, 23), p. 205, d’ora in avanti FTA. Questo testo ¢ di fatto la tesi di
laurea che Formaggio discute nel 1938. La seconda edizione a stampa (Parma-Lucca, Pratiche Editrice 1978)
aggiunge in appendice il saggio: “L’arte, il lavoro, le tecniche” (qui citato in seguito).

* Formaggio Dino (1978), “L’arte, il lavoro, le tecniche”, cit., p. 312.

3 Ibid., p. 314.

* Formaggio Dino (1979), Goya, Milano, Mondadori, p. 12.

45

FEBRERO
2015



L’azione e la materia. L’estetica di Dino Formaggio | Maddalena Mazzocut-Mis

che di momento in momento si vengon creando da se stesse»’. La correlazione creazione-
abilita-tecnica ¢ strettissima e indissolubile, contro le rivendicazioni di una presunta ‘pura
creativitd’. «La famosa liberta dell’artista ¢ vincolata da un nodo del legno, da una venatura
del marmo, dalla granularita della materia»®.

L’ispirazione fa i conti con la tecnica e la tecnica fa i conti con I’ispirazione «in
dipendenza da certo cammino preso dalle obiettivazioni culturali in una determinata epoca ed
insieme dall’introduzione di un nuovo strumento, dal perfezionamento dei mezzi al suo
servizio, portati dalle scienze applicate»’. Insomma la tecnica non pud prescindere dai
materiali, dallo sviluppo tecnologico e scientifico e, piu in generale, dalla cultura e dal
contesto sociale.

All’interno di tali premesse fondative, Formaggio svaluta completamente i concetti di
‘ispirazione’ e ‘libera creativita’. Il fare arte ¢ sempre e comunque azione.

I sentimenti, le passioni, i pensieri sono tali nell’'uomo da persistere in una vaga impotenza che genera
insoddisfazione, sino a che non siano entrati nel pieno possesso dell’oggetto chiaro e definitivo che
sappia trarli sopra di sé, cavandoli dalla persona, e risolvere cosi al proprio interno, in un sistema di
equilibrio, la loro carica energetica®.

La poetica di Formaggio spiega il fare artistico, togliendo di mezzo ogni mistero sul quale si ¢
appoggiata una falsa e forviante idea di ‘genialitd’. Cosi ‘opera d’arte’ ¢ prima di tutto
‘oggetto’ — ma non ‘cosa’ — che «custodisce un tesoro di lavoro e lo solleva sopra le ondate
distruggitrici delle epoche, lo porta a salvamento attraverso le violenze dei tempi»’.

Come vuole Alain'’, al cui pensiero Formaggio dedica particolare attenzione, il

delirio dell’immaginazione, la sua presunta completa liberta vanno tenuti a freno attraverso la 46
9

tecnica, cio¢ attraverso lo scontro-incontro con il materiale al fine di generare quel sistema
segnico-comunicativo che ¢ I’opera. L’immaginazione — assoggettandosi alle regole della
creazione, senza tuttavia perdere la propria specificita — traduce in forme sensibilmente
espressive 1’eterna ambiguita dell’'uomo, da una parte genio liberatore di nuove forme e,
dall’altra, mero costruttore, lavoratore della materia, possessore di un corpo, quale strumento
d’azione''. L’immaginazione ¢ dunque azione creatrice solo se si traduce nel ‘fare’.
Un’azione che, in rapporto con la corporeita, deve generare espressione. L’estetica, afferma
Formaggio, comincia la propria analisi fondativa proprio a partire dal corpo, inteso come
«aggregato di centri palpitanti», la cui «prima e momentanea sintesi unitaria ¢,
costitutivamente, estetica». Il corpo ¢ «un io sensibile», un «ulteriorizzarsi» progettuale,
capace di generare «in un medesimo atto 1’arte e la libertax'>.

> Formaggio Dino (1953), “Saggio su ‘L’estetica di Alain’”, in Alain, Venti lezioni sulle belle arti, Roma,
Edizioni dell’ Ateneo, p. 20.

SFTA, p. 206.

"FTA, p. 214.

SFTA, p. 199.

FTA, p. 209.

' Emile-Auguste Chartier.

"' Cfr. Alain (1947), Sistema delle arti, tr. it. di B. Dal Fabbro, Milano, Muggiani, p. 19.

"2 Formaggio Dino (1990), Estetica, tempo, progetto, a cura di E. D’ Alfonso ed E. Franzini, Milano, Clup, p. 19.
Il testo Estetica, tempo, progetto comprende (oltre a due saggi intitolati: “Corpo-Tempo-Arte. Alle radici
dell’Estetica” e “Forma, Paradigma, Trans-morfosi”) la trascrizione di una serie di lezioni che Dino Formaggio
ha tenuto tra il 1984 e il 1988 alla Facolta di architettura del Politecnico di Milano.

FEBRERO
2015



L’azione e la materia. L’estetica di Dino Formaggio | Maddalena Mazzocut-Mis

Liberta vincolata, tuttavia. Il materiale parla all’artista, vibra, possiamo dire, vivendo:
una vibrazione sensibile, percettiva e immaginativa. Insomma suggerisce emozioni ma detta
anche delle direttive ben precise di ricerca. Si danno materiali, per cosi dire, grezzi e materiali
che hanno una storia. Tutti possono essere sottoposti a una torsione metamorfica che fa
scattare un’inedita connessione, un occasionale ma fondamentale rimando simbolico. Percio
Picasso affermava: «‘mi piace quando le cose diventano altre’. E di colpo sottraeva i principi
di identita e di immobilita dell’essere alle forme classiche, gettandole in movimento insieme
al riscatto di ogni punto morto dell’universo oggettuale»'”. E I’accostamento di un sellino di
bicicletta con il relativo manubrio diventava la Testa di toro'".

2.

Che cos’¢ dunque la tecnica artistica? «Esiste nella coscienza, soggettiva e intersoggettiva
(individuale, sociale e culturale), la figura originale di un insieme di atti che si possono
denominare, nel loro orizzonte specifico, come ‘tecnica artistica’»?'” Per Dino Formaggio la
risposta ¢ certamente positiva.

La tecnica artistica, nel suo incontro con il materiale, genera una forma compiuta, valore
espressivo e comunicativo di un ‘fare’ che ¢ un ‘creare’. L’opera d’arte ¢ il risultato di una
tecnica intesa come «azione obiettivante, realizzazione completa e storica di fini»'®,

L’arte, scrive Henri Focillon'’, «si fa con le mani», larte si costruisce: ¢ tattilita, &
corporeitd. L’artista sa prolungare «quel privilegio che ¢, nell’infanzia, la curiosita» proprio
perché «tocca, tasta, valuta il peso, misura lo spazio, modella la fluidita dell’aria per
prefigurarvi la forma, accarezza la superficie di ogni oggetto, e da tale linguaggio del tatto

compone il linguaggio della vista — un tono caldo, uno freddo, uno pesante, uno vuoto, una 47

linea rigida, una linea morbida»'®. Il nostro sistema sensoriale patisce violentemente le
sollecitazioni del mondo esterno e, afferma Alain, la sensibilissima rete di confine del nostro
corpo mette in moto segnali d’allarme e chiama inafferrabili «folle di fantasmi»'®. L’azione
poietica deve sorpassare qualsiasi meccanicismo corporeo cartesianamente inteso per fissare il
«sentimento» in un’idea che di fatto possa essere concretizzata in un’opera compiuta. Percio
«il corpo vivo, che soffre col pensiero e guarisce con 1’azione, & piu bello»™. Formaggio &
consapevole del fatto che 1’opera d’arte ¢ una realta spazio temporale che vive nel divenire
concreto delle cose. Nella sua visione «non esiste alcuna idea preliminare all’opera, ma 1’idea
nasce con I’opera nella sua fisicita»*'.

" Ibid., p. 129.

" Cfr. Formaggio Dino (1978), “L’arte, il lavoro, le tecniche”, cit., p. 316.

" Ibid., p. 296.

"“FTA, p. 200.

7 Henri Focillon ¢ sicuramente un punto di riferimento delle tesi di Formaggio.

' Focillon Henri (1990), “Vita delle forme” seguito da “Elogio della mano”, “Prefazione” di E. Castelnuovo, tr.
it. di Vita delle forme di S. Bettini, tr. it. di Elogio della mano di E. De Angeli, Torino, Einaudi, pp. 114-115.

' Formaggio Dino (1953), “Saggio su ‘L’estetica di Alain’”, cit., p. 16.

2% Alain (1992), Sulla felicita, tr. it. di A.M. Rodari, Roma, Editori Riuniti, p. 18.

*! Formaggio Dino (1953), “Saggio su ‘L’estetica di Alain’”, cit., p. 19. L’attenzione di Formaggio si rivolge al
prodursi dell’opera, anche se non dimentica il momento della fruizione, analizzato, in quegli stessi anni, in tutte
le sue sfaccettature dall’amico e collega Mikel Dufrenne. [Cfr. Formaggio Dino (1982), “Mikel Dufrenne, la
Natura e il senso del poetico”, in Fenomenologia e scienze dell 'uomo. Quaderni del seminario di filosofia delle
scienze dell 'uomo, 2, Padova, CLESP; Dufrenne Mikel (1953), Phénoménologie de I’expérience esthétique, 2
voll., Paris, PUF].

FEBRERO
2015



L’azione e la materia. L’estetica di Dino Formaggio | Maddalena Mazzocut-Mis

3.

La riflessione condotta da Formaggio in Italia muove, tra 1’altro, da quella di Charles Lalo, di
Etienne Souriau, di Victor Basch, per quanto concerne I’area francese. Ma il tentativo
francese ha, secondo Formaggio, degli aspetti fallimentari, soprattutto in uno degli esponenti
piu noti come Souriau: «la tecnica artistica non ha, evidentemente, avuto la parte di primo
piano che le spettava»**. Souriau viene accusato di trascurare «lo sfondo artistico sul quale si
staglia il rapporto forma-materia»™, senza il quale ¢ difficile mettere in rilievo il ruolo e il
valore della tecnica artistica. La tecnica viene considerata da Souriau un atto tetico o
instaurativo e distinta in tecnica artistica (arte) e tecnica meccanica (industria), senza tuttavia
giungere mai all’idea di «tecnica come liberta e come unita-mediazione, in ogni punto dei
piani esistenziali»’".

L’opera di Dino Formaggio porta invece alle estreme conseguenze un’estetica che si lega a
un procedere fenomenologico dei vari piani della tecnica artistica. L’arte si basa su una
funzionalita tecnica e ’estetica non ¢ altro che una disciplina generale riferita ai processi
sensibili che hanno per fondamento il corpo, la cui prassi progettuale coinvolge la percezione,
I’immaginazione e la memoria. Separare I’arte dalla sua originaria pienezza funzionale
significa staccarla dalla vita, dai momenti costitutivi della societa e della storia. E proprio nel
«diventare ‘opera’ che ogni tecnica cerca di liberarsi in arte e che 1’arte trova continuamente
la sua tecnica»™.

In Formaggio, la nota esclusione, da parte dell’estetica di Benedetto Croce, di qualsiasi
portata della tecnica dal significato ultimo dell’opera, ¢ stimolo — attraverso la mediazione del
pensiero del maestro Antonio Banfi — per una reazione®®. Per Croce, I’espressione ¢ «attivita
teoretica elementare», che precede la pratica e «le conoscenze intellettive che rischiarano la
pratica» stessa’’. L’estetica, quale scienza dell’espressione, esclude definitivamente la tecnica

FTA, p. 314.

ZFTA, p. 318.

*FTA, p. 319. «Tale ricerca aveva da porre il castello d’impalcatura per una scienza estetica concepita quale
scienza platonizzante delle forme, e non fece gran caso all’artisticita in se stessa dinamicamente considerata, cosi
da lasciar tra le quinte, pur tra tanti fecondissimi suggerimenti, una volta di piu il problema della tecnica con
tutta la parte che questa avrebbe potuto e dovuto recitarex». (/bid.).

** Formaggio Dino (1991), I giorni dell arte, Milano, Franco Angeli, p. 180. Afferma Formaggio, parlando della
sua tesi sotto la direzione di Antonio Banfi: «Quando [...] per fare la tesi presi in mano i termini della filosofia
dell’arte di Croce, cioé I’estetica, mi resi conto della carenza di analisi in Croce per tutto quanto riguardava le
tecniche artistiche, la vita dei pittori nei loro studi, i poeti, i musicisti riguardo alle loro tecniche, e cosi via:
I’importanza centrale, decisiva, essenziale in tutte le arti, della tecnica. In origine il titolo che aveva dato Banfi
alla mia tesi era Rapporto tra arte ed estetica nelle estetiche contemporanee. Studiai soprattutto 1’estetica
francese, dove trovai dei buoni suggerimenti sulla tecnica artistica, tanto che molti capitoli della tesi erano
fondati sulla vicinanza che io avevo col pensiero francese». [Salvagnini Sileno (2008), “Intervista a Dino
Formaggio”, in Banfi e l'arte contemporanea, a cura di S. Salvagnini, Napoli, Liguori, p. 4].

%% «L’impostazione violentemente anticrociana, 1’attenzione critica verso Gentile si sposavano con un’analisi,
certo influenzata da Banfi, dei movimenti, anche scientifici, dell’estetica francese contemporanea, attenta alla
metafisica, ma anche alla psicologia, alla psicofisiologia, agli esiti teorici degli studi post-bergsoniani sul mondo
delle arti. Il tutto inserito tuttavia in un quadro ‘fenomenologico’ dove Formaggio coniuga, come fara sempre in
seguito, 1 due sensi storici del termine fenomenologia, che ¢ sia hegeliana genesi di un’idea che si fa sensibile sia
introduzione del senso metodico del pensiero di Husserl, che cerca di cogliere il dato essenziale dei processi e
dei concetti, senza tuttavia mai perdere il legame genetico e progettuale con una dottrina dell’esperienzay.
[Franzini Elio (2009), Ricordo di Dino Formaggio, pronunziato il 16 aprile 2009 in Bressanone, a conclusione
dell’ Assemblea della Societa Italiana d’Estetical].

27 Croce Benedetto (1990), Estetica (1902), a cura di G. Galasso, Milano, Adelphi, p. 123.

48

FEBRERO
2015



L’azione e la materia. L’estetica di Dino Formaggio | Maddalena Mazzocut-Mis

dal suo orizzonte. Croce riduce I’arte a chiusa teoreticita, nella quale la tecnica non pud mai
darsi come estetica o come artistica (non pud darsi una tecnica del teoretico ma solo una
tecnica del pratico).

E Antonio Banfi in Italia, attraverso I’elaborazione di posizioni vicine a quelle di Georg
Simmel e di temi anticipati da Max Dessoir, a promuovere un razionalismo critico, nel quale
si giustifica I’autonomia dell’arte, che non si spiega come una forma permanente dello spirito,
bensi nel senso di un empirico e multiforme manifestarsi dell’esperienza artistica. Tale
esperienza non esclude, ma anzi richiede, la funzione universalizzante della ragione.

Tanto per Banfi quanto per Formaggio, 1’esame della realta artistica implica un
coinvolgimento di quelle componenti tecniche, conoscitive, esistenziali e, non ultime, sociali,
che concorrono alla formazione di un’opera d’arte. Il capolavoro ¢ un «equilibrio perfetto» di
forze che si contrappongono: immaginazione e materia. Un equilibrio, perché tali forze non
devono mai prendere il sopravvento l'una sull’altra. «La mano misteriosa che ha
prodigiosamente creato, con una violenza prudente, tale equilibrio, & la tecnica»”®.

4.

La tecnica artistica possibilizza continuamente il progetto — con questo lo scioglie in ogni suo ganglio
dalle fissita e durezze delle sclerotizzazioni che sempre ne minacciano la fluidita inventiva e
comunicativa — e continuamente progetta la possibilita, ossia ulteriorizza il reale ed ogni concreta
materialita fisica, sociale, storica, spingendo il tutto verso i suoi aloni di senso possibile, individuandoli
e fermandoli costruttivamente come tali, cio¢ come disegni di possibile umanita e di societa possibili®’.

L’artista ¢ un lavoratore immerso nel mondo della cultura e nella societa e da essi ¢
influenzato. Non ¢ mai completamente autonomo, dovendo fare i conti con I’arte che lo ha
preceduto, con le acquisizioni scientifiche e tecnologiche, con la moda, con gli stili. Puo
semplicemente imparare un mestiere, che tiene conto del pregresso, di una sorta di
sedimentazione di regole, oppure fare della tecnica, del valore conoscitivo che essa possiede,
una ‘particolare’ conoscenza che va oltre le regole stesse. Per tale motivo, il processo che
porta al possesso di una tecnica deve superare la meccanicita della ripetizione della regola. Le
regole del mestiere sono solo il primo passo verso una tecnica artistica come conoscenza.
Cosi, un progetto pud essere una mera ripetizione di schemi gia dati o il tentativo di
ulteriorizzarli.

Il progetto, anche quello propriamente architettonico, vive e rivive nell’opera compiuta,
nell’edificio come possibilita mille volte ulteriorizzata: il progetto ¢ potenzialita che,
dipendendo dalla tecnica artistica, non puod che prendere in considerazione, nel suo processo
di realizzazione, anche il livello di tecnicizzazione raggiunto da una particolare cultura e
societa. Perché I’atto iniziale della tecnica artistica tiene conto di una verifica che ¢ prima di
tutto semplicemente intuitiva, poi scientifico-tecnolgico-probabilistica e, infine,
comunicativa. Il progetto e la sua realizzazione dipendono da «sapienze intuitive» e «controlli
concettuali e scientifici» che mettono in moto la «tecnica artistica»™. I progressi tecnologici
aprono lo spettro delle possibilita ma ¢ solo «sopra un piano di cultura che la fisica, la

*FTA, p. 207.
» Formaggio Dino (1978), “L’arte, il lavoro, le tecniche”, cit., p. 321.
30 Ibidem.

49

FEBRERO
2015



L’azione e la materia. L’estetica di Dino Formaggio | Maddalena Mazzocut-Mis

meccanica, la matematica, con infinite influenze di cui non si potra mai dare una misura
esatta, modificano i corsi dell’arte, agendo sulla sua essenza attiva, la tecnica»’".

Dr’altra parte, «se ci fosse solo la materia da una parte, con il determinismo delle sue leggi
inflessibili, ed un pensiero od un sentimento entro la sfera autonoma dei fatti spirituali
dall’altra, noi non avremmo 1’arte»>. I mondi si compenetrano necessariamente nella
propensione inventiva e comunicativa dell’uomo. L’oggetto artistico ¢ tale se, a partire dal
progetto fino alla sua realizzazione, nel momento in cui entra nel mondo della cultura, lo
trasforma. Il pensiero non ‘inventa’; ¢ piuttosto il concreto incontro tra progettualita,
materialita e valore comunicativo a dettare la via dell’azione che genera I’oggetto.

Sostiene Valéry che «I’idea del fare ¢ la prima e la pit umana. ‘Spiegare’ non ¢ altro che
descrivere una maniera di fare, significa rifare col pensiero». Per Socrate — che dialoga con
Fedro in Eupalinos o I’Architetto — se ¢ «ragionevole pensare che le creazioni dell’uomo sono
fatte o in vista del proprio corpo» (utilita) o «in vista della propria animay (bellezza), bisogna
anche constatare che esiste un terzo principio che ha a che fare con la resistenza, che si
oppone all’inesorabile destino della morte™.

Il materiale — che implica sempre una «direzione funzionale di organizzazione»’” —
include, per Dino Formaggio, la fisicita di base (la tela, la trama, la curvatura della parete di
un affresco, la venatura e coloritura del marmo, la composizione chimica di certi colori, la
sonorita della parola, ecc.) e il mezzo meccanico (i pennelli, il bulino, gli scalpelli, i1 vari tipi
di strumenti, ecc.), che «artisticamente ¢ qualcosa di meno rispetto alla fisicita di base, [...]
ma il m3€6n0 che possiede dal lato della natura quasi sempre ¢ compensato da un piu di
cultura»™.

AY

Sebbene non sia mai una produzione fortuita del bello, I’arte non ¢ coercizione. E
piuttosto liberta legata alle risorse del caso, che si rivela agli antipodi del meccanicismo e
dell’automatismo. Basti accennare al fatto che se nel lavoro perfetto di una macchina il caso ¢
una catastrofe, una contraddizione dannosa, per 'uomo 1’evento imprevisto € spesso la molla
della creativita. Nell’arte, I’imprevisto diventa parte intrinseca del progettare: puo far deviare
la mano che dipinge, puo indurre a seguire un percorso narrativo piuttosto che un altro...
Eppure, I’arte non ¢ un lavoro misterioso, non ¢ il risultato di un azzardo o di una felice
combinazione di eventi fortuiti. Il caso entra nella processualita artistica come un’occasione,
come un’ulteriorizzazione, come una possibilita e non come prassi.

La tecnica artistica si distingue profondamente dal ‘mestiere’ perché nulla piu di una
grande opera mostra I’impazienza verso la semplice, sebbene competente, acquisizione dei
mezzi.

*IFTA, p. 214.

*2FTA, p. 206.

3 (0l perché e il come, che sono solo espressioni che questa idea esige, si inseriscono in ogni discorso,
pretendono di essere soddisfatte a ogni costo. La metafisica e la scienza non fanno che sviluppare senza limiti
questa esigenzay. [Valéry Paul (1988), L’homme et la coquille, apparso nel n. 281 della Nouvelle Revue
Frangaise, 1 febbraio 1937, tr. it. in 1d., A/l’inizio era la favola, a cura di E. Franzini, tr. it. di R. Gorgani,
Milano, Guerini, p. 62].

** Valéry Paul (1990), Eupalinos o I’architetto, in Tre dialoghi, tr. it. di V. Sereni, Torino, Einaudi, p. 95.
FTA, p. 332.

*FTA, p. 332.

50

FEBRERO
2015



L’azione e la materia. L’estetica di Dino Formaggio | Maddalena Mazzocut-Mis

Riconosciuta la legalita della tecnica artistica, ¢ necessario analizzarla nelle sue
articolazioni essenziali e vederne le implicazioni. Formaggio ne riconosce infatti quattro
momenti essenziali:

1) momento (di tecnica interna) dell’organizzazione, come apprendimento e specializzazione tecnica,
del rapporto prova-risultato;

2) momento di ‘sapere’ della tecnica esterna;
3) momento di ‘fare’ della tecnica esterna come liberazione del fine o compimento;

4) momento (di tecnica interna) della trasposizione mentale del ‘fare’ esterno’ .

La tecnica interna, sia nella prima sia nella quarta fase, «riguarda unicamente i processi
mentali»’®, Formaggio chiama il momento iniziale, caratterizzato dal binomio prova-risultato
di per sé preparatorio, stato di incubazione. La tecnica interna passa attraverso momenti di
mero automatismo dei processi conoscitivi, che tuttavia vengono influenzati da una pratica di
apprendimento o da una capacita d’uso.

Ogni conoscenza nella continuita del suo sviluppo, puo esser considerata come un seriarsi di percezioni,
sopra il quale il processo delle ripetizioni finisce per ingenerare un certo rapido automatismo di
abitudine che si risolve, alla fine, in un sistema bloccato di risposte. Si tratta di tecnicismo dei processi
mentali che mirano a dare una soluzione sempre piu rapida e piu perfezionata ai quesiti generalmente

proposti dal materiale o dal soggetto-tema nel suo raffronto col materiale stesso

Tale processo ¢ a volte talmente rapido, che una pennellata, una nuova combinazione di mezzi
espressivi, ecc., possono sembrare dovuti a misteriose intuizioni, al caso, a istinti... Il quarto
momento (ancora di tecnica interna) consiste in una vera e propria «trasposizione mentale
della tecnica esterna» ™.

La tecnica empirica o tecnica esterna — atto concreto, che vede 1’opera formarsi nella sua
essenzialitd materica — si struttura, invece, nelle due fasi centrali del sapere e del fare. Non
bisogna tuttavia mai dimenticare che la tecnica interna si inserisce profondamente nel
momento pragmatico del sapere o meglio nel movimento dialettico del sapere col fare, cio¢
nella tecnica esterna. Al fare vero e proprio si collegano elementi essenziali come
I’importanza del tirocinio; la pazienza, il dono cio¢ del saper attendere; il gesto artistico, che ¢
tocco; infine il ritmo, elemento vivificante di ciascuna opera, che ne segna la riuscita € non
solo la vitalita.

Il processo creativo ¢ esattamente quello descritto! Solo chi conosce, per esperienza
diretta, il procedimento di realizzazione di un’opera, lo sa riprodurre, analizzare, dissezionare
e fornire alla comprensione'.

*TFTA, pp. 401-402.

*FTA, p. 352.

FTA, p. 353.

Y ETA, p. 358.

*! Da artista, Dino Formaggio ha sperimentato la pittura (disegni, acquarelli, oli) e la scultura.

51

FEBRERO
2015



L’azione e la materia. L’estetica di Dino Formaggio | Maddalena Mazzocut-Mis

Nel campo dell’arte, esprimere ¢ piu e altro che intuire, comunicare piu e altro che esprimere. Quel
‘pin’ sta dalla parte dell’oggetto; dell’oggettivita materiale nell’esprimere, dell’oggettivita sociale nel
comunicare. Una fenomenologia della tecnica artistica ¢ destinata a provare il reale fondamento

. . . . . S A2
esistenziale e logico di questi assunti basilari

Nel suo significato piu alto, la tecnica ¢ tecnica artistica, cio¢ sensibilita, «cio¢ spazio-tempo,
cio¢ determinismo univoco dell’artisticitd universale, cioé natura»™. Essa si presenta come
una sorta di sensibilitd endogena, che ¢ anche e potentemente capacita di esternare, di
comunicare. E un’esperienza totale e totalizzante. «Esaminata nell’intero suo ciclo
fenomenologico come sensibilita e come ragione, come sapere come fare, come pazienza e
come successo, essa appare, qualitativamente, come la struttura stessa del compimento di
qualsiasi atton**. L’opera d’arte si presenta a Formaggio come un vivente, proprio perché si
comporta come tale, cio¢ come un organismo in formazione. L’azione del fare artistico
comporta, come ogni concepimento, «azzardo, rischio, fede», nel senso che nessuna azione ¢
mai del tutto controllata in ogni sua parte ed ¢ percio, allo stesso tempo, «legalita, scienza,
ragione» ™.

La tecnica artistica ¢ una «trama sensuosa che lega in un disegno vario e
continuamente autoespressivo lo scavalcarsi d’onde infinito che costituisce 1’oceano dei moti
naturali, fatti di salite e cadute: dalla vibrazione d’elitre che tiene le libellule librate sul pelo
dell’acqua al ronzio dei fantasmi e di laboriose sensazioni che danno gli sbocci nella
sensibilita del genio»*®. Il genio ¢ allora natura, o meglio archetipo della potenza tecnico-
artistica della natura. Ma ¢ natura soprattutto in quanto sensibilita, in grado di penetrare
nell’intelligenza e di manifestare una potenza ricettiva che diventa stimolo dinamico
all’azione.

Noi pensiamo [...] che si possa e si debba oggi andar oltre e cosi nettamente separare 1’estetico
dall’artistico, sui fondamenti stessi dell’arte contemporanea, da poter avanzare 1’ipotesi che non
’esteticita costituisca ‘il principio fondamentale d’organicita costruttiva e di continuita’ dell’arte [...],
ma che I’arte essenzialmente consista in una attivita distinta dall’estetico, secondo una distinzione non
solo di fatto, ma di principio; che essa, percio, fondi il suo criterio sopra un’idea di artisticita e che la
sua esperienza risulti rilevabile in un ciclo autonomo come tecnica, la quale in se stessa puo realizzare e
compiere I’estetico come ogni altro valore®’.

L’artisticita viene fortemente distinta dalla esteticita. «Vastissima ¢ la gamma di fenomeni di
pura esteticita. Tutti hanno lampeggiamenti estetici e in tutte le sensibilita passa, come un
raggio di luce, la gioia estetica non fosse altro che come estasi contemplativa» ™. L’esperienza
estetica ¢ un’esperienza comune ad ogni uomo in qualsiasi cultura esso sia vissuto. Nessuno
puo sfuggirvi durante la propria esistenza. Ma [Dartisticita comincia dove [’esteticita si
conclude. Le due sfere si sfiorano ma non si sovrappongono. L’artisticita ha inizio «con 1’atto
costruttivo dell’esprimere, fisico, in concreta lotta con le materie, comincia con la tecnica del
comunicare. [...] L’arte si identifica nel suo farsi con il sistema di energie e di leggi costruttive

2 ETA, p. 30.

B ETA, p. 346.

“ETA, p. 404.

P ETA, p. 390.

* Ibidem.

ETA, p. 217.

*ETA, p. 10. Su questo tema si veda Formaggio Dino (1962), L idea di artisticita, Milano, Ceschina.

52

FEBRERO
2015



L’azione e la materia. L’estetica di Dino Formaggio | Maddalena Mazzocut-Mis

che la fatica della tecnica viene continuamente liberando nel suo stesso ideale di compimento
del reale empirico»*’. L artisticita ¢ conciliazione tra uomo e natura, momento di compimento
e di compiutezza in completo accordo tra soggetto e oggetto tra immaginazione, tecnica e
materia. La logica artistica non puo essere in opposizione con la natura. Se fosse cosi, I’artista
semplicemente fallirebbe. Il processo immaginativo ¢, nello stesso tempo, nella mente
dell’artista come proiezione e nell’oggetto come potenzialita espressiva.

La tecnica artistica si allarga dunque a quei campi che non si incentrano
esclusivamente sul terreno delle belle arti: la tecnica, congiunta all’idea di artisticita, favorisce
una serie di connessioni che si rivolgono sia all’attivita produttiva in sé sia ai suoi prodotti, le
opere d’arte, appunto, in armonica coerenza con la natura. Perché con ‘natura’ non s’intende
nessuna

ipostasi entificata o metafisicizzata, ma, al contrario, semplicemente cio che del mondo esterno risulta
in comunicazione con noi e che, per questo fatto stesso di entrare in rapporto comunicativo con noi,
denuncia una solidarieta fondamentale nella successione degli avvenimenti, una direzione uniforme ed
ugualmente irrevocabile di passato e di presente e dunque una concordanza oggettiva di tempo, non
esclusiva di altre direzioni temporali possibili, delle quali, tuttavia, non ¢ possibile parlare. Tutto questo
permette che si parli di un’artisticita immanente in altre sfere che non siano quelle dell’attivita umana,
senza per questo minimamente intaccare la caratteristica ed originalmente costruttiva artisticita
dell’uomo, una volta che si tenga ben ferma la distinzione di artisticita e di esteticita®’.

6.

Formaggio non intraprende la strada di una nuova definizione di bellezza; arte «¢ tutto cio che
gli uomini chiamano arte»’'. Non & una boutade, ma «una formula importantissima che
permette di dogmatizzare quello che ¢ il problema dell’arte»’”. Una formula radicalmente
diversa dalla definizione crociana: «I’arte ¢ cid che tutti sanno che cosa sia»™".

Se ogni definizione di arte ¢, di per sé, una sua «limitazione»*, la formula dettata da
Formaggio si apre allo sviluppo dinamico dell’esperienza che pud essere
fenomenologicamente descritta ma che non pud mai essere dogmatizzata. Il problema non ¢
quello di scansare la difficolta di definire che cosa ¢ arte, ma di evitare definizioni dogmatiche
o generaliste. Perché rispondere che arte ¢ cio che tutti chiamano arte non ¢ evitare il
bersaglio ma centrarlo con una freccia nuova. La definizione individua perfettamente che cosa
¢ diventata ’arte contemporanea nella sua autonomia ed eteronomia, nella sua necessita di
essere riconosciuta da una comunitd che si ‘autoriconosce’ e nella necessita altrettanto
impellente di entrare nel circuito mediatico. L’arte parla e pone problemi che vanno
interpretati senza schemi precostituiti, ma con un’attenzione ai suoi valori, primo fra tutti
quello del ‘fare’, cioé del concreto operare artistico mediante la tecnica. L’opera d’arte, in
quanto risultato di un procedere concretamente fabbrile, impianta sul suo sostrato materico
cio che non la riduce a cosa ma la porta a bussare alla porta delle possibilita comunicative ed
espressive. E questo ‘fare’, ¢ questa azione espressiva, & questo procedere che noi chiamiamo,
appunto, ‘arte’.

YETA, p. 11.

VETA, p. 10.

> Formaggio Dino (1981), L'arte come idea e come esperienza, Milano, Mondadori, p. 11.
>% Salvagnini Sileno (2008), “Intervista a Dino Formaggio”, cit., p. 8.

33 Croce Benedetto (1943), Breviario di estetica. Quattro lezioni, Bari, Laterza, p. 9.

>* Salvagnini Sileno (2008), “Intervista a Dino Formaggio”, cit., p. 8.

53

FEBRERO
2015



L’azione e la materia. L’estetica di Dino Formaggio | Maddalena Mazzocut-Mis

Bibliografia:

Alain:

- (1947), Sistema delle arti, Milano, Muggiani.

- (1992), Sulla felicita, trad. it. por A.M. Rodari, Roma, Editori Riuniti.

Croce, B. (1943), Breviario di estética. Quattro lezioni, Bari, Laterza.

Dufrenne, M. (1953), Phénoménologie de |’expérience esthétique, 2 voll., Paris, PUF.
Formaggio, D.

- (1953), “Saggio su ‘L’estetica di Alain’”, in Alain, Venti lezioni sulle belle arti, Roma,
Edizioni dell’ Ateneo.

- (1953), L arte come comunicazione. 1. Fenomenologia della tecnica artistica, Prefazione di
G. Scaramuzza, versione digitale a cura di S. Chiodo, Milano Nuvoletti (Publicazioni della
Facolta di Lettere e Filosofia dell’Universita degli Studi di Milano, 23).

- (1962), La idea de artisticidad, Milano, Ceschina.
- (1979), Goya, Milano, Mondadori.

- (1981), L'arte come idea e come esperienza, Milano, Mondadori.

54
- (1982), “Mikel Dufrenne, la Natura e il senso del poetico”, in Fenomenologia e scienze
dell’uvomo. Quaderni del seminario di filosofia delle scienze dell 'uomo, 2, Padova, CLESP; PEBRERO

- (1990), Estetica, tempo, progetto, a cura di E. D’ Alfonso e E. Franzini, Milano, Clup.
- (1991), I giorni dell arte, Milano, Franco Angeli.

Focillon, H. (1990) “Vita delle forme” seguido por “Elogio della mano”, con “Prefazione” di
E. Castelnuovo, trad. ital. di Vita delle forme di S. Bettini, trad. ital. di Vita delle forme di E.
De Angeli, Torino, Einaudi.

Salvagnini, S. (2008), “Intervista a Dino Formaggio”, in Banfi e [’arte contemporanea, a cura
di S. Salvagnini, Napoli, Liguori.

Valéry, P.:

- (1988), L’homme et la coquille, apparso nel n. 281 della Nouvelle Revue Frangaise, 1
febbraio 1937, tr. it. in 1d., All’inizio era la favola, a cura di E. Franzini, tr. it. di R. Gorgani,
Milano, Guerini.

- (1990), Eupalinos o el arquitecto, in Tres didlogos, Torino, Einaudi.



La accion y la materia. La estética de Dino Formaggio | Maddalena Mazzocut-Mis

La accion y la materia
La estética de Dino Formaggio

Prof.ssa Maddalena Mazzocut-Mis
Universita degli studi di Milano

L’azione e la materia fan tutto. [...] Dal caos delle immagini, accavallantesi come mare di nubi sotto la
spinta del vento, e dai desideri senza contorno, dalle visioni travolte incessantemente nei fiumi del
cangiamento, 1’azione si solleva e si rivolta, segna violentemente la materia e porta un oggetto a
chiarezza dell’individuo e I’individuo-immaginazione alla chiarezza dell’oggetto'.

jHe aqui el hacerse de la obra, he aqui la creacion artistica! El arte es accion, gesto de la
mano que bosqueja el objeto en el aire, sobre el papel, en la piedra; es la mano que escribe. Es
dejar un rastro y es comunicar.

Dino Formaggio desmitifica cualquier concepcion que considera el arte como el lugar
del poder indiscutible de la imaginacion o de una indefinida fuerza creadora. En el arte se
manifiesta, mas bien, una energia revolucionaria y liberadora que se lleva a cabo en el plan
concreto del hacerse de la obra y el plan cultural de la comunicacion simbdlica.

El término materia es liberado de sus connotaciones dogmaticamente naturalistas o bien
ideoldgicas o platonicamente negativas, hasta el punto que puede ser sustituido por el término
material, que indica, en cada caso, la piedra, el hierro, el cemento, el marmol, los colores, los
sonidos... o sea «la estructura material significante, el significante que lleva los
significados» >. Porque «el acto artistico comienza con una sabia exploracién de las
posibilidades del material» y con una participacién corpérea e intuitiva’. De ese feliz
encuentro entre sujeto y objeto, entre mano y materia. Una mano que lleva consigo una vida
siempre presente y poderosa; porqué «nadie es sin materia y sin historia »*. Como se conserva
la textura de la materia, domada pero nunca anulada, de la misma forma se conserva el
‘toque’, la particularisima e indisoluble caracteristica que el cuerpo, aquél particular cuerpo,
imprime al material.

Formaggio subraya una realidad tan simple como fundamental: el arte, por el que la
accion es la invencidon, no puede poner la fase operativa en segundo plano, la fase
propiamente practica y la estrecha relacion con el material. La técnica, accion

' "La accion y la materia lo hacen todo. [...] Del caos de las imagenes, sobrepuestas como mar de nubes bajo el
empuje del viento, y de los deseos sin silueta, de las visiones arrolladas incesantemente en los rios de la
alteracion, la accion se alza y se rebela, marca violentamente a la materia y lleva un objeto a la claridad del
individuo y el individuo-imaginacion a la claridad del objeto.

"Formaggio Dino (1953), L arte come comunicazione. I. Fenomenologia della tecnica artistica, Prefaccion de G.
Scaramuzza, edicion digital S. Chiodo, Milano Nuvoletti (Publicaciones de la Facolta di Lettere e Filosofia
dell’Universita degli Studi di Milano, 23), p. 205, de ahora en adelante FTA. Este texto es de hecho la tesis de
licenciatura que Formaggio presenta en el 1938. La segunda edicién impresa (Parma-Lucca, Pratiche Editrice
1978) incluye en apéndice el ensayo: “L’arte, il lavoro, le tecniche” (aqui citado mas adelante).

* Formaggio Dino (1978), “L’arte, il lavoro, le tecniche”, cit., p. 312.

> Ibidem, p. 314.

* Formaggio Dino (1979), Goya, Milano, Mondadori, p. 12.

55

FEBRERO
2015



La accion y la materia. La estética de Dino Formaggio | Maddalena Mazzocut-Mis

cualitativamente metamorfica en la materia, no es «un conjunto de reglas canonicas,
formulario, recetario, para una aplicacion mecanica, un trabajo, en el sentido mas superficial
del término» sino, al contrario, es la expresion de una «libre transformaciony», que evoluciona
«segin las leyes que en cada momento se van creando de si mismas»’. La correlacion
creacion-habilidad-técnica es muy estrecha e indisoluble, en contra de las reivindicaciones de
una supuesta ‘pura creatividad’. «La famosa libertad del artista est4 limitada por un nudo de la
madera, por un veteado del marmol, por la textura de la materia»’.

La inspiracion se enfrenta con la técnica y la técnica se enfrenta con la inspiracion
«dependiendo de un cierto camino que las objetivaciones culturales han emprendido en una
determinada época, y junto a la introduccién de un nuevo instrumento, al perfeccionamiento
de los medios de los que se sirve, procedentes de las ciencias aplicadas»’. En fin, la técnica no
puede prescindir de los materiales, del desarrollo tecnologico y cientifico y, mas en general,
de la cultura y del contexto social.

Dentro de estas premisas fundacionales, Formaggio devalua completamente los
conceptos de ‘inspiracion’ y ‘libre creatividad’. El hacer arte es siempre y de todos modos
accion.

I sentimenti, le passioni, i pensieri sono tali nell’'uvomo da persistere in una vaga impotenza che genera
insoddisfazione, sino a che non siano entrati nel pieno possesso dell’oggetto chiaro e definitivo che
sappia trarli sopra di sé, cavandoli dalla persona, e risolvere cosi al proprio interno, in un sistema di
equilibrio, la loro carica energetica®.

La poética de Formaggio explica el hacer artistico, quitando del medio el misterio sobre
el que se ha apoyado una idea de ‘genialidad’ falsa y desviante. De esta forma, la ‘obra de
arte’ es antes que todo ‘objeto’ — pero no ‘cosa’ — que «guarda un tesoro de trabajo y lo eleva
mas arriba de las oleadas destructoras de las épocas, lo lleva a su salvacion dentro de las
violencias de los tiempos»’.

Como expresa Alain'’, cuyo pensamiento es objeto de particular atencion por parte de
Formaggio, el delirio de la imaginacion, su presunta completa libertad deben que tenerse bajo
control a través de la técnica, es decir a través del encuentro-oposicidon con el material al fin
de generar aquel sistema simbolico-comunicativo que es la obra. La imaginacion —
sometiéndose a las reglas de la creacion, sin perder, de todas formas, su especificidad —
traduce en formas sensiblemente expresivas la eterna ambigiiedad del hombre, por un lado el
genio liberador de nuevas formas y, por el otro, mero constructor, trabajador de la materia,
posesor de un cuerpo, como instrumento para la accién''. La imaginacion es entonces accion
creadora sdlo si se traduce en el ‘hacer’. Una accion que, en relacion con la corporeidad, debe

> Formaggio Dino (1953), “Saggio su ‘L’estetica di Alain’”, en una edicién italiana de Alain, Venti lezioni sulle
belle arti, Roma, Edizioni dell’ Ateneo, p. 20.

SFTA, p. 206.

"FTA, p. 214.

¥ "Los sentimientos, las pasiones, los pensamientos persisten en el hombre en una vaga impotencia que genera
insatisfaccion, hasta que no entran en la plena posesion del objeto claro y definitivo que sepa llevarlos mas arriba
de si mismos, sacandolos de la persona, y resolver asi en su interior, en un sistema de equilibrio, su carga
energética" (FTA, p. 199).

FTA, p. 209.

' Verdadero nombre Emile-Auguste Chartier.

" Cfr. Alain (1947), Sistema delle arti, Milano, Muggiani, p. 19, (trad. esp. (1967), Sistema de las artes, Buenos
Aires, Ediciones siglo veinte).

56

FEBRERO
2015



La accion y la materia. La estética de Dino Formaggio | Maddalena Mazzocut-Mis

generar expresion. La estética, Formaggio nos dice, comienza su andlisis de fundamentacion
exactamente a partir del cuerpo, entendido como «conjunto de centros palpitantes», cuya
«primera y momentdnea sintesis unificadora es, constitutivamente, estética». El cuerpo es «un
yo sensible», un «hacerse ulterior» proyectual, capaz de generar «en un mismo acto, el arte y
la libertad»'*.

Libertad limitada, sin embargo. El material habla al artista, vibra, podriamos decir,
viviendo: una vibracidn sensible, perceptiva e imaginativa. Asi que sugiere emociones pero
dicta también unas directivas de blisqueda bien precisas. Existen materiales, por asi decirlo,
brutos y materiales que tienen una historia. Todos pueden ser sometidos a una torsion
metamorfica que desencadena una conexion inédita, una alusion simbolica, ocasional pero
fundamental. Por eso Picasso afirmaba: «‘me gusta cuando las cosas se convierten en otras’.
Y de repente alejaba de las formas cléasicas los principios de identidad y de inmovilidad del
ser, arrojandolas en movimiento junto con el rescate de cada punto muerto del universo
objetual»'®. Y la combinacion de un sillin de bicicleta con su manubrio se convertia en
Cabeza de toro".

2.

Entonces (qué es la técnica artistica? «(Existe en la conciencia, subjetiva e
intersubjetiva (individual, social y cultural), la figura original de un conjunto de actos que se
pueden denominar, en su horizonte especifico, como ‘técnica artistica’?»'> Para Dino
Formaggio la respuesta es sin duda positiva.

La técnica artistica, en su encuentro con el material, genera una forma acabada, el valor
expresivo y comunicativo de un ‘hacer’ que es un ‘crear’. La obra de arte es el resultado de
una técnica entendida como «accion objetivante, realizacion completa e historica de fines» .

El arte, escribe Henri Focillon'’, «se hace con las manosy, el arte se construye: es tacto,
es corporeidad. El artista sabe prolongar «aquel privilegio que es, en la infancia, la
curiosidad» justamente porque «toca, pulsa, evalta el peso, mide el espacio, modela la fluidez
del aire para prefigurar la forma, acaricia la superficie de cada objeto, y de ese lenguaje del
tacto compone el lenguaje de la vista — un tono célido, uno frio, uno pesado, uno vacio, una
linea rigida, una linea suave» '°. Nuestro sistema sensorial sufre violentamente las
solicitaciones del mundo exterior y la sensibilisima red de frontera de nuestro cuerpo, Alain
nos dice, activa las sefiales de alarma y llama inaprensibles «tropeles de fantasmas»'’. La
accion poiética debe rebasar cualquier mecanicismo corporeo entendido en un sentido

"2 Formaggio Dino (1990), Estetica, tempo, progetto, editado por E. D’Alfonso y E. Franzini, Milano, Clup, p.
19. El texto Estetica, tempo, progetto incluye (junto con dos ensayos titulados: “Corpo-Tempo-Arte. Alle radici
dell’Estetica” y “Forma, Paradigma, Trans-morfosi”), la transcripcion de una serie de lecciones que Dino
Formaggio dio entre 1984 y 1988 en la Facultad de arquitectura del Politécnico de Milan.

" Ibiedem, p. 129.

" Cfr. Formaggio Dino (1978), “L’arte, il lavoro, le tecniche”, cit., p. 316.

5 Ibidem., p. 296.

'“FTA, p. 200.

" Henri Focillon es sin duda un punto de referencia central de las teorias de Formaggio.

' Focillon, H. (1990) “Vita delle forme” seguido por “Elogio della mano”, con “Prefacién” de E. Castelnuovo,
trad. ital. de Vita delle forme por S. Bettini, trad. ital. de Vita delle forme por E. De Angeli, Torino, Einaudi, pp.
114-115 (ambos ensayos de Focillon se encuentran en la edicion en espaiiol 2010, Ciudad de México, UNAM).
' Formaggio Dino (1953), “Saggio su ‘L’estetica di Alain’”, op. cit., p. 16.

57

FEBRERO
2015



La accion y la materia. La estética de Dino Formaggio | Maddalena Mazzocut-Mis

cartesiano para fijar el «sentimiento» en una idea que de hecho pueda ser concretizada en una
obra acabada. Por eso «el cuerpo vivo, que sufre con el pensamiento y sana con la accion, es
més bello»”’. Formaggio esta consciente del hecho que la obra de arte es una realidad espacio-
temporal que vive en el devenir concreto de las cosas. En su vision «no existe ninguna idea
preliminar a la obra, sino la idea nace con la obra en su fisicidad»*'.

3.

La reflexion llevada a cabo por Formaggio en Italia sigue, ademas, aquella de Charles
Lalo, de Etienne Souriau, de Victor Basch, por lo que tiene que ver con el 4rea francesa. Pero
el intento francés tiene, segun Formaggio, algunos elementos de fracaso, sobre todo en uno de
los exponentes mas conocidos como Souriau: «la técnica artistica no tuvo, evidentemente, la
parte de primer plano que merecia»””. Souriau es acusado de descuidar «el fondo artistico
sobre el que resalta la relacion forma-materian™, sin el cual es dificil destacar el papel y el
valor de la técnica artistica. La técnica es considerada por Souriau, un acto tético o de
instauracion y es dividida en técnica artistica (arte) y técnica mecénica (industria), sin
embargo nunca llega a la idea de la «técnica como libertad y como unidad-mediacion, en cada
punto de los niveles existenciales»”.

Por otro lado, la obra de Dino Formaggio lleva hasta las extremas consecuencias una
estética que se conecta a un proceder fenomenoldgico de los varios niveles de la técnica
artistica. El arte se basa en una funcionalidad técnica y la estética no es otra cosa que una
disciplina general dirigida a los procesos sensibles que tienen como fundamento el cuerpo,
cuya praxis proyectual involucra la percepcion, la imaginacion y la memoria. Separar el arte
de su originaria plenitud funcional significa arrancarla de la vida, de los momentos

constitutivos de la sociedad y de la historia. Es justamente en el «volverse ‘obra’ que cada 58

7 . . . . , . 25
técnica intenta liberarse en arte y que el arte encuentra continuamente su técnica» ™.

% Alain (1992), Sulla felicitd, trad. it. por A.M. Rodari, Roma, Editori Riuniti, p. 18 (trad. esp. (1966), Sobre la
felicidad, Madrid, Alianza Editorial).

*! Formaggio Dino (1953), “Saggio su ‘L’estetica di Alain’”, cit., p. 19. La atencion de Formaggio se dirige a la
produccion de la obra, aunque no se olvida del momento de la fruicion, analizado, en aquellos mismos afios, en
todas sus facetas por el amigo y colega Mikel Dufrenne. [Cfr. Formaggio Dino (1982), “Mikel Dufrenne, la
Natura e il senso del poetico”, en Fenomenologia e scienze dell 'uomo. Quaderni del seminario di filosofia delle
scienze dell’uomo, 2, Padova, CLESP; Dufrenne Mikel (1953), Phénoménologie de l’expérience esthétique, 2
voll., Paris, PUF].

2 FTA, p. 314.

ZFTA, p. 318.

*FTA, p. 319. «Esa investigacion tenia que poner los cimientos para una ciencia estética concebida como
ciencia platonizante de las formas, y no hizo gran caso a la artisticidad en si misma, considerada dinamicamente,
asi que dejo en segundo plano, aun en el medio de muchas fecundisimas sugerencias, una vez mas el problema
de la técnica, con la parte importante que ésta hubiera podido representar». (Ibidem.).

** Formaggio Dino (1991), I giorni dell’arte, Milano, Franco Angeli, p. 180. Hablando de su tesis, dirigida por
Antonio Banfi, Formaggio afirma: «Cuando [...] para hacer la tesis tomé entre mis manos los términos de la
filosofia del arte de Croce, es decir la estética, me di cuenta de la carencia del analisis en Croce por todo lo que
tenia que ver con las técnicas artisticas, la vida de los pintores en sus talleres, los poetas, los musicos sobre sus
técnicas, etcétera: la importancia central, decisiva, esencial en todas las artes, de la técnica. En origen el titulo
que habia dado Banfi a mi tesis era Relacion entre arte y estética en las estéticas contemporaneas. Estudié sobre
todo la estética francés, en la que encontré algunas buenas sugerencias sobre la técnica artistica y muchos
capitulos de la tesis se basaron en la cercania que yo tenia con el pensamiento francés ». [Salvagnini Sileno
(2008), “Intervista a Dino Formaggio”, en Banfi e [’arte contemporanea, editado por S. Salvagnini, Napoli,
Liguori, p. 4].

FEBRERO
2015



La accion y la materia. La estética de Dino Formaggio | Maddalena Mazzocut-Mis

En Formaggio, la conocida exclusion, por parte de la estética de Benedetto Croce, de
cualquier valor de la técnica en el significado tltimo de la obra, es un estimulo — a través de la
mediacién del pensamiento del maestro Antonio Banfi — para una reaccién’. Segtin Croce, la
expresion es «actividad teorética elemental», que precede la practica y «los conocimientos
intelectivos que esclarecen la practica» misma®’. La estética, como ciencia de la expresion,
excluye definitivamente la técnica de su horizonte. Croce reduce el arte a una cerrada
teoréticidad, en la que la técnica nunca puede presentarse como estética o como artistica (no
puede darse una técnica de lo teorético sino s6lo una técnica de lo practico).

Es Antonio Banfi en Italia, a través de la eclaboracion de unas ideas cercanas a las de
Georg Simmel y de unos temas anticipados por Max Dessoir, quien promueve un
racionalismo critico, en el que se justifica la autonomia del arte, que no se explica como una
forma permanente del espiritu, sino en el sentido de un manifestarse empirico y multiforme de
la experiencia artistica. Dicha experiencia no excluye, sino necesita mas bien de la funcion
omnicomprensiva de la razon.

Tanto para Banfi como para Formaggio, el estudio de la realidad artistica implica una
participacion de aquellos elementos técnicos, cognoscitivos, existenciales y sociales, que
participan en la formacion de una obra de arte. La obra maestra es un «equilibrio perfecto» de
fuerzas que se contraponen: imaginacion y materia. Un equilibrio, porqué tales fuerzas nunca
deben tomar la ventaja una sobre la otra. «La mano misteriosa que prodigiosamente ha
creado, con una violencia prudente, tal equilibrio, es la técnica»®.

4.

La tecnica artistica possibilizza continuamente il progetto — con questo lo scioglie in ogni suo ganglio
dalle fissita e durezze delle sclerotizzazioni che sempre ne minacciano la fluidita inventiva e
comunicativa — e continuamente progetta la possibilita, ossia ulteriorizza il reale ed ogni concreta
materialita fisica, sociale, storica, spingendo il tutto verso i suoi aloni di senso possibile, individuandoli
e fermandoli costruttivamente come tali, cio¢ come disegni di possibile umanita e di societa possibili®’.

El artista es un trabajador sumergido en el mundo de la cultura y en la sociedad, y esta
influenciado por ellos. Nunca es completamente autdnomo, ya que tiene que lidiar con el arte
que lo ha precedido, con los avances cientificos y tecnoldgicos, con la moda, con los estilos.

% (La impostacion fuertemente anticrociana, la atencion critica hacia Gentile se casaban con un analisis,
seguramente influenciado por Banfi, de los movimientos, también cientificos, de la estética francesa
contemporanea, atenta a la metafisica, pero también a la psicologia, a la psicofisiologia, a los resultados tedricos
de los estudios post-bergsonianos sobre el mundo de las artes. Sin embargo, todo insertado en un marco
‘fenomenologico’ en el que Formaggio conjuga, como hara sucesivamente, los dos sentidos historicos del
término fenomenologia, que es tanto una génesis hegeliana de una idea que se hace sensible, como una
introduccion del sentido metddico del pensamiento de Husserl, que intenta capturar el dato esencial de los
procesos y de los conceptos, ain sin perder nunca la conexion genética y proyectual con una doctrina de la
experiencia ». [Franzini Elio (2009), Ricordo di Dino Formaggio, pronunciado el 16 de abril 2009 en
Bressanone, a conclusion de la Asamblea de la Sociedad Italiana de Estética].

*7 Croce Benedetto (1990), Estética (1902), editado por G. Galasso, Milan, Adelphi, p. 123.

*FTA, p. 207.

* "La técnica artistica posibilita continuamente el proyecto — con esto disuelve cada uno de sus ganglios de las
fijezas y durezas de las esclerotizaciones que siempre amenazan su fluidez inventiva y comunicativa — y
continuamente proyecta la posibilidad, es decir lleva a un nivel ulterior lo real y concreta cada materialidad
fisica, social, histérica, empujando todo hacia sus esferas de sentido posible, individualizandolas y deteniéndolas
constructivamente en si mismas, es decir como imagenes de la humanidad posible y de las sociedades posibles"
Formaggio Dino (1978), “L’arte, il lavoro, le tecniche”, cit., p. 321.

59

FEBRERO
2015



La accion y la materia. La estética de Dino Formaggio | Maddalena Mazzocut-Mis

Puede simplemente aprender un oficio, que tenga en cuenta el pasado, una especie de
sedimentacioén de reglas, o en cambio puede convertir la técnica, el valor cognoscitivo que
ésta posee, en un ‘particular’ conocimiento que vaya mas alla de las reglas mismas. Por esta
razon, el proceso que lleva a la posesion de una técnica tiene que superar la mecanicidad de la
repeticion de la regla. Las reglas de la artesania son solo el primer paso hacia una técnica
artistica como conocimiento. De esta forma, un proyecto puede ser una mera repeticion de
esquemas ya dados o el intento de llevarlos a un nivel ulterior.

El proyecto, incluso aquel propiamente arquitectonico, vive y revive en la obra acabada,
en el edificio como posibilidad mil veces llevada a un nivel ulterior: el proyecto es
potencialidad que, dependiendo de la técnica artistica, puede tomar en consideracion, en su
proceso de realizacion, también el nivel de tecnificacion alcanzado por una particular cultura
y sociedad. Porqué el acto inicial de la técnica artistica tiene en cuenta una verificacion que
esquemas antes que todo simplemente intuitiva, y sélo luego -cientifico-tecnologico-
probabilistica y, finalmente, comunicativa. El proyecto y su realizacion dependen de las
«sabidurias intuitivas» y los «controles conceptuales y cientificos» que ponen en marcha la
«téenica artistican’’. Los progresos tecnoldgicos abren una gama de posibilidades, pero solo
«desde el nivel cultural la fisica, la mecanica, la matematica, con las infinitas influencias de
las cuales nunca se podra dar una medida exacta, modifican los cursos del arte, actuando
sobre su esencia activa, la técnica»’ .

Por otra parte, «si hubiera sélo la materia por un lado, con el determinismo de sus leyes
inflexibles, y un pensamiento o un sentimiento dentro de la esfera auténoma de los hechos
espirituales por el otro, nosotros no tendriamos el arte»’>. Los dos mundos se mezclan
necesariamente dada la propension del hombre para la invenciéon y la comunicacion. Un
objeto es artistico si, a partir del proyecto hasta su realizacion, en el momento en el que entra
en el mundo de la cultura, lo transforma. El pensamiento no ‘inventa’; mas bien, el concreto
encuentro entre la proyectualidad, la materialidad y el valor comunicativo define el camino de
la accion que genera el objeto.

Valéry considera que «la idea del hacer es la primera y la mas humana. ‘Explicar’ no es
mas que describir una manera de hacer, significa rehacer con el pensamiento». Segun
Sécrates — que dialoga con Fedro en Eupalinos o el Arquitecto — si es «razonable pensar que
las creaciones del hombre estan hechas o en vista de su cuerpo» (utilidad) o «en vista de su
almay (belleza), se necesita también constatar que existe un tercer principio que tiene que ver
con la resistencia, que se opone al inexorable destino de la muerte®”.

El material — que siempre implica una «direccion funcional de organizacion»™ —
incluye, para Dino Formaggio, la base fisica (la tela, la trama, la curvatura de la pared de un

0 [dem.

*IFTA, p. 214.

*2FTA, p. 206.

3 «El porqué y el como, que son sélo expresiones que esta idea exige, se insertan en cada discurso, pretenden ser
satisfechas a cualquier precio. La metafisica y la ciencia no hacen que desarrollar sin limites esta exigenciay.
[Valéry Paul (1988), L’ homme et la coquille, aparecido en n. 281 de la Nouvelle Revue Frangaise, 1 de febrero
1937, tr. it. en 1d., All’inizio era la favola, editado por E. Franzini, Milano, Guerini, p. 62 - trad. en esp. en
Lowith, Karl Paul Valery, rasgos centrales de su pensamientos filoséfico, 2009, Buenos Aires - Madrid, Katz].
** Valéry Paul (1990), Eupalinos o el arquitecto, en Tres didlogos, Torino, Einaudi, p. 95 (en esp. en Eupalinos o
el arquitecto, 1999 México D.F, Facultad de Arquitectura UNAM).

P FTA, p. 332.

60

FEBRERO
2015



La accion y la materia. La estética de Dino Formaggio | Maddalena Mazzocut-Mis

fresco, la veta y el color del marmol, la composicion quimica de ciertos colores, la sonoridad
de la palabra, etc.) y el medio mecénico (los pinceles, el buril, los cinceles, los varios tipos de
herramientas, etc.), que «artisticamente es algo menos importante, respecto a la base fisica,
[...] pero lo poco que posee por el lado de la naturaleza casi siempre se compensa por lo que
posee aquel de la cultura»™.

Aunque nunca sea una produccion casual de lo bello, el arte no es coercion. Es mas bien
libertad vinculada a los recursos de la casualidad, que se encuentra en los lados opuestos del
mecanicismo y del automatismo. Es suficiente recordar el hecho que si en el trabajo perfecto
de una maquina, la casualidad es una catastrofe, una contradiccion dafiina, para el hombre el
evento imprevisto es a menudo el impulso de la creatividad. En el arte, lo inesperado se
vuelve una parte intrinseca del proyectar: puede desviar la mano que pinta, puede inducir a
seguir un camino narrativo en lugar de otro... Pero, el arte no es un trabajo misterioso, no es el
resultado de un azar o de una feliz combinacion de eventos fortuitos. El caso entra en el
proceso artistico como una ocasion, como un hacerse ulterior, como una posibilidad y no
COMO praxis.

La técnica artistica se distingue profundamente del ‘oficio’ porque no hay como una
gran obra para manifestar la impaciencia hacia la simple, aunque competente, adquisicion de
los medios.

Reconocida la legalidad de la técnica artistica, es necesario analizarla en sus
articulaciones esenciales y ver sus implicaciones. En efecto, Formaggio reconoce cuatro
momentos esenciales:

1) Momento (de técnica interna) de la organizacion, como aprendizaje y especializacion técnica, de la
relacion ensayo-resultado;

2) Momento del ‘saber’ de la técnica externa;
3) Momento del ‘hacer’ de la técnica externa como liberacion del fin o cumplimiento;

4) Momento (de técnica interna) de la transposicion mental del ‘hacer’ externo®’.

La técnica interna, sea esa en la primera o en la cuarta fase, «involucra inicamente los
procesos mentales»’®. Formaggio llama al momento inicial, caracterizado por el binomio
ensayo-resultado, en si mismo preparatorio, estado de incubacion. La técnica interna pasa por
momentos de puro automatismo de los procesos cognoscitivos, que sin embargo son
influenciados por una practica de aprendizaje o por una capacidad de uso.

Ogni conoscenza nella continuita del suo sviluppo, puo esser considerata come un seriarsi di percezioni,
sopra il quale il processo delle ripetizioni finisce per ingenerare un certo rapido automatismo di
abitudine che si risolve, alla fine, in un sistema bloccato di risposte. Si tratta di tecnicismo dei processi
mentali che mirano a dare una soluzione sempre piu rapida e piu perfezionata ai quesiti generalmente
proposti dal materiale o dal soggetto-tema nel suo raffronto col materiale stesso™ .

O FTA, p. 332.

*TFTA, pp. 401-402.

*FTA, p. 352.

% "Cada conocimiento en la continuidad de su desarrollo, puede ser considerado como un seriarse de
percepciones, sobre el que el proceso de las repeticiones termina por generar cierto automatismo de costumbre

61

FEBRERO
2015



La accion y la materia. La estética de Dino Formaggio | Maddalena Mazzocut-Mis

Dicho proceso es a veces tan rapido, que una pincelada, una nueva combinacion de
medios expresivos, etc., pueden parecer debidos a misteriosas intuiciones, a la casualidad, a
los instintos... El cuarto momento (otra vez de la técnica interna) consiste en una verdadera
«transposicion mental de la técnica externan™.

La técnica empirica o técnica externa — que es un acto concreto, que ve la obra formarse
en su esencia material — en cambio se estructura en las dos fases centrales del saber y del
hacer. Sin embargo, nunca hay que olvidar que la técnica interna se inserta profundamente en
el momento pragmatico del saber o mejor en el movimiento dialéctico del saber con el hacer,
es decir en la técnica externa. Al hacer se conectan elementos esenciales como la importancia
del aprendizaje; la paciencia, es decir el don del saber esperar; el gesto artistico, que es el
“toque”; finalmente el ritmo, el elemento vivificante de cada obra, que marca el éxito y no
solo la vitalidad.

iEl proceso creativo es exactamente aquello descrito! So6lo quien conoce, por

experiencia directa, el procedimiento de realizacién de una obra, lo sabe reproducir, analizar,
. . r 1
diseccionar y llevar a la comprension®'.

S.

Nel campo dell’arte, esprimere ¢ piu e altro che intuire, comunicare piu e altro che esprimere. Quel
‘pin’ sta dalla parte dell’oggetto; dell’oggettivita materiale nell’esprimere, dell’oggettivita sociale nel
comunicare. Una fenomenologia della tecnica artistica ¢ destinata a provare il reale fondamento
esistenziale e logico di questi assunti basilari**.

En su significado mas alto, la técnica es técnica artistica, es decir sensibilidad, «es decir
espacio-tiempo, es decir determinismo univoco de la artisticidad universal, es decir
naturaleza»™®. Esta se presenta como una especie de sensibilidad enddgena, que es también
potentemente capacidad de externar, de comunicar. Es una experiencia total y
omnicomprensiva. «Examinada en todo su ciclo fenomenologico como sensibilidad y como
razén, como saber, como hacer, como paciencia y como ¢xito, ésta se manifiesta,
cualitativamente, como la estructura misma del cumplimiento de cualquier acto»**. La obra de
arte se presenta frente a Formaggio como un viviente, precisamente porqué se comporta como
tal, es decir como un organismo en formacion. La accion del hacer artistico comporta, como
cada concepciodn, «azar, riesgo, fen, en el sentido de que ninguna accién es totalmente
controlada en toda su parte y por eso, al mismo tiempo, es «legalidad, ciencia, razon»™.

La técnica artistica es una «trama sensual que une en un disefio variado y continuamente
autoexpresivo el infinito sobreponerse de las olas que constituye el océano de los

que se resuelve, al final, en un sistema cerrado de respuestas. Se trata de un tecnicismo de los procesos mentales
que se dirige a dar una solucion siempre mas rapida y mas perfeccionada a los problemas propuestos
generalmente por el material o por el objeto-tema en su comparacion con el mismo material" FTA, p. 353.

Y ETA, p. 358.

*! Como artista, Dino Formaggio ha experimentado la pintura (dibujos, acuarelas, 6leos) y la escultura.

*"En el campo del arte, expresar es superior y diferente que intuir, comunicar es superior y diferente que
expresar. Aquel ‘superior’ esta del lado del objeto; de la objetividad material en el expresar, de la objetividad
social en el comunicar. Una fenomenologia de la técnica artistica esta destinada a probar el real fundamento
existencial y légico de estos temas basicos", FTA, p. 30.

B ETA, p. 346.

“ETA, p. 404.

Y ETA, p. 390.

62

FEBRERO
2015



La accion y la materia. La estética de Dino Formaggio | Maddalena Mazzocut-Mis

movimientos naturales, hechos de subidas y caidas: de la vibracion de las alas de las libélulas
suspendidas sobre la superficie del agua al zumbido de los fantasmas y de las laboriosas
sensaciones que brotan en la sensibilidad del genio»*®. El genio es entonces naturaleza, o
mejor, arquetipo de la potencia técnico-artistica de la naturaleza. Pero, es naturaleza sobre
todo como sensibilidad, capaz de penetrar en la inteligencia y de manifestar un poder receptor
que se convierte en un estimulo dindmico hacia la accion.

Noi pensiamo [...] che si possa e si debba oggi andar oltre e cosi nettamente separare l’estetico
dall’artistico, sui fondamenti stessi dell’arte contemporanea, da poter avanzare 1’ipotesi che non
’esteticita costituisca ‘il principio fondamentale d’organicita costruttiva e di continuita’ dell’arte [...],
ma che ’arte essenzialmente consista in una attivita distinta dall’estetico, secondo una distinzione non
solo di fatto, ma di principio; che essa, percio, fondi il suo criterio sopra un’idea di artisticita e che la
sua esperienza risulti rilevabile in un ciclo autonomo come tecnica, la quale in se stessa puo realizzare e
compiere I’estetico come ogni altro valore®’.

La artisticidad se distingue fuertemente de la esteticidad. «La gama de los fendmenos
de la pura esteticidad es muy vasta. Todos tienen fulminaciones estéticas y sucede en todas las
personalidades sensibles, como un rayo de luz, el jubilo estético no es otra cosa que una
éxtasis contemplativon®®. La experiencia estética es una experiencia comun en cada hombre
en cualquier cultura que éste haya vivido. Nadie puede escaparse de aquella durante su
existencia. Pero la artisticidad comienza donde la esteticidad termina. Las dos esferas se rozan
pero no se superponen. La artisticidad empieza «con el acto constructivo del expresar, fisico,
en una lucha concreta con las materias, comienza con la técnica del comunicar. [...] El arte se
identifica en su practica con el sistema de energias y de leyes constructivas que el esfuerzo de
la técnica libera continuamente en su mismo ideal de cumplimiento de la realidad empirica»®.
La artisticidad es conciliacion entre el hombre y la naturaleza, un momento de cumplimiento
y terminacién en completo acuerdo en el sujeto y el objeto, entre imaginacion, técnica y
materia. La logica artistica no puede estar en contraposicion con la naturaleza. Si fuera asi, el
artista simplemente fracasaria. El proceso imaginativo estd, al mismo tiempo, en la mente del
artista como proyeccion y en el objeto como potencialidad expresiva.

La técnica artistica por tanto se extiende a aquellos campos que no se centran
exclusivamente en el terreno de las bellas artes: la técnica, unida a la idea de artisticidad,
favorece una serie de conexiones que se dirigen tanto a la actividad productiva, asi como a sus
productos, las obras de arte, justamente, en una armoénica coherencia con la naturaleza.
Porqué mediante el término ‘naturaleza’ no se entiende ninguna

ipostasi entificata o metafisicizzata, ma, al contrario, semplicemente cio che del mondo esterno risulta
in comunicazione con noi e che, per questo fatto stesso di entrare in rapporto comunicativo con noi,
denuncia una solidarieta fondamentale nella successione degli avvenimenti, una direzione uniforme ed
ugualmente irrevocabile di passato e di presente e dunque una concordanza oggettiva di tempo, non
esclusiva di altre direzioni temporali possibili, delle quali, tuttavia, non € possibile parlare. Tutto questo

* fdem.
7 "Nosotros pensamos [...] que hoy se puede y se tiene que ir mas alla y asi separar claramente lo estético de lo
artistico, sobre los fundamentos mismos del arte contemporaneo, y poder sostener la hipdtesis de que la
esteticidad no constituye ‘el principio fundamental de organicidad constructiva y de continuidad’ del arte [...],
sino que el arte esencialmente consiste en una actividad diferente de lo estético, segiin una distincién no s6lo de
hecho, sino de principio; que el arte, entonces, se fundamente en una idea de artisticidad y que su experiencia se
pueda encontrar en un ciclo autdbnomo como técnica, que por si misma puede realizar y llevar a cabo lo estético
como otro valor" FTA, p. 217.
12 FTA, p. 10. Sobre este tema véase Formaggio Dino (1962), La idea de artisticidad, Milano, Ceschina.

FTA, p. 11.

63

FEBRERO
2015



La accion y la materia. La estética de Dino Formaggio | Maddalena Mazzocut-Mis

permette che si parli di un’artisticitd immanente in altre sfere che non siano quelle dell’attivita umana,
senza per questo minimamente intaccare la caratteristica ed originalmente costruttiva artisticita
dell’uomo, una volta che si tenga ben ferma la distinzione di artisticita e di esteticita®’.

Formaggio no emprende el camino de una nueva definicion de belleza; arte «es todo lo
que los hombres llaman arte»’'. No es una boutade, sino «una férmula importantisima que
permite dogmatizar lo que es el problema del arte»’. Una formula radicalmente diferente de
la definicion crociana: «el arte es lo que todos saben qué es»™.

Si cada definicion del arte es, por si misma, su «limitacion»™, la férmula establecida
por Formaggio se abre al desarrollo dinamico de la experiencia que puede ser descrita
fenomenoldgicamente pero que nunca puede ser dogmatizada. El problema no es de evitar la
dificultad de definir que es el arte, sino de evitar definiciones dogmaticas o generalizadas.
Porqué responder que arte es lo que todos llaman arte no es evitar el blanco sino darle con una
flecha nueva. La definicion expresa perfectamente en qué se ha convertido el arte
contemporaneo en su autonomia y heteronomia, en su necesidad de ser reconocida por una
comunidad que se ‘auto reconoce’ y en la necesidad igualmente impelente de entrar en el
circuito mediatico. El arte habla y pone unos problemas que hay que interpretar sin esquemas
prestablecidos, sino con atencion a sus valores, primero y sobre todo aquel del ‘hacer’, es
decir del operar artistico concreto, mediante la técnica. La obra de arte, en cuanto resultado de
un proceder concretamente productivo, instala sobre su sustrato material lo que no la reduce a
una cosa, sino la lleva a tocar la puerta de las posibilidades comunicativas y expresivas. Es
este ‘hacer’, es esta accidon expresiva, es este proceder que nosotros llamamos, precisamente,

3 b

arte’.

(Traduccion al espafiol: Andrea Coghi. Revision: Adriana Espinoza Cerviilo)

30 "hipostasis entificada o metafisica, sino, al contrario, simplemente lo que del mundo exterior comunica con
nosotros y que, por el hecho de entrar en relacion comunicativa con nosotros, afirma una solidaridad
fundamental en la sucesion de los acontecimientos, una direccion uniforme e igualmente irrevocable del pasado
y del presente y entonces una concordancia objetiva en el tiempo, no exclusiva de otras direcciones temporales
posibles, de las cuales, sin embargo, no se puede hablar. Todo esto permite que se hable de una artisticidad
inmanente en otras esferas que no sean aquellas de la actividad humana, sin por eso afectar minimamente la
caracteristica y originalmente constructiva artisticidad del hombre, toda vez que tengamos bien firme la
distincion entre artisticidad y esteticidad" FTA, p. 10.

> Formaggio Dino (1981), L'arte come idea e come esperienza, Milano, Mondadori, p. 11.

>% Salvagnini Sileno (2008), “Intervista a Dino Formaggio”, cit., p. 8.

33 Croce Benedetto (1943), Breviario di estética. Quattro lezioni, Bari, Laterza, p. 9.

>* Salvagnini Sileno (2008), “Intervista a Dino Formaggio”, cit., p. 8.

64

FEBRERO
2015



La accion y la materia. La estética de Dino Formaggio | Maddalena Mazzocut-Mis

Bibliografia:
Alain:

- (1947), Sistema delle arti, Milano, Muggiani (trad. esp. (1967), Sistema de las artes, Buenos
Aires, Ediciones siglo veinte).

- (1992), Sulla felicita, trad. it. por A.M. Rodari, Roma, Editori Riuniti (trad. esp. (1966),
Sobre la felicidad, Madrid, Alianza Editorial).

Croce, B. (1943), Breviario di estética. Quattro lezioni, Bari, Laterza.
Dufrenne, M. (1953), Phénoménologie de |’expérience esthétique, 2 voll., Paris, PUF.
Formaggio, D.

- (1953), “Saggio su ‘L’estetica di Alain’”, en Alain, Venti lezioni sulle belle arti, Roma,
Edizioni dell’ Ateneo.

- (1953), L’arte come comunicazione. I. Fenomenologia della tecnica artistica, Prefaccion de
G. Scaramuzza, edicion digital de S. Chiodo, Milano Nuvoletti (Publicaciones de la Facolta di
Lettere e Filosofia dell’Universita degli Studi di Milano, 23.

- (1962), La idea de artisticidad, Milano, Ceschina.

- (1979), Goya, Milano, Mondadori.
65

- (1981), L'arte come idea e come esperienza, Milano, Mondadori.

FEBRERO
2015

- (1982), “Mikel Dufrenne, la Natura e il senso del poetico”, en Fenomenologia e scienze
dell’'uomo. Quaderni del seminario di filosofia delle scienze dell ' uomo, 2, Padova, CLESP;

- (1990), Estetica, tempo, progetto, editado por E. D’ Alfonso y E. Franzini, Milano, Clup.
- (1991), I giorni dell arte, Milano, Franco Angeli.

Focillon, H. (1990) “Vita delle forme” seguido por “Elogio della mano”, con “Prefacion” de
E. Castelnuovo, trad. ital. de Vita delle forme por S. Bettini, trad. ital. de Vita delle forme por
E. De Angeli, Torino, Einaudi (ambos ensayos de Focillon se encuentran en la ediciéon en
espafiol 2010, Ciudad de México, UNAM).

Salvagnini, S. (2008), “Intervista a Dino Formaggio”, en Banfi e [’arte contemporanea,
editado por S. Salvagnini, Napoli, Liguori.

Valéry, P.:

- (1988), L ’homme et la coquille, aparecido en n. 281 de la Nouvelle Revue Frangaise, 1 de
febrero del 1937, tr. it. en, All’inizio era la favola, editado por E. Franzini, Milano, Guerini,
(trad. en esp. en Lowith, Karl Paul Valery, rasgos centrales de su pensamiento filosofico,
2009, Buenos Aires - Madrid, Katz).



La accion y la materia. La estética de Dino Formaggio | Maddalena Mazzocut-Mis

- (1990), Eupalinos o el arquitecto, en Tres didlogos, Torino, Einaudi, (en esp. en Eupalinos o
el arquitecto, 1999 México D.F, Facultad de Arquitectura UNAM).

66

FEBRERO
2015



Dino Formaggio y el problema de la Estética como <<Ciencia General del arte>>. Regresando sobre una siempre nueva cuestion | Davide Eugenio Daturi

Dino Formaggio y el problema de la Estética como
<<Ciencia General del arte>>. Regresando sobre una

siempre nueva cuestion.
Prof. Dr. Davide Eugenio Daturi

Universidad Auténoma del Estado de México, Toluca, México

Resumen

La obra de Dino Formaggio se caracteriza
sobre todo por sus logros en abrir un amplio y
complejo camino especulativo en el campo de
la estética y teoria del arte del siglo XX. Mas
alld de proponer solo una teoria especifica del
arte, tema que de todas maneras este autor tocod
en varios momentos de sus estudios en relacion
a algunos artistas especificos, en su larga
carrera Formaggio tratd poner las bases
teoricas de una estética fenomenoldgica, una
ciencia del logos estético, cuyo punto de
llegada lleg6 a ser, en los afios Setenta, el
concepto central de cuerpo. El objetivo de este
articulo es describir el proceso que va de sus
primeras consideraciones relacionadas con la
idea banfiana de esteticidad y la allgemeine
Kunstwissenschaft de Max Dessoir, hasta las
ultimas reflexiones alrededor de la relacion
entre arte, cuerpo y forma.

Palabras claves

Dino Formaggio, Antonio Banfi, estética
fenomenologica, arte, cuerpo.

Abstract

Dino Formaggio's work is characterized
mainly by its achievements in opening a broad
and complex speculative path in the field of
aesthetics and art theory of the twentieth
century. Beyond just proposing a specific
theory of art, which remains anyway an
argument that this author hinted several times
in his studies related to specific artists, in his
long career, Formaggio tried to put the
theoretical basis of a phenomenological
aesthetics, the science of an aesthetic logos,
whose arrival point became, in the seventies,
the central concept of body. The aim of this
article is to describe the process from his first
considerations of the Banfi’s “idea of
aestheticism” and the allgemeine
Kunstwissenschaft of Max Dessoir, until the
latest thinking about the relationship between
art, body and shape.

Keywords

Dino Formaggio, Antonio Banfi,

phenomenological aesthetics, art, body.

67

FEBRERO

2015






Dino Formaggio y el problema de la Estética como <<Ciencia General del arte>>. Regresando sobre una siempre nueva cuestion | Davide Eugenio Daturi

Dino Formaggio y el problema de la Estética como
<<Ciencia General del arte>>. Regresando sobre una

siempre nueva cuestion.

Prof. Dr. Davide Eugenio Daturi
Universidad Auténoma del Estado de México, Toluca, México

Para entender plenamente la aportacién esencial de la obra de Dino Formaggio a la
filosofia italiana del siglo XX, debemos partir de una contextualizacion historica ineludible.
Las crisis econdmicas, portadoras de penurias y sufrimiento, los paros y las manifestaciones
de obreros, que en varias ocasiones fueron cruelmente reprimidos, las dos implacables guerras
y el racismo antisemita, el problema de la reconstruccion de un pais doblegado, que
caracterizaron el siglo que acaba de terminar, representaron para muchos intelectuales
italianos, sobre todo para los mas jovenes, una carga profunda de emociones, frente a las
cuales la mayoria de ellos no pudieron, moralmente, pero sobre todo humanamente, seguir
refugidndose en una filosofia dogmatica, de origen hegeliano, que justificaba toda barbarie
posible o actual, a partir del horizonte de un siempre renovado movimiento espiritual y que
transformaba el sufrimiento en la cara de los oprimidos en las manifestaciones secundarias de
un sentido trascendente, aplanando todo, bueno y malo, bajo el mito inaceptable del destino.
Aqui, sin embargo, hay que agregar que no se trataba para ellos de la simple incorporacion de
la teoria marxista', que propugnaba la transformacion social como solucion para el cambio de
la situacion historica, en el escenario filosofico italiano, como efectivo contrincante del
idealismo. Porque tampoco se trataba de una disputa a todo terreno y de rechazo total, en
contra de este ultimo, sino, en la mayoria de los casos, el horizonte filosofico italiano del
inicio del siglo XX estaba animado mas bien por una dialéctica proficua, que seguia
dialogando con aquellos elementos que la filosofia contemporanea habia ganado en su amplio
recorrido, como la relacion hegeliana entre Razén e Historia y el lugar del hombre en ésta, y
por otra parte, también iba recorriendo nuevos caminos siguiendo las ideas neokantianas y
diltheianas, sobre este mismo argumento, ocupandose del sentido y la fundamentacion de las
nuevas ciencias del hombre.

Después de la Primera Guerra Mundial, la crisis se habia hecho mas evidente. Muchos
muertos, la mayoria de los cuales ni siquiera sabian para qué habian estado luchando, habian
empezado a despertar a una incipiente opinion publica, dejada en las manos de los periddicos
locales y de las primeras revistas de las grandes ciudades. Por otro lado, los pobres, en su
mayoria campesinos y obreros, seguian con sus vidas humildes. En el campo, entre fiestas y
rituales, los primeros vivian lejos de los centros urbanos, en donde en cambio empezaban los
primeros fervores polémicos. A veces, sobre todo en el sur de Italia, para ellos, la esperanza
llegaba para ellos con los relatos de amigos y parientes que contaban de un lugar lejano, en las
Américas, donde te regalaban una tierra y podias construir tu casa. ;Qué importaba si luego
estarias lejos de tus raices, del Pais en el cual habias nacido, si éste no te podia garantizar una
vida digna?

' Aunque hay que recordar algunas figuras centrales de la tradicion italiana del final del ‘800 como Antonio
Labriola o el mas reciente Gramsci.

69

FEBRERO

2015



Dino Formaggio y el problema de la Estética como <<Ciencia General del arte>>. Regresando sobre una siempre nueva cuestion | Davide Eugenio Daturi

En este contexto nace Dino Formaggio. Hijo de una familia humilde, cercana a la
ciudad, desde su adolescencia aprende que la vida se gana trabajando. Y trabajar significa
antes que todo, trabajar duro, en las fabricas, como aquellas que producen maquinarias para la
naciente Europa, en infiernos de fuego y vapor, ruidos y silencios humanos; en horarios de
mas de doce horas diarias. Por otra parte, crece en Italia la critica social, llega a las calles y
hasta las aulas universitarias. En el curso de los afios veinte, Formaggio crece y empieza a
conocer el mundo de la filosofia. A un lado de la teoria del acto de Giovanni Gentile — quien
se propone como el portavoz del pensamiento del régimen fascista y del cual no se puede
esperar una apertura hacia las fervientes peticiones de la izquierda socialista — la mas
conocida version del idealismo italiano, la crociana, convive en abierta comunicacion y
contacto con los movimientos intelectuales de jovenes estudiosos, sobre todo en las
numerosas revistas de cultura, literatura y filosofia que a menudo nacen y mueren en pocos
afios, suprimidas por la implacable censura fascista. Muchas veces se puede observar una
mutua interaccién entre las ideas del autor del Breviario de estéticay de los jovenes
intelectuales y este hecho representa uno de los momentos mas proficuos de la vida intelectual
italiana de la primera mitad del siglo XX. Un ejemplo es la relacion dialéctica,
sustancialmente florida, que en los afios Treinta y por parte de los cuarenta se da entre
Benedetto Croce y otra figura central de la filosofia italiana del siglo pasado, Enzo Paci®. Asi
como el primero, quien obviamente no era un comunista, habia reconocido en didlogo abierto
y constante las instancias del segundo, sobre todo relacionadas con la imposibilidad del
crociano circulo de los distintos y aquel elemento econdémico al cual el filésofo de los
Abruzos reducia la experiencia artistica, el segundo habia podido mitigar mediante la obra de
Croce algunas derivas nihilistas de su primeras ideas existencialistas de hombre.

Por otra parte, no hay duda que en este escenario italiano, con el cual se pretende cubrir
por lo menos la primera mitad del siglo pasado, se proyecta también el fervor intelectual de
hombres y mujeres europeos, franceses, espafioles y alemanes que desde el otro lado de los
Alpes estaban introduciendo nuevos paradigmas, lecturas diferentes de la realidad,
particularmente en el contexto artistico. Cezanne, Picasso, Duschamp, Stravinsky, Kandinsky
y Schonberg, para citar s6lo algunos, empezaban a romper las antiguas ideas de forma y color,
y la nocién tradicional del mismo quehacer artistico; pero, sobre todo frente al primado
canonico de la belleza y de la representacion, trataban de propugnar el concepto de “hecho
artistico”, como evento creativo aislado, digno de una reflexion tedrica separada y peculiar.
Sin duda también en Italia el impulso provocado por esta trasformacion estética europea tenia
sus exponentes, pero su actitud revolucionaria habia generado en muchos casos una cierta
sospecha y reproches, como en ocasion de la declaracion del futurismo a favor de la
participacion italiana en la Primera Guerra Mundial.

Regresando a la filosofia, a un lado de la dialéctica entre Croce y los jovenes
intelectuales italianos — quienes pedian un cambio a partir del amplio reconocimiento de la
experiencia humana, como fundamento de toda verdad histdrica, rechazando entonces todo
tipo de “dogmatizacion” idealista — existia otro eje temdatico que nos introduce plenamente a
la obra de Dino Formaggio, es decir, aquel constituido por la sensibilidad académica y
humana de un gran filésofo italiano del siglo XX, Antonio Banfi. A este hombre se debe
sobre todo el hecho de poner en marcha la deslocalizacion de la experiencia filosofica
italiana, proyectandola en el amplio universo de la filosofia europea y anglosajona del mismo

2 Cfr. Vigorelli, A., L esistenzialismo positivo di Enzo Paci, Franco Angeli, Milano, 1987, pp. 14-35.

70

FEBRERO

2015



Dino Formaggio y el problema de la Estética como <<Ciencia General del arte>>. Regresando sobre una siempre nueva cuestion | Davide Eugenio Daturi

periodo y proponiendo el encuentro y el didlogo con algunas de las figuras centrales del
mismo siglo, como Nietzsche, Simmel, Husserl y a partir de los primeros afios veinte,
también, Heidegger, Sartre, Merleau-Ponty, Dufrenne, Dewey y Whitehead, entre otros. La
descrita desprovincializacion de la filosofia empezada por Banfi reflejaba la reaccion de los
jovenes intelectuales italianos ante una crisis cultural’ y de valores, de alcance europeo,
generada por el reconocimiento de la incapacidad de la clase burguesa (a la cual pertenecia la
mayoria de ellos) de dar cuenta de las diferencias sociales y al mismo tiempo encontraba en
las polémicas surgidas alrededor de la intervencion del pais a la Primera Guerra Mundial su
punto mas critico. La necesidad de superar positivamente dicho impasse cultural, sin recaer en
los nihilismos neo-romanticos — que unos afios después llevarian a algunos de ellos en creer
en los mitos del destino, de la muerte o de la superioridad de la raza italo-romana — animaba
la voluntad de los intelectuales més jovenes de mirar justamente mas alld de los Alpes en
busqueda de soluciones filosoficas que pudieran dar cuenta de la crisis cultural y abrir el
camino para un cambio generalizado.

La experiencia extrema de la Primera Guerra Mundial y el rechazo de los odios raciales
que empezaban a nacer en todas partes, contribuyeron enormemente en la generacion de una
conciencia transnacionalista y transhumana de los intelectuales italianos, produciendo en la
filosofia de la segunda década del siglo, el cuestionamiento abierto sobre los limites de la
razon en su tarea de entender la crisis de la cultura y el sentido del hombre, que como dijimos,
empezaba a hacerse patente en todo el territorio europeo. Y no es casual que el eco de la
necesidad de un renacimiento cultural haya encontrado su respuesta justamente en un grupo
de estudiantes que desde los afios veinte se habia formado alrededor del ya citado Antonio
Banfi, quien participaria en la Resistencia antifascista de los intelectuales milaneses y que fue
una figura clave en la vida, desde el punto de vista académico y humano, de Dino Formaggio.
No es casual porque Banfi, filosofo riguroso y atento a las ideas que desde mas alla de los
Alpes se estaban generando en Berlin y Marburgo, no solo se consideraba cercano a los
movimientos socialistas de la época. Desde su perspectiva epistemoldgica éste propiciaba
también una idea critica de Razén, que mezclando la nocion simmeliana de vida con las
investigaciones de los neokantianos, sobre todo a partir de la idea de lo trascendental,
rechazaba abiertamente las soluciones idealistas propuestas por Croce y el actualismo
gentiliano, estimulando entonces a su alumnado para ir en busca de un nuevo camino
especulativo de mas amplio valor teorético y, sobre todo, que fuera capaz de superar la crisis
cultural descrita.

* En un escrito autobiografico de 1955, Antonio Banfi, decia: «Quién se formé en Europa en las dos primeras
décadas del siglo, tuvo que observar a su alrededor una tan radical, compleja, verdadera crisis de la cultura, hasta
quedar convencido desde el principio de que podia ser valido no un rechazo total o el mito de una solucién ideal,
sino su reconocimiento y analisis sin limite y profundo, hasta el punto de lograr aclarar su sentido positivo... Se
proponia para ello, la cuestion de la filosofia como tal y su integracion en una abierto saber sistematico, en
funcion de una ley tedrica de la sintesis, de distincion, de desarrollo; de un criterio anti-dogmatico de
continuidad dialéctica y auto-control: en pocas palabras, el problema de la razén» (Banfi, Antonio (1959). La
ricerca della realta, Firenze, pp. 1-2, citado en Rossi, Luigi (2012). Ragione-cultura-societa. A proposito di
Antonio Banfi, llluminazioni, n.22, p. 92). Sobre el sentido positivo de la investigacion filosofica frente a la
crisis europea, recordamos lo que Formaggio escribe en 1958: “La vida espiritual, de la cual Banfi habla en los
escritos de aquel primer periodo, es este ideal de Razon erigido frente a la constatacion de una profunda crisis de
la sociedad y de los valores, dentro el cual hay que también percibir la indicacion de una positividad naciente y
de una esforzada fecundidad” (Formaggio, D., (1991) Problemi di Estetica, Palermo, Aesthetica Edizioni,
Palermo, p. 76).

71

FEBRERO

2015



Dino Formaggio y el problema de la Estética como <<Ciencia General del arte>>. Regresando sobre una siempre nueva cuestion | Davide Eugenio Daturi

Cercano a Banfi, junto con otras figuras centrales de la filosofia e intelligentsia
milanesa de la época, como Mario Dal Pra, Ludovico Geymonat, Enzo Paci, Giulio
Preti, Remo Cantoni, Fulvio Papi, el poeta Mario Sironi y la poetisa Antonia Pozzi, estaba un
joven que pronto cautivo la atencion de su maestro: Dino Formaggio. El recuerdo de la vida y
obra de este filosofo va mas alla de una precisa referencia temporal, que conmemora este afio
el centenario de su nacimiento. Tal vez seria mas correcto definir este hecho como un buen
pretexto para regresar al pensamiento de un filésofo que trabajo, hasta donde le permitio el
cuerpo, para plasmar en sus textos las imagenes de su tiempo, un siglo complejo y definido
por un abierto estado de crisis* y darnos una idea concreta y viva de la aventura especulativa
que llamamos filosofia, y sobre todo del estudio de las expresiones artisticas y de la ciencia
que con su caracter declarado de fundamentacion, se pone al inicio de toda tarea teorética, a
saber la Estética. De pocos autores, que entregaron toda su vida a esta disciplina, se puede
decir que hayan ahondado en un numero tan grande de temas y areas de la misma,
demostrando en cada una de ellos, una igual profundidad explicativa y una idéntica e
incomparable erudicion. Desde sus textos cldsicos de estética tedrica, como La fenomenologia
de la técnica artistica y el Tratado de Estética, junto con Mikel Dufrenne, hasta el imponente
Arte y los trabajos monograficos de historia del arte dedicados a Goya, Piero de la Francesca,
Botticelli y Van Gogh, en mas de sesenta afios de produccion filoséfica, Dino Formaggio
demostr6 que la actividad de profesor — inicialmente de bachillerato y luego universitario —
que ademas produjo una generacioén de alumnos y estudiosos de estética y filésofos en general
de grandisimo calibre, como los profesores Scaramuzza, Franzini y Mazzocut-Mis (los cuales
nos regalan un precioso testimonio de su amistad hacia su maestro en este mismo niimero de
Eikasia), tiene que enfrentarse necesariamente con las problematicas que la tradicion
filosofica le ha entregado pero sin quedarse en el mero horizonte especulativo, sino bajando
en la arena misma de la vida en donde se enfrentan como fuerzas adversas materia y espiritu y
en donde el arte como praxis encuentra su lugar mas propio, su verdadero origen y su
irrenunciable funcion. No es casual, entonces, que el mismo Formaggio fuera, ya desde su
juventud, sobre todo un excelente escultor, como el profesor Scaramuzza reitera en su
articulo.

En la amplia y articulada produccion filoséfica de Dino Formaggio, entre lo varios hitos
e hilos rojos que unen su pensamiento y lo hacen un tnico corpus — que como sucede con un
cuerpo organico no existe propiamente como cosa en el espacio, sino mas bien como proyecto
abierto al mundo — es util y conveniente recordar dos temas en particular, conectados entre
ellos, que de cierta forma lo acompafian por toda su produccion: la ya vieja cuestion del
estatuto cientifico de la estética y la consecuente determinacion de la relacion entre estética y
teoria del arte, por un lado, y por el otro la naturaleza técnico-prassistica, es decir practica,
conectada al “hacer”, del arte, mediante la cual se organizan alrededor del cuerpo todos los
caminos, las redes de sentido que, como veremos, encuentran en la idea de
“ulteriorizzazione”, de “ir mas alla”, uno de sus aspectos centrales.

En relacion con el primer punto, como es sabido, en su larga vida Dino Formaggio tuvo
siempre una amorosa y explicita predileccion hacia la fenomenologia. Sin lugar a dudas, su
temprano acercamiento a este movimiento filoséfico se debe otra vez a su cercania con

* Tema que Formaggio comparte no solo con Banfi (Cfr. Formaggio, D., La muerte del arte y la Estética,
Grijalbo, México, 1983, p. 243), sino también con Enzo Paci (Cfr. 1. A.A.V.V,, Vita e Verita, Interpretazione
del pensiero di Enzo Paci, Bompiani, Sonzogno, 1991 ).

72

FEBRERO

2015



Dino Formaggio y el problema de la Estética como <<Ciencia General del arte>>. Regresando sobre una siempre nueva cuestion | Davide Eugenio Daturi

Antonio Banfi’, el cual introdujo por primero la obra de Husserl en Italia. El descubrimiento
del filésofo de Prossnitz a través del maestro milanés, llevo a Formaggio desde los primeros
afios de la universidad a considerar el ntcleo central de la investigacion fenomenoldgica, a
empezar de aquel llamado husserliano de “ir a las cosas mismas”, el camino principal de una
nueva filosofia y de manera particular de la estética, que lograria superar las limitaciones en
las cuales habrian incurrido contemporaneamente el idealismo crociano y el actualismo
gentiliano. No sorprende que su primera obra, la Fenomenologia de la Tecnica artistica, parta
justamente de la necesidad de romper todas “las implicaciones, congeladas por Croce en la
cultura, entre el arte y lo bello, arte y conocimiento, intuicidon y expresion, insertando en los
espacios, dejados asi libres, la dialéctica concreta de la praxis técnica y social del arte™,
Regresaremos mas adelante sobre este punto.

Para entender de manera mas clara el contexto en el cual se originan las ideas estéticas
de Formaggio hay que recordar el sentido de la investigacion de Antonio Banfi en este mismo
ambito tedrico. De manera general, como ya dijimos, con sus abiertas referencias a Simmel y
a los neokantianos de Marburgo, desde sus primeros estudios Banfi buscaba dar vida a una
teoria de la Razon trascendental que lograse recuperar la vida, la experiencia Unica de la
existencia, sin que ésta se quedara reducida a una simple expresion espiritual de un momento
limitado e inmanente de la segunda. La dialéctica banfiana entre existencia y Razén, vida y
valor, que algunos de sus contemporaneos consideraron, tal vez con razén, como un regreso a
Platon — pues proponia la idea de una razon trascendental que finalmente no podia mezclarse
con la experiencia inmediata de la existencia — habia encontrado en Banfi un punto de
sustancial equilibrio justamente en la introduccidon de la primera filosofia de Husserl en el
panorama de sus estudios. De esta forma, segun el filésofo milanés, la fenomenologia lograba
salvar un mas humano de razén, es decir relacionado con la vida, sin perder entonces el
contacto con la experiencia misma del mundo y también sin renunciar a la necesidad de
objetividad y claridad intrinseca a toda investigacion filosofica. En contra de Natorp, que sin
embargo Banfi habia apoyado en un primer momento, segiin este ultimo era necesario
“corregir el neokantismo con la fenomenologia™’, en donde lo trascendental ya no era “la
sistematicidad de las categorias que se objetivan, sino la ley de las relaciones sujeto-objeto, en
que también dichas categorias parecen fundarse™. Siguiendo las palabras de Formaggio, en
un estudio dedicado a la estética de Banfi, “la ley de las relaciones sujeto-objeto se pone asi,
como en Husserl, como una tension originaria que vive en el curso de una pura experiencia,
mas acd de lo objetivo y de lo subjetivo y también fundadora de las categorias que se
objetivan. Se podria también llegar a hablar de una fundamental sensibilidad intuitiva puesta a
la base de la inteligibilidad y de lo teorético mas puro™. El analisis banfiano, con su
introduccion de una teoria de la Razon, buscaba superar los limites del neokantismo, sin
recaer en una metafisica de la Razon y la fenomenologia resultaba ser el tinico camino viable
en dicha direccion. Por otra parte, a un lado de las cuestiones epistemoldgicas, desde su
juventud también existia en Banfi un abierto y constante interés hacia el arte y la estética; este
hecho, inicialmente tenia que ver con la cuestion neokantiana de “la extension del método
trascendental, mas alla de lo teorético, a las esferas de lo ético y de lo estético”', ya presente

> Por otra parte, habia que recordar también la figura de otro maestro que en cambio influy6 sobre los estudios de
la estética, es decir el profesor Adelchi Baratono.
% Formaggio (1953) Fenomenologia della tecnica artistica, Milano, Nuvoletti, IV.
Formaggio, Problemi di estetica, op. cit., p. 77.
* 1d.
? Ibidem, p. 109.
" Ibidem, p. 76.

73

FEBRERO

2015



Dino Formaggio y el problema de la Estética como <<Ciencia General del arte>>. Regresando sobre una siempre nueva cuestion | Davide Eugenio Daturi

en la obra de Natorp y que garantizaba una lectura amplia y sistemdatica del concepto de
Razén, sin recaer otra vez en un contexto dogmatico y metafisico; pero, en el curso de los
afios Veinte, Banfi habia empezado a demostrar la necesidad mas profunda de dar cuenta,
mediante un analisis adecuado de sus estructuras fundamentales, de aquel nucleo de
experiencias sensibles e historicamente determinadas que parecian inicialmente irreductibles a
la Razon''; en cambio, este segundo aspecto no podia solucionarse mediante el camino de
Natorp, el cual en la vision de Banfi habia caido mas bien en un idealismo trascendental, sino
con la fenomenologia de Husserl, que frente al Logos trascendente natorpiano, hacia un
llamado a superar el psicologismo en la direccion de reconsiderar el sentido aprioristico de la
experiencia sensible. Fue sobre todo siguiendo este camino que Banfi empez6 a acercarse a la
estética en el sentido original de teoria de la sensibilidad y que con el tiempo influy6 en las
mas especificas especulaciones del area estética de Formaggio.

Para citar algunos problemas generales de la estética banfiana mas madura, que a partir
de los afios Treinta se desarrolla en estrecho contacto con las cuestiones generales conectadas
con la préctica artistica, segiin nuestro autor habria que recordar “la cuestion de la relativa y
no absoluta autonomia del arte”, “el fundamento anti-psicologista y anti-normativo de la
estética filosofica, la distincion entre arte y esteticidad, el problema de la historicidad — es
decir de la materialidad y social — del arte” y finalmente “la cuestion de la historia del arte e
aquella de la distincion de las artes”'”. Entre éstos, otro tema fundamental de la teoria estética
banfiana, que se desprendia de la tension abierta entre arte y vida, era ademas la concepcion
del arte “como la Unica experiencia en la cual es posible acertar a la realidad del valor, es
decir el cumplimiento ideal en una real presencia”’. Este hecho, que remitia a un evidente
platonismo, que de todas maneras Banfi fue mitigando con el tiempo'*, llevaba también in
nuce ya un inicial cuestionamiento del estatuto de la experiencia estética, dirigido

principalmente a incluir por un lado el tema del valor ontoldgico de la obra de arte, que en 74

poco tiempo estribaria en la cuestion de la persona y del individuo, artista o espectador,
dentro de una mas amplia critica antifascista de indole marxista'’ a la imposicion de un
simbolismo de estado a la experiencia individual; por el otro, dicho cuestionamiento del
estatuto de la experiencia estética serviria como andlisis introductorio del sentido especifico
de una estética filosofica, particularmente atenta a las producciones artisticas y ademas
entendida como ciencia autonoma alejada de las pretensiones mal logradas de la pasada
psicologia positivista.

El camino filoséfico de Banfi dentro del ambito estético se habia abierto entonces con la
extension natorpiana del método trascendental a la totalidad de la experiencia y en el curso de
los afios Veinte habia encontrado su punto mas alto en el estudio de la posibilidad, mediante
la fenomenologia, de una estética filosofica en el interior de una teoria general de la Razon.
Y es justamente sobre el sentido de la relacion entre la razén y la experiencia sensible donde

" De hecho este tema esta a la base del existencialismo positivo del primer Paci y su investigacion de la relaciéon
entre existencia y Razoén (Cfr. Daturi, D. (2014), El sentido dialéctico del hombre en las primeras obras de Enzo
Paci, en Roberto Andrés Gonzalez (coord.) (2014), Variaciones de antropologia filoséfica, México, Torres, pp.
137-165)

2 Ibidem, p. 87.

" Ibidem, p. 89.

'* En esta direccién va la interpretacion de Enzo Paci, que en un articulo de 1952 trato reinterpretar la filosofia
de su maestro como la bisqueda de un equilibrio entre valor y vida, Razén y existencia (Paci, E. (1958) Vita e
ragione in Antonio Banfi, <<aut aut>>, n.43-44, 1958).

" Terminada la guerra, Antonio Banfi fue senador de la Republica Italiana para el Partido Comunista Italiano.

FEBRERO

2015



Dino Formaggio y el problema de la Estética como <<Ciencia General del arte>>. Regresando sobre una siempre nueva cuestion | Davide Eugenio Daturi

encontramos la originalidad de la posicidn banfiana. Sin embargo, seria imposible entender el
cambio descrito, con respecto a la teoria neokantiana de Natorp, mediante la mera referencia a
la fenomenologia, y sin tomar en cuenta la idea banfiana que “de la vida (entendida
simmelianamente) emerge la universalidad teorética en la cual se autonomiza la ley ideal del
campo, segin una alta libertad especulativa”'®. De esta forma, la estética banfiana a la cual
Formaggio siempre se dirigird, se habia constituido en la segunda mitad los afios veinte como
al mismo tiempo, fenomenolédgica y anti-normativa en un sentido simmeliano. Se trataria de
una estética entonces lejana de toda metafisica, capaz de reconocer lo practico-valorativo “en
todas sus metamorfosis y purificarlo en un sentido teorético” y ademas, que “ya aclarada en

’ , . , . . 1
su fundamento, [podia] ahora desarrollarse segn una intrinseca coherencia de niveles” ',

El desarrollo teorético empezado en el contexto de ideas noekantianas habia llevado la
especulacion banfiana hacia la estética como una teoria general de la sensibilidad y al
cuestionamiento de su estatuto cientifico dentro de un estudio racional riguroso. Sin embargo,
Banfi no olvidaba las lecciones de Max Dessoir que como estudiante habia podido presenciar
en Berlin y en particular el sentido especial que este autor daba a la relacion entre estética y
arte; entendido este ultimo como una <<reaccién>> “en las esferas de la cultura y entonces
también en la esteticidad objetiva como tal, segin una ley de condicionamiento reciproco”'®,
durante el final de los afios veinte Banfi empez6 a ocuparse de forma mas detenida de esta

particular practica humana y de su lugar y significado dentro de una estética filosofica.

A pesar de ser una esfera de objetivacion cultural que se autonomizaba sélo por el
principio trascendental que definid “idea de esteticidad”, el arte tenia una parcial autonomia
con respecto a la estética, ya que se remitia necesariamente a una realidad artistica como tal,
hecha de materiales y técnicas conectadas al desarrollo técnico-cultural e histérico de una
época. La dialéctica entre lo artistico y lo estético, que reflejaba “la relativa y no absoluta
autonomia del arte” respecto a la estética, llevaba entonces hacia el concepto descrito, que
luego Formaggio reestructurard a su manera, de ‘idea de esteticidad’. El sentido de esta
nocion, entendido como un a priori estético, un principio o ley trascendental, tenia que ser
leido a partir de la filosofia neokantiana de Marburgo, pero de una manera que no llevara la
idealidad estética fuera del mundo de la experiencia, como una norma que se impusiera luego
sobre el continuum histdérico y material. Mas bien, la idea banfiana de esteticidad representaba
una regla que vive dentro del mismo mundo técnico-cultural y que lo forma y transforma
“desde adentro”, a partir de la misma materialidad y en contacto con las diferentes formas de
interacciones interpersonales y niveles de la experiencia intersubjetiva. Sin embargo, esto no
significaba caer en el opuesto de un objetivismo panlogista, que considerase todo momento
teorético como consecuencia secundaria de una inicial experiencia del mundo, ya estructurada
a priori. Como Formaggio nos recuerda, para Banfi “lo teorético es siempre un momento de
la vida”". De esta manera, habria que pensar en la idea banfiana de esteticidad como un
principio intimamente relacionado con el devenir intrinseco de la historia y la vida, y no en el
sentido kantiano y tampoco neokantiano de trascendental, como un a priori impuesto a un
material cadtico y vacio de un sentido. La idea de esteticidad se configura, en cambio, como
“la ley de unificacion y de interpretacion metodoldgica de la experiencia, nacida de la
experiencia y que paulatinamente [...] se modifica con la misma experiencia™’. Por esta

'® Formaggio, Problemi di estetica, op. cit., p. 79.
17 ¢
Id.
" Ibidem, p. 82.
' Banfi, A. (1962) I problemi di un’estetica filosofica, Milano, p. 146, citado en Ibidem, p. 85.
20 1
Id.

75

FEBRERO

2015



Dino Formaggio y el problema de la Estética como <<Ciencia General del arte>>. Regresando sobre una siempre nueva cuestion | Davide Eugenio Daturi

razoén, concluyendo su Vida del Arte, Banfi nos recuerda que “la ley no es un a priori puro e
inmutable; es el resultado de la busqueda concreta, de la reflexion que se ha ejercitado en un
determinado campo, como contenida bajo la perspectiva de la exigencia racional teorética; y
va modificandose con el proceso de dicha reflexion y con la extension, que ella misma

determina, de la experiencia™'.

No hay duda que con el concepto descrito de idea de esteticidad, Banfi se acerc6 mas a
Husserl que a los neokantianos de Marburgo. Pero, sobre todo en los afios después de la
guerra este autor pasaria de un analisis de la idea de esteticidad a la posibilidad de verla
aplicada en un sentido fenomenoldgico en los movimientos de la experiencia, dentro de la
vida productiva del arte, en una direccion especulativa que iba de la pura especulacion
teorética al estudio de la vida artistica determinada historicamente, de los estilos, de los
autores y de las escuelas pictdricas. De esta forma, el arte, en su relativa y nunca superada
autonomia creativa, para el ultimo Banfi seguia encontrando en la estética filosofica, un punto
de referencia especulativo fundamental para entender su desarrollo y definir el propio sentido
a partir de aquella idea de esteticidad que determina como regla intrinseca su desarrollo
formal y que, sin embargo, sigue cambiando con ella, de acuerdo con los movimientos
histéricos y sociales que en diferentes niveles actiian sobre el individuo y el mismo sentido
estético. Se entiende entonces la frase de Banfi en Arte funcional segln la cual la belleza “no
es sino un modo (griego) entre otros posibles del sentido estético™?. Y lo mismo, segun
nuestro punto de vista, se podria decir de otras “experiencias” estéticas, como por ejemplo,
aquella de lo comico y de lo tragico.

Nacido en el crisol de estas ideas, que mezclaban cuestiones epistemoldgicas, con
otras, de estética, arte y fenomenologia, Formaggio reconoce en su maestro en primer lugar la
fuerza desmitificadora en contra de aquellos sistemas filosoficos, que reducian la estética a
una teoria dogmatica y normativa, dirigida al estudio del arte, entendido a su vez como una
practica relacionada con un horizonte metafisico y extrahumano, como el espiritu crociano,
que dictaba el sentido mismo de su aparicion y desarrollo, o el Logos trascendente natorpiano,
que de la misma manera sobreponia lo estético a lo artistico, como ley racional universal.

La abierta critica anti-normativa y anti-psicologista presente en las obras de Banfi, que
se sumaba a los citados ataques de la identificacion crociana entre arte y esteticidad y, sobre
todo, de la teoria de la identidad entre intuicidon y expresion que “habia dejado de lado, tal vez
de manera demasiado apresurada, la tension propia de las relaciones entre persona y cosmos
ideal, entre individualidad, socializacion y cultura”®, asi como la abierta critica en contra de
todo tipo de dogma filoséfico que se sobrepusiera a la vida, llevaron el joven Formaggio a la
intencion, proclamada luego en varios de sus textos, de superar todas las estéticas normativas,
en aras de una estética fenomenologica que, siguiendo luego el camino abierto por Mikel
Dufrenne, pronto representaria para este autor el sentido principal de toda investigacion
filosofico-cientifica y no sélo y propiamente de aquella dirigida a la produccion artistica.

Empefiado en alcanzar una lectura suficientemente rigurosa que le abriera el camino de
una estética como disciplina introductoria de las ciencias humanas (1979), Formaggio partid
originalmente del problema de una ciencia general del arte (1956) y a través de la idea de una

I Banfi, A. (1962), I problemi di una estetica filosofica, Milano.
** Formaggio, Problemi di estetica, op. cit., p. 100.
 Ibidem, p. 91.

76

FEBRERO

2015



Dino Formaggio y el problema de la Estética como <<Ciencia General del arte>>. Regresando sobre una siempre nueva cuestion | Davide Eugenio Daturi

estética fenomenologica (1959), propuso una introduccion de la estética como ciencia
filosofica (1967).

Si analizamos el descrito camino especulativo, no hay duda que en la amplia produccion
de Dino Formaggio, la cuestion de la definicién de una “Ciencia general del arte” representa
un verdadero leit motiv de su especulacion estética. Y en 1956, escribia sobre este asunto:
“una ciencia del arte, entendida como una estética filosofica en un sentido fenomenologico, se
propone hoy en dia siempre mas claramente, como importante nudo para cuestionar el

problema institucional y general de la Estética™”,

De hecho, se sabe que en los apuntes de 1818, texto que serviria de guia para impartir su
Curso de Estética, Hegel se preguntaba, probablemente con mucha razén, cudl era el lugar de
una Filosofia del arte y de lo Bello en el sistema de las ciencias filosoficas y ademas si los
productos del arte, con su dependencia de la experiencia sensible y el goce estético, con su
fundamentacion en juicios personales y relativos, fueran objetos lo suficientemente dignos
para ser tratados por una investigacion filosofica, la cual busca en cambio la generalidad y la
universalidad. Hegel contest6 afirmativamente a estas licitas preguntas, pero por una simple
razon: la produccion artistica y la experiencia de la belleza se inscribian perfectamente en el
amplio horizonte del desarrollo del espiritu absoluto, descrito en su famosa Fenomenologia,
que daba vida al conocido Sistema de las Ciencias.

Diferente, en cambio, es el punto de partida del discurso de Formaggio, el cual sostiene
firmemente un punto de vista que podemos definir con un neologismo de “desdogmatizacion”
de la filosofia. Asi como para Banfi, también segin este autor, en contra de los excesos
dogmaticos del idealismo crociano y de cierta forma del neokantismo de Marburgo, habia que
regresar el arte a la técnica artistica y la estética a la experiencia sensible y vital. Sin embargo,
esta mirada, que diriamos “desmitificadora”, no tenia como objetivo el caer en la posicion
opuesta, de un nihilismo neo-romantico y anti-cientifico, que finalmente ponia la existencia
como punto de partida y centro de la discusion, criticando los poderes de la Razon para lograr
entender la vida y llevando al pesimismo de un mundo sin Dios o cuya verdad se colocaria en
un nivel trascendente inalcanzable. Ya desde las primeras obras de Formaggio, el problema se
debia poner de otra forma. Era posible sin duda dar vida a una Estética como ciencia y nunca
como antes la filosofia estuvo en las condiciones para lograr dotar a dicha disciplina de
“aquella dignidad de metodologia cientifica que muchas veces en el pasado habia buscado y
muchas veces habia perdido™®. El discurso de Formaggio partia en 1956, con un escrito sobre
el movimiento de la berlinesa allgemeine Kunstwissenschaft de Max Dessoir que a excepcion
de las referencias de Antonio Banfi’’, el cual habia asistido a las clases de este reconocido
filésofo alemén, era practicamente desconocido en Italia en aquellos afios. Segiin Formaggio,
en los primeros anos del siglo, este autor habia dado vida a una concepcién y abierto un
camino, cuyas ideas estaban reapareciendo en aquellos afios, en todas las investigaciones que,
mas 0 menos conscientemente, se dirigian a constituir “una auténoma teorizacion cientifica de
la experiencia artistica’. Ademas, detras de la obra de Dessoir se erigia uno de los mayores
problemas de la edad moderna, a saber, aquel de la reivindicacion de los derechos de una
ciencia de la realidad historica y social del hombre, con sus objetos y productos
intersubjetivos, en contra sobre todo de las explicaciones reduccionistas introducidas por la

** Ibidem, p. 35.

*1id.

26 Cfr., Banfi, A. (1924), Il principio trascendentale dell’autonomia dell arte, Alessandria.
*" Formaggio, Problemi di estetica, op. cit., . 46.

77

FEBRERO

2015



Dino Formaggio y el problema de la Estética como <<Ciencia General del arte>>. Regresando sobre una siempre nueva cuestion | Davide Eugenio Daturi

escuela neopositivista. En aquellos anos, la mirada de algunos filésofos como Dessoir y
también Emil Utitz, habia ido entonces en la direccion de la célebre Einlaitung diltheiana,
dirigida justamente hacia la fundamentacion cientifica de las ciencias del espiritu. En este
sentido la allgemeine Kunstwissenschaft habia buscado superar las limitaciones de la
psicologia experimental, proponiendo un andlisis que partiera de la nociéon de hecho estético
como un evento que no se puede perder en una regla, sino que debe ser recobrado en su
concreta historicidad, donde la singularidad de la obra como tiempo, como pueblo y como
hombre podia ser controlada en sus referencias durante el modificarse, en una misma
proyeccion historica, de los conceptos y de las reglas. De esta manera la ciencia general del
arte nacia del mismo aparecer de los objetos culturales y no se le debia sobreponer una regla o
una interpretacion general previa.

Por otra parte, recuperando algunos temas ya presentes en Banfi, para Formaggio era
importante la delimitacion de dos campos distintos, entrelazados entre ellos. Por un lado,
estaba aquel de la estética propiamente dicha, que se ocupa de todos los objetos, “desde los
cuerpos naturales hasta los actos de la vida, de los muebles de la casa a las ecuaciones
matematicas. Todos los objetos constituidos por una Erleben estética, es decir,
husserlianamente, aquellos intencionados por un sujeto”. Por el otro, en cambio, habia que
considerar la ciencia general del arte, la cual se dirige a “aquellos objetos que implican una
capacidad constructiva formativa y co-implican varios aspectos, sociales, éticos, psicoldgicos,
culturales de la realidad objetiva™®. Lo que aqui resalta con particular importancia es el hecho
que entre los aspectos que una ciencia del arte debia tomar en cuenta, el momento estético era
solo uno de los varios elementos constitutivos del objeto artistico. Por esta razon, segin
Formaggio la tarea y la funcion del arte “rebasa la pura esteticidad y lo bello” ya que remite
necesariamente al mundo de las objetivaciones, por el lado de la sociedad, lo ético y lo
historico. Sin embargo, esto no significaba que en dicha distincion de campos no existiera un
punto de encuentro entre las dos dareas. Si la tarea de la estética era describir
fenomenoldgicamente “el Wesen estético en su infinito romperse en los liquidos cristales de
las vivencias, de los Erlebenisse estéticos descoloridos en el interior del sujeto””, era
entonces en el mundo del arte, autonomo con respecto a ella, en donde la primera podria
encontrar de forma maés decisiva, su lugar de estudio y aplicacion. Ademas, siguiendo el
analisis de Dessoir, Formaggio reconoce que los varios Erlebenisse estéticos subjetivos
pueden remandar a otras tantas regiones distintas y conectadas de lo estético, presentes
justamente en el objeto artistico, como lo Bello, lo Sublime, lo Feo, lo Tragico, lo Cémico, lo
Gracioso, etc... En linea también con la estética banfiana, segun Formaggio, éstos no serian
esquemas trascendentales aplicados a los objetos artisticos, sino “tipos” particulares y
variables que resolverian la estética en una ciencia tipologica conectada ademds con
particulares concepciones del mundo y de la vida.

A pesar del reconocimiento de la importancia de Dessoir para abrir un camino hacia una
manera muy especifica de considerar el arte, a la cual seguia la posibilidad de dar vida a una
fundamentacion de una ciencia general de esta actividad humana, la investigacion de
Formaggio dirigida a la definicion de la estética filosofica como disciplina introductoria de las
ciencias humanas no lograba plenamente encontrar en la sombra de este autor suficientes
referencias que le permitieran producir un discurso completamente riguroso sobre la
complejidad de los fendmenos artisticos y su conexion con la banfiana idea de esteticidad.

*% Ibidem, p. 49.
*1d.

78

FEBRERO

2015



Dino Formaggio y el problema de la Estética como <<Ciencia General del arte>>. Regresando sobre una siempre nueva cuestion | Davide Eugenio Daturi

Citando a su Maestro, Formaggio reconoce que el limite de Dessoir (junto con Utitz,
Panofsky, Ermantiger, Conrad y el mismo Geiger en area fenomenologica) “consiste en el
hecho que ellos se refieren — como su postulado que no pueden justificar — justamente a la
idea del arte como tal y a lo que hay en ella de unido y perpetuado. Y las investigaciones
fenomenologicas (Conrad, Geiger), que quieren esclarecer justo ese postulado, analizando la
pura objetividad o subjetividad artistico-estética, se detienen necesariamente en una serie de
determinaciones desconectadas y por eso abstractas™. Frente a esta critica, Formaggio
agreg6 que a pesar de que Dessoir habia puesto en marcha un discurso fundamental para la
teoria del arte del siglo XX, Banfi tenia razén en entrever en su fundamentacion un
irremediable problema teorético de excesiva abstraccion; sin embargo, ademas de las
limitaciones especulativas de estos autores, el mayor defecto presente en los supuestos
tedricos de dichos estudiosos se debia a su incuestionable, y por eso acritico, rechazd en
contra de toda filosofia sistematica y dogmatica que hasta entonces habia proyectado un
sentido metafisico en las producciones artisticas, sin verlas en cambio como un producto
historico de seres humanos, determinados por visiones muy peculiares del otro y del mundo.
De dicho rechazo, segiin Formaggio, habia nacido entonces su falta de interés por la
purificacion teorética y racional de las nuevas categorias, quedandose en cambio en un nivel
intermedio entre arte y filosofia.

A pesar de todo, en la vision de Formaggio el camino trazado por Dessoir seguia
abierto. La introduccion a una ciencia general del arte debia continuar en la distincion entre lo
estético y lo artistico, para llegar a un estudio fenomenologico de su incuestionable
interconexion. En un texto de pocos afios después, titulado Propuestas para una estética
fenomenologica (1959), Formaggio buscd nuevamente definir el campo de encuentro entre
arte y estética y lo hizo a partir de aquel sistema tedrico que sin duda Dessoir no habia podido
conocer en su totalidad, es decir, la fenomenologia de Husserl. Este, al final de su Formale
und Transzendentale Logik habla de una estética trascendental “extendida”, cuya tarea seria
una primera fundamentacion radical de una logica del mundo (Welt Logik), “es decir de una
ontologia eidética de un <<a priori universal>>, en la cual se pusiera también la pura
posibilidad de un mundo en general™'. Si ése era el camino, no habia duda de que las
dificultades descriptivas y teoréticas eran multiples. En dicho texto, Formaggio introdujo por
un lado una critica a la investigacion fenomenologica de Mikel belleza y por el otro esboz6
los puntos centrales de una posible investigacion dirigida a la fundamentacion de una ciencia
general de lo artistico asi como de lo estético. Si nos concentramos sobre este segundo
aspecto, segun este filésofo para llevar a cabo dicha tarea habria que empezar por una teoria
generalizada de la imaginacién, que resulte capaz de justificar desde el punto de vista del
método fenomenologico trascendental, “una eidética dialéctica unitaria de las tres
fenomenologias: de una experiencia artistica, de una experiencia estética y de la experiencia
de lo bello natural”*>. Como segundo punto, segiin Formaggio habria que tomar en cuenta la
estructura temporal de la percepcion en general y también de la percepcion estética, hasta
llevar el problema a la idea de una temporalidad originaria pre-categorial y constitutiva de
toda categoria. Finalmente, el tercer aspecto se desprenderia de los primeros dos,
introduciendo una suerte de coordinacion entre una teoria de la imaginacion y la descrita
teoria de la temporalidad. Esta es entonces la manera en la cual Formaggio, al final de los

% Ibidem, p. 54.
*! Ibidem, p. 61.
32 Ibidem, p. 72.

79

FEBRERO

2015



Dino Formaggio y el problema de la Estética como <<Ciencia General del arte>>. Regresando sobre una siempre nueva cuestion | Davide Eugenio Daturi

afios cincuenta, introduce su propuesta fenomenoldgica en el problema de la fundamentacion
de una ciencia general de lo artistico y de lo estético.

En un texto publicado veinte anos después, Formaggio vuelve al tema. Claro esta, el
problema nunca habia sido abandonado, sino que ahi estaba, presente en las obras de los aflos
sesenta, como el conocido L’idea di artisticita (1961), en donde la cuestion de la
fundamentacion de la estética como ciencia filosofica habia regresado junto con el problema
de su relacion con el universo técnico- productivo del arte. Sin embargo, era un Formaggio
mas maduro, que habia recorrido un camino personal hecho de encuentros y relaciones con
los artistas contemporaneos, que se enfrentaba otra vez con la problemadtica del a priori
estético y al cual le agregaba sin duda nuevos elementos conceptuales, sin renunciar, sin
embargo, a la metodologia y al camino tedrico inicial de la fenomenologia.

En efecto, para este autor el primer acto constitutivo de una estética como disciplina
filosofica debe pasar por “una delimitacion precisa de campo y de sentido, segiin un método
genético-fenomenologico que reconozca y subraye no las verdaderas respuestas sino los
verdaderos problemas™”. Frente a la muerte de las estéticas normativas y dogmaticas que
partian de las preguntas ;qué es el arte? o ;qué es la belleza?, habria que postular la idea de
una estética diferente, basada principalmente en la idea de que “<<arte>> no es el nombre de
un objeto delimitado e individualizado y no es ni siquiera un concepto en el sentido
kantiano™*. En estas palabras resonaba la primera frase del libro Arte™. Esta lectura reflejaba
ademads la idea que asi como este término no tiene un significado definido de una vez por
todas en la historia de la humanidad, de la misma manera la tension descrita entre miles de
definiciones — las cuales no habian logrado ser aceptadas en ningin momento como ultimas y
definitivas — llevaba a la necesidad de introducir la “idea de artisticidad”, entendida como la
unica nocion que podia abarcar todo tipo de definiciéon conceptual del arte. De esta forma
segin Formaggio, la Estética como teoria general del arte podia alcanzar la mas alta
conciencia de su naturaleza cientifica a partir del reconocimiento de dicha tension, es decir de
la “<<indeterminada determinacion>> de una propia abierta e infinitamente unificadora ley de
campo™®, que es justamente dicha idea de artisticidad, considerada entonces como la ley
<<minima>> de campo capaz de unificar el multiple devenir de toda la experiencia artistica,
de la actual asi como de la posible.

Basandose en este supuesto, entonces, la propuesta de Formaggio del final de los afios
sesenta fue reconocer que, en lugar de la idea de esteticidad introducida por su maestro, una
estética verdaderamente cientifica podia nacer solo si consideraramos las expresiones
artisticas a partir de la idea de artisticidad, que finalmente consistia en un elemento que se
reflejaba en ellas como un proceso abierto de trasformacion formal, aunque ésta nunca llegara
a ser reducida a un concepto descriptivo determinado, presente en cada obra. Pero, justamente
de esta manera, como una simple direccion de busqueda o una pura tarea hermenéutica que la
historia llena en cada época con un contenido diferente, la idea de artisticidad se preservaria
libre de toda dogmatica reduccion a un concepto o a un valor. De hecho, asi como se
presentaba como exigencia unificadora de variaciones infinitas, de la misma manera reflejaba

* Ibidem, p. 132.

** Ibidem, p. 133.

% “Arte es lo que los hombres llaman ‘arte’” (Cfr. Formaggio, Dino (1981), Arte, Mondadori, Milano, p.11; trad
. esp. Formaggio, D., (1976) Arte Barcelona, Editorial Labor).

%% Formaggio, Problemi di estetica, op. cit., p. 134.

80

FEBRERO

2015



Dino Formaggio y el problema de la Estética como <<Ciencia General del arte>>. Regresando sobre una siempre nueva cuestion | Davide Eugenio Daturi

— segun Formaggio — aquella permanencia de un caracter metodologico firme en la relacion
entre eidética y fenomenologia, entre ley constitutiva y variacion descriptiva.

Llegado a este punto, entonces, el camino especulativo de Formaggio, mediante los
instrumentos teodricos fenomenologicos, habia logrado sobreponer a la idea banfiana de
esteticidad, que todavia se movia en el contexto de una teoria neokantiana de la ley
trascendental, la idea de artisticidad como verdadera ley de campo, inmanente al mismo
proceso artistico, capaz de superar toda reduccion de la totalidad teorética y eidética del
campo a una de sus partes predicativas (lo bello, la forma, la intuicion, la expresion, etc...). De
hecho, los fracasos y errores del pasado por parte de la estética, que en varias épocas se ha
dirigido a la busqueda de los mas diferentes principios, para alcanzar finalmente una
cientificidad de fondo, se explican en la incapacidad de esta disciplina de quedarse satisfecha
con lo que iba logrando; hasta en el contexto fenomenologico, este aspecto fue presente, como
sucedid con Geiger y su incapacidad de aclarar de forma mas rigurosa los conceptos de
“intuicion eidetica” y “esencia”, en el campo de la produccion artistica’’. Por esta razon, la
propuesta de Formaggio de 1967, sobre la cual regresara en 1979, es empezar desde cero,
sobre todo de una nueva definicion de los primeros postulados de la estética. Con este
nombre, nos dice: “entiendo una ciencia teorética general de la sensibilidad y del arte™®. Por
una parte, como ciencia teorética de todo mundo posible es, o llega a ser, una fenomenologia
genética y estructural de la ciencia intencional propiamente estética, en el nivel de “las
interrelaciones entre intuicién perceptiva, imaginacion y memoria™. Por otra parte, es
también una ciencia del arte, conectada a la misma posibilidad proyectual interna al hacer
artistico. Si queremos acercar los dos aspectos descritos hacia la propuesta metodoldgica de
una unidad comln de intenciones, la Introduccion de 1967 tiene sin duda la importancia de
abrir un camino que caracterizard la especulacion de Formaggio hasta el final de su vida,
poniendo el acento del discurso estético sobre el valor central de la corporeidad para la
definiciéon de aquel /ugar en comun entre las dos areas fundamentales de la Estética. El
cuerpo, entonces, un nuevo concepto que regresara también con una increible fuerza
descriptiva y expresiva en la primera edicion del texto Arte, de 1973. Desde su tesis doctoral,
ampliada luego en el texto publicado en 1953, Fenomenologia della técnica artistica,
Formaggio habia introducido la lectura del arte como acto técnico-productivo con una fuerte
componente practica. Para entender el arte, entonces, parecia necesario partir, por primera vez
en la historia de la estética moderna, no de su caracter trascendente, sus raices en un mundo
ideal, o de conceptos como el de belleza, y tampoco de la relacion entre las facultades del
conocimiento y el genio. El producto artistico tenia que ser leido a partir de su caracter
especificamente técnico, es decir, de aquel elemento que la hacia hermana de todo producto
del hacer humano y donde la participacion fisica y corporal representaba el elemento central
de la planeacion artistica. En el articulo citado de 1967, Formaggio ve en el estudio de la
sensibilidad no so6lo el punto de partida para hacer un andlisis descriptivo, a partir de la
naturaleza corpdrea y material del hombre, de la accion técnico-productiva en general y en lo
especifico en el arte. En éste, la intenciéon de Formaggio no era lo que hoy llamariamos una
fenomenologia del medio. En esas lineas iniciales, el concepto de cuerpo abriria en cambio el
camino hacia el estudio de la relacion entre estética y teoria del arte, logrando en cierta
manera “salvar” lo teorético de la ley constitutiva y lo practico de las variaciones descriptivas.
De esta forma la estética tomaba también por primera vez el sentido general de estudio de la

37 Cfr., Geiger, M. (1946), La Estetica Fenomenologica, Buenos Aires, Barcelona.
** Ibidem, p. 136.
*1d.

81

FEBRERO

2015



Dino Formaggio y el problema de la Estética como <<Ciencia General del arte>>. Regresando sobre una siempre nueva cuestion | Davide Eugenio Daturi

experiencia sensible desde el punto de vista de las logicas cognoscitivas y significativas del
cuerpo vivido. Pero, por otra parte, la estética como ciencia particular de la produccion
artistica, que se habia esbozado en un sentido fenomenoldgico en la obra pionera de Geiger,
ya podia encontrar en aquellos afios otras disciplinas afines como la psicologia, con la Teoria
de la Forma y el estudio de la percepcion, y la antropologia estructural, que habian
introducido la corporalidad como concepto central de su interpretacion. Siguiendo el camino
abierto por dichas escuelas, Formaggio nos dice que “una ciencia de la gnoseologia del
cuerpo esta hoy empezando” y seria un error excluirla del horizonte de una nueva Estética “a
menos que creamos que para amasar el pan se necesite antes cortarnos las manos™*. A pesar
de que el texto de 1967 se quede s6lo como una propuesta introductoria, representa sin duda
un inicio importante para el camino dirigido a la determinacion de una unidad logica de fondo
“que se pueda considerar en comun a las constituciones de sentido propias de la experiencia
sensible en general y a aquellas propias de una especifica experiencia artistica”*'. Formaggio
pasara los siguientes afios de su vida intentando demostrar la existencia de dicha logica
nterna.

Los textos de 1979, La estética como introduccion a las ciencias humanas, y el articulo
de 1982, L’interrogazione fenomenologica dell Estetica, representan el punto de llegada de la
especulacion de Formaggio sobre el tema de la fundamentacion de una ciencia estética, como
teoria general de la sensibilidad y una teoria especifica del arte. En dichos escritos se repite la
posicion anti-dogmatica y anti-normativa que siguen presentes como leif motiv en toda la obra
de Formaggio, y se agrega la cuestion de la corporalidad introducida por este autor en 1967. Y
otra vez la fenomenologia tiene para Formaggio el valor de haber llevado la atencion
filosofica hacia el mundo de la sensibilidad y del cuerpo, revitalizando una estética que desde
su nacimiento con Baumgarten habia sufrido los golpes inclementes de las ciencias duras.

En 1979, Formaggio considera que para superar las estéticas normativas y dogmaticas
deberiamos volver a empezar el estudio estético desde cero y esto significaria antes que dejar
atras todo tipo de sistema filosofico abstracto, mirar en la direccion de una filosofia nueva
“capaz de ser al mismo tiempo, en su inicio, también su opuesto, una no-filosofia”**. Y volver
a empezar significaria para la filosofia buscarse y reconocerse no so6lo en la teoria del Arte,
sino también dentro de los resultados modernos de las ciencias humanas. Como ya
mencionamos, se debe a estas Ultimas, mas que a la misma filosofia, el hecho que la teoria
del arte logro salir “de su fase pre-galileana™ dirigiéndose hacia su objeto de estudio con una
mayor rigurosidad. Sin embargo, segun Formaggio, hay otras limitaciones en la teoria del
arte, entre las cuales sobre todo se encuentra el evidente objetivismo de las ciencias, humanas
y naturales. Esta es la razon por la cual solo una estética, entendida como una nueva teoria
general de la sensibilidad y del cuerpo y como teoria especial de la experiencia artistica,
puede superar dicho objetivismo alcanzando el titulo de Ciencia fenomenolédgica introductoria
de las ciencias humanas.

En este nuevo texto, a la propuesta de Formaggio se agrega la recuperacion de la nocion
ya vista de cuerpo, aqui considerado como “plexo fenomenoldgico inmanente de
percepciones, memorias € imaginaciones” y sobre todo, como “la primera y fundamental
praxis cognitiva que constituye el objeto y su sentido”. Si la pregunta fundamental de 1979

0 Ibidem, p. 140.
! Ibidem, p. 141.
* Ibidem, p. 156.
$1d.

82

FEBRERO

2015



Dino Formaggio y el problema de la Estética como <<Ciencia General del arte>>. Regresando sobre una siempre nueva cuestion | Davide Eugenio Daturi

era como llegar a una nueva Estética entendida como introduccion a las ciencias humanas, la
respuesta, podemos decir, se encuentra en el estudio fenomenologico del cuerpo. Hoy en dia,
decia Formaggio en dicho texto, es siempre mas necesario tomar en cuenta este concepto que
desde Nietzsche, pasando obviamente por el leib husserliano, hasta Dufrenne, ha llegado a ser
objeto central de interés de la filosofia, sobre todo para una nueva estética que investigdndolo
con un método fenomenoldgico logre sumergirse en €1, no sélo desde el horizonte productivo
de lo artistico, sino también a partir del contexto méas amplio de una Introduccion a las
ciencias humanas.

De estas consideraciones se desprenden las ultimas ideas de Formaggio, que regresan en
el texto de 1982 y en otros textos sucesivos, como en el de 1990, titulado L ‘orizzonte attuale
dell’Estetica. En L’interrogazione fenomenologica dell’estetica (1982), Formaggio reitera la
idea que la nueva estética, dirigida hacia “una teorizacion polifonica del cuerpo propio y de
las relaciones genético-comunicativas de las intercorporalidades sociales y culturales”, asi
como de “las determinaciones pre-cientificas que en los rellenos intuitivos y corporeos ésta
pone fundadamente”**, puede ser considerada como imprescindible introduccién a las
ciencias del hombre. “Sin embargo — ¢l agrega en este texto — delante de la Estética asi
entendida se despliega un problema esencialmente metodologico”™. Antes que nada, seria
necesario definir la ontologia regional especifica de esta nueva ciencia, y Formaggio la
encuentra de manera particular, en la <<humildad de lo finito>>. El filésofo que quiere
introducirse a esta nueva disciplina que sin embargo tiene un pasado muy lejano, debe
impregnarse antes que todo de una cierta dosis de humildad, bajando de los cielos platonicos
hasta las verdades intuitivas del cuerpo, donde “caminan en la historia nuestro cuerpo y
nuestras sociedades”’. El llamado a la finitud y a la corporalidad es entonces el camino
metodoldgico principal, para “encontrar en lo concreto de una teoria del cuerpo, de los
cuerpos individuales y sociales correlatos de los cuerpos objetuales mundanos, el mismo
sentido esencial de su busqueda, de su campo problematico y de alguna manera, de su
destino™*’. Por otra parte, no debemos olvidar que la Estética, como una ciencia general de la
sensibilidad y fenomenologia del cuerpo, segin Formaggio no podrad olvidarse de su tarea
especifica de ser una ciencia particular del arte. Serd en el horizonte de las nuevas
producciones artisticas que la Estética fenomenoldgica tendrd que enfrentarse con las mas
grandes dificultades. Sin embargo, el nuevo teatro de Artaud y Grotowsky, asi como el neo-
dadaismo, las performances y el body art, solo para citar algunas expresiones contemporaneas
y movimientos artisticos, representan segin nuestro autor un precioso punto de partida para
poder dar vida a una teoria general de la corporeidad. De la misma manera, los problemas de
la constitucion sensible nunca dejan de volverse para la Estética los problemas relativos a la
praxis intuitiva y a la génesis de la obra de arte.

Siguiendo entonces las directivas de Dino Formaggio, podemos ver como en los afios
ochenta se despliega un nuevo camino para la Estética, en donde arte y filosofia se relacionan
y cooperan a partir de una teoria fenomenologica del cuerpo. La observacion e interrogacion
de la entera “gama fenomenologica” de la vida corporal debe lograr entonces, segin este
autor, introducirse a la vida sensible e intuitiva, caracterizada por una original praxis
cognoscitiva, para investigar su peculiar inteligencia pre-conceptual y pre-reflexiva del

* Ibidem, p. 175.
#1d.
* Ibidem, p. 178
4.

83

FEBRERO

2015



Dino Formaggio y el problema de la Estética como <<Ciencia General del arte>>. Regresando sobre una siempre nueva cuestion | Davide Eugenio Daturi

9948

mundo y de las cosas, que “se podria definir una “inteligencia artistica™", es decir, una

“proteiforme agilidad inventiva e imaginativa™®.

No hay duda de que la cuestion del cuerpo, ya abierta en Arte, sigue todavia
recuperando indirectamente la investigacion de la técnica artistica. El artista en Formaggio
siempre ha lidiado y lidiard con la limitacion de la materia, aprendiendo un oficio en un
didlogo eterno con la inspiracion. Sin embargo, dicho dialogo no lleva a una superposicion del
genio a la técnica o viceversa. En pocas palabras en el arte no existe una idea acabada anterior
a la mezcla formal posible entre habilidad técnica y materia o, al revés, un conocimiento
técnico practico libre de toda inspiracion. El cuerpo es justamente aquel punto de contacto
unico, lugar de la mezcla artistica entre técnica y genio. Pero, antes que nada, es basicamente
“una estructura de carencia™, es necesidad y pobreza’' que contemporaneamente busca ir
mas alla, superarse, como “el arbol derecho y frondoso de todos los brotes de sentidos y
signos que llenan e iluminan al mundo™?. En este sentido el cuerpo busca llenar con la
habilidad técnica las faltas, las necesidades iniciales, haciéndose conocimiento practico de las
cosas, mediante el desarrollo de la esfera intuitiva entre la percepcion, la memoria y la
imaginacion:

He ahi el cuerpo, que se mueve lanzando delante de si peticiones, intenciones, relaciones, redes
de sentidos, de percepciones-imaginaciones-memorias, y en su moverse abre aquel vacio que
estd en frente de si, la vaciedad de su figura, la vaciedad de su estructura de necesidad, para
empezar la lucha, que siempre regresa de los rellenos del sentido, y sembrar en todo lugar los
signos de su pasaje y de su reconocimiento, para rencontrar, cada vez de regreso, el camino’’.

He aqui el cuerpo, entonces, con toda su carga creativa y expresiva. Pero, he aqui una
estructura de necesidad. Detras de ¢l, detras de su conocimiento practico no hay ningln
espiritu absoluto. El cuerpo de Formaggio, es del mundo, viene del mundo y en el mundo
opera en la direccion de ir més alla, de aquella ulteriorizzazione del “hacerse ulterior”, que
este autor inventa para expresar justamente un sentido al cual no correspondia una palabra en
italiano. No solo entonces, aprendiendo nuevas reglas, sino cambiandolas, transformandolas,
lanzando “las flechas de toda posibilizacion del posible”, reflejandose en sus productos, en
sus palabras, lenguajes y artes. Pero — nos dice — “éste ir mas alld del cuerpo y de sus signos
es también trasgresion, violacion de la ley como identidad estatica, destruccion de la

-/ -, 5554
conservacion, revolucion™".

Este tltimo punto nos permite conectarnos a las investigaciones de los afios noventa, en
donde Formaggio se ocupa de la idea de forma en el arte, pero sobre todo en el arte
contemporaneo y también del horizonte actual de la Estética. Esto nos lleva a una
consideracion final, ya que el discurso podria seguir y abrir puertas inesperadas, dada la
variedad y complejidad de los temas de la obra de Dino Formaggio.

Si el cuerpo, ya desde el texto Arte, es una estructura de necesidad abierta y puesta en
una tension hacia adelante, hacia la produccion de nuevos simbolos, en fuerte integracion con

* Ibidem, p. 188.

*id.

2(1) Formaggio, D. (1981) Arte, Milano, Mondadori, p. 94.
2y

>3 Formaggio, D. (1981) Arte, op. cit, p. 96.

>* Ibidem, p. 98.

84

FEBRERO

2015



Dino Formaggio y el problema de la Estética como <<Ciencia General del arte>>. Regresando sobre una siempre nueva cuestion | Davide Eugenio Daturi

la estructura temporal y al mismo tiempo, perceptiva e imaginativa del hombre, es también
una proyeccion abierta sobre la materia, donde la forma no es una imagen estatica de una
esencia trascendente sino el reflejo de una fuerza metamoérfica, o como Formaggio dice,
transmorfica, que el artista reproduce a partir de aquel mismo cuerpo que lo inspira e incita a
llenar sus necesidades mediante la habilidad técnica. Crear formas no significa recrear sino
volver siempre y otra vez a crear algo nuevo. El arte contemporaneo y las ciencias modernas™
se han vuelto méas que nunca conscientes del devenir de las formas de la naturaleza,
introduciendo el concepto de estructura cambiante, y han puesto en tela de juicio la enorme
falacia de todas las lecturas fundadas en la tradicién que desde Parménides nos habla de un
Ser y de las ideas, como substancias eternas e inmodificables. En el curso de los tltimos
doscientos afios segun Formaggio se ha llevado a cabo el pasaje desde una cultura del Ser a
una cultura del Devenir.

Se trata de una revolucion epistemologica vasta y extendida en la que progresivamente una
cultura del Devenir esta sustituyendo, como un nuevo mega-paradigma, progresivamente los
modelos cognoscitivos y cientificos del antiguo mega-paradigma del Ser y de los principios
logicos que desde Parménides en adelante lo fundaron y sostuvieron.’®

Siguiendo estas palabras y regresando al tema central de nuestra participacion, habria
que preguntarse entonces, cudl es el sentido de una ciencia del arte y de la estética dentro de
este nuevo paradigma, donde la ciencia en general, inicialmente con la teoria cuantica, y
también el arte contemporaneo, han puesto en tela de juicio el paradigma antiguo y con aquél,
las ideas de forma y substancia. Porque la Estética se coloca conscientemente en esta nueva
cultura del Devenir’’ y en el problema general de la “transmorfosis™® de la cual hablamos. En
este escenario, segin Formaggio, se pueden dar sélo algunas directivas destinadas mas
adelante a una mayor aclaracion. La estética tendra entonces que renacer del mismo concepto
de forma artistica:

Por eso, la relacion que se pone es aquella entre una morfologia genética en el campo de las
constituciones artisticas y una morfologia general en el campo de los fenomenos fisicos o
astrofisicos, una vez que hayan sido exteriorizados y hechos inmanentes al percibir y al
imaginar. Otras interrogantes del mismo orden pueden y deben cuestionar una relacion de base
entre las estructuraciones formales artisticas y el movimiento de las formas segin las
legalidades bioldgicas, siempre dentro de una teoria de los mundos sensibles y artisticos; o en
cambio el complejo juego de las oposiciones formales como oposiciones de las pregnancias y,
en suma, de la relacion multifacético entre el caso y la necesidad, entre emergencias formales y
con-posibilidad o compatibilidad reciprocas entre formas ya dadas y formas que sobrevienen™

[.]

Los procesos, de los cuales hablamos aqui, de una puesta en marcha de la Estética para que
ocupe su lugar entre las ciencias, son procesos irreversiblemente proyectuales, pero son en
parte ya actuales. Podran encontrar unos momentos de obscurecimiento temporal, como en la
actualidad, pero su dirigirse hacia una autonomia epistemoldgica del campo y del método ya

> Mientras en cambio, segiin Formaggio, la filosofia se ha tardado en tomar esta direccion, a excepcion de pocos
cuantos filésofos como Nietzsche.

°% Formaggio, Problemi di estetica, op. cit., p. 195

°7 Ibidem, p. 214.

*1d.

> Ibidem, p. 215

85

FEBRERO

2015



Dino Formaggio y el problema de la Estética como <<Ciencia General del arte>>. Regresando sobre una siempre nueva cuestion | Davide Eugenio Daturi

marca, en nuestra opiniéon, un movimiento que esta, y siempre serda mas, muy probablemente
irreversible”".

Bibliografia:

A.AV.V., (1991) Vita e Veritd, Interpretazione del pensiero di Enzo Paci, Sonzogno,
Bompiani

Banfi A.
- (1924), Il principio trascendentale dell’autonomia dell’arte, Alessandria.
- Banfi, A. (1962) I problemi di un’estetica filosofica, Milano.

Daturi, D. (2014), El sentido dialéctico del hombre en las primeras obras de Enzo Paci, en
Roberto Andrés Gonzalez (coord.) (2014), Variaciones de antropologia filosofica, México,
Torres, pp. 137-165.

Formaggio, D.:
- (1991) Problemi di Estetica, Palermo, Aesthetica Edizioni.
- (1953) Fenomenologia della tecnica artistica, Milano, Nuvoletti.

- (1981), Arte, Mondadori, Milano, p.11; trad . esp. Formaggio, D., (1976) Arte
Barcelona, Editorial Labor).

- (1983) La muerte del arte y la Estética, México, Grijalbo.
Geiger, M. (1946), La Estética Fenomenologica, Buenos Aires, Barcelona.
Paci, E. (1958) Vita e ragione in Antonio Banfi, <<aut aut>>, n.43-44.

Rossi, Luigi (2012). Ragione-cultura-societa. A proposito di Antonio Banfi, 1lluminazioni,
n.22, p. 92.

Vigorelli, A. (1987), L esistenzialismo positivo di Enzo Paci, Milano, Franco Angeli.

% Ibidem, p. 220

86

FEBRERO

2015



Raffaello ha bisogno delle mani. Estetica, tecnica e scienza dell’arte in Dino Formaggio | Andrea Pinotti

Raffaello ha bisogno delle mani.

Estetica, tecnica e scienza dell’arte in Dino Formaggio

Prof. Andrea Pinotti
Universita degli Studi di Milano

Sommario: Estetica e scienza dell’arte in
Dino Formaggio

La riflessione filosofica di Dino Formaggio
sulla questione della tecnica artistica chiama in
causa tutte le questioni nodali dell’estetica
come disciplina filosofica, sia nella sua
accezione di teoria della sensazione, sia in
quella di teoria dell’arte. In questo contesto, il
mio saggio punta a esplorare in particolare il
rapporto di Formaggio nei confronti della
tradizione tedesca della "scienza generale
dell’arte" (allgemeine Kunstwissenschaft) e
della cosiddetta "storia dell’arte senza nomi”
(Kunstgeschichte ohne Namen): nel contesto
del dibattito estetico italiano i suoi testi hanno
infatti contribuito in maniera fondamentale a
gettare nuova e diversa luce su autori come
Fiedler, Dessoir, Utitz, Riegl, che la prima
ricezione da parte di Benedetto Croce aveva
inquadrato in una prospettiva idealistica
deformante.

Resumen: Estética y ciencia del arte en Dino
Formaggio

La reflexion filoséfica de Dino Formaggio
sobre la cuestion de la técnica artistica retine
todas las cuestiones fundamentales de Ia
estética como disciplina filoséfica, tanto en su
significado de teoria de la sensacion, como el
de teoria del arte. En este contexto, este
articulo intenta explorar en particular la
relacion de Formaggio frente a la tradicion
alemana de la“ciencia general del arte”
(allgemeine Kunstwissenschaft) y de la asi
llamada “historia del arte sin nombres”
(Kunstgeschichte ohne Namen): de hecho en el
contexto del debate estético italiano sus textos
han contribuido de manera fundamental a
arrojar una luz diferente sobre autores como
Fiedler, Dessoir, Utitz, Riegl, que la primera
recepcion por parte de Benedetto Croce ya
habia colocado en una perspectiva idealista
deformante.

Palabras claves

Dino Formaggio, Estética, Teoria del arte,
Fiedler, Dessoir.

Abstract: Aesthetics and science of art in
Dino Formaggio

Dino Formaggio’s philosophical investigations
on the issue of the artistic technique embrace
all the crucial questions related to aesthetics as
a philosophical discipline, both en the sense of
a theory of sensation and en the sense of
a theory of art. Within this frame, this paper
aims at exploring en particular the relationship
of Formaggio with the German tradition of
the “general science of art" (allgemeine
Kunstwissenschaft) and the so-called “history
of art with no names” (Kunstgeschichte ohne
Namen): en the context of the Italian aesthetic
debate his works contributed en a fundamental
way to approach under a different and new
perspective authors like Fiedler, Dessoir, Utitz,
Riegl, whose first reception by Benedetto
Croce had interpreted en a deforming idealistic
manner.

Keywords

Dino Formaggio, Aesthetics, Art Theory,
Fiedler, Dessoir.

87

FEBRERO
2015






Raffaello ha bisogno delle mani. Estetica, tecnica e scienza dell’arte in Dino Formaggio | Andrea Pinotti

Raffaello ha bisogno delle mani.

Estetica, tecnica e scienza dell’arte in Dino Formaggio

Prof. Andrea Pinotti
Universita degli Studi di Milano

La riflessione filosofica di Dino Formaggio sulla questione della tecnica artistica —
avviata fin dalla tesi di laurea Studio sul rapporto tra arte e tecnica. Saggio storico-critico
sopra alcune correnti estetiche contemporanee (1938: relatore Antonio Banfi, controrelatore
Adelchi Baratono), e consegnata infine al volume Fenomenologia della tecnica
artistica (1953)', che quella tesi rielabora, aggiorna e completa — chiama in causa tutte le
questioni nodali dell’estetica come disciplina filosofica, sia nella sua accezione di teoria della
sensazione, sia in quella di teoria dell’arte; ma investe anche gli ambiti adiacenti della
psicologia, della sociologia e della storia dell’arte; non manca infine di un orizzonte di
riflessione in senso lato politica, relativa ad ambiti di esperienza e di fare e di tecnica non
alienati, alternativi all’«attuale societa, malata di tecnicismo» e regolata da «una nuova unita
di misura che gli scienziati hanno creato per esprimere adeguatamente la nuova potenza
distruttiva delle macchine atomiche (la megamorte: mega-death = 1 milione di morti)» (FTA,
7).

Nel progetto di Formaggio, fenomenologia, in senso lato, ¢ il tono generale della
ricerca come esigenza di aderenza alle cose stesse (secondo il motto husserliano zuriick zu den
Sachen selbst), bisogno di concretezza («un naturalismo sdogmatizzato»: FTA, 5) contro
posizioni aristocraticistiche e snobistiche ed estetistiche della pura contemplazione; tendenza
oggettivistica, anti-soggettivistica e anti-psicologistica (I’obiettivo polemico di Formaggio era
soprattutto il soggetto idealistico, 1’«assoluta e astratta soggettivitay (FTA, 4), mentre per la
prima estetica fenomenologica era soprattutto certo psicologismo); metodo descrittivo (non
essenzialistico, alla ricerca di un’individuazione dell’essenza dell’arte; né valutativo, alla
ricerca del criterio in virtu del quale distinguere il bello dal brutto ecc.; naturalmente cid non
significa trascurare il tema del valore), tendenza alla scientificita’. Fenomenologia in senso
innanzitutto husserliano, dunque’.

Dal punto di vista della questione della tecnica, questo approccio fenomenologico va
compreso nella prospettiva di profonda innovazione e svecchiamento propria del lavoro di
Formaggio, va contestualizzato cio¢ in quel clima culturale che in Italia, negli anni Cinquanta,
ancora molto risentiva del neo-idealismo, che trascurava, marginalizzava o negava
dell’importanza della tecnica per il mondo dell’arte* rendendosi cosi responsabile del ritardo
con cui la cultura italiana affrontava un tema che la cultura europea (ma specialmente tedesca)

! Formaggio, Dino (1953), Fenomenologia della tecnica artistica, Milano, Nuvoletti; ried. (1978) con prefazione
di G. Scaramuzza, Parma-Lucca, Pratiche (d’ora in poi citato direttamente nel testo con la sigla FTA, seguita dal
numero di pagina di quest’ultima ed.).

* Cfr. su questo punto Scaramuzza, Gabriele (1995), «Arte e scienza nel pensiero di Dino Formaggio», in I/
canto di Seikilos. Scritti per Dino Formaggio nell ottantesimo compleanno, Milano, Guerini, pp. 137-146.

’ Ma Formaggio stesso avverte che «la fenomenologia della tecnica artistica come qui vien posta risponde alla
prospettiva metodologica che non pud non tener conto di Husserl anche se non intende dimenticare Hegel»
(FTA, 4).

* Se ne veda la discussione, dedicata alle figure di Croce e Gentile, offerta da Formaggio in FTA, parte II: «Arte
e tecnica nell’estetica dell’idealismo italiano», pp. 23-56.

89

FEBRERO
2015



Raffaello ha bisogno delle mani. Estetica, tecnica e scienza dell’arte in Dino Formaggio | Andrea Pinotti

gia negli anni Trenta aveva fatto oggetto di analisi approfondite: per non citare che alcuni tra i
casi piu noti, ricordiamo quello di Spengler (L’uomo e la tecnica, 1931), di Jaspers (La
situazione spirituale del nostro tempo, 1931), di Huizinga (La crisi della civilta, 1935), dello
stesso Husserl (La crisi delle scienze europee, 1936), di Benjamin (L ‘opera d’arte nell ’epoca
della sua riproducibilita tecnica, 1935-39), di Friedrich Georg Jiinger (La perfezione della
tecnica, 1939), del suo piu celebre fratello Ernst (La mobilitazione totale, 1930; Il lavoratore,
1932). Una costellazione di problemi che sarebbe poi stata ripresa e metabolizzata dagli studi
di antropologia filosofica di Gehlen e Plessner, e dallo Heidegger del saggio sulla Questione
della tecnica (1953).

Non sono, questi, tuttavia, gli autori di lingua tedesca che Formaggio, nel suo
«tentativo condotto a fondo di disincagliare I’estetica italiana dalle secche del soggettivismo
dogmaticamente antinaturalistico» (FTA, 7), tiene presenti per la propria elaborazione del
concetto di tecnica. Nel contesto della cultura tedesca fra Otto- e Novecento ¢ piuttosto
all’ambito della Kunstwissenschaft che egli guarda — non certo per importarne acriticamente
gli esiti e non senza fornirne una critica, come vedremo — per trarre direttive fondamentali sul
ruolo che la tecnica riveste nel processo di produzione artistica e sullo specifico artistico
della tecnica (cfr. in particolare il capitolo X: «Il movimento per una generale scienza
dell’arte e la tecnica artistica»: FTA, 196-219).

Dalle ricerche kunstwissenschaftlich Formaggio deriva per la propria riflessione sulla
problematica della tecnica artistica importanti temi, che possiamo riassumere nei titoli relativi
al ruolo della corporeita (Schmarsow e le estetiche psico-fisiologiche dell’Einfiihlung)’, alla
questione dei materiali e delle prassi artigianali (Semper, Grosse)’ e alla distinzione di
estetico ed artistico (Fiedler, Dessoir, Utitz)’. Ci concentreremo qui su quest’ultimo punto, per
la sua centralita nel discorso di Formaggio, e perché dalla possibilita di una rigorosa
distinzione dei due ambiti discende la possibilita di circoscrivere con altrettanto rigore una
fenomenologia della tecnica specificamente artistica.

Fin dall’Introduzione di FTA leggiamo della necessita di «una netta distinzione di
campo, in esperienza ed in idea, tra artisticita ed esteticitd. Solo una lunga confusione, fondata
sulla doppia identita di arte e di bello e di artisticita e di belle arti, — confusione dovuta fino a
tempi recenti ad immatura identificazione dei due campi nella stessa coscienza filosofica e
nell’epoca nostra al sistemismo di filosofie molto lontane dalla concreta esperienza artistica —
ha potuto fino ad oggi condurre le ricerche estetiche a muoversi tra sintesi astrattamente

> Schmarsow, August (1905), Grundbegriffe der Kunstwissenschaft, Berlin, Gebr. Mann, 1998). Per le teorie
dell’ Einfiihlung si vedano le antologie: Mallgrave, Harry F., Ikonomou, Eleftherios (1994), a cura di, Empathy,
Form and Space. Problems in German Aesthetics 1873-1893, Santa Monica (California), The Getty Center for
the History of Art and the Humanities; Pinotti, Andrea (1997), a cura di, Estetica ed empatia, Milano, Guerini,
1997.

® Grosse, Ernst (1894), Dia Anfinge der Kunst, Leipzig, Mohr; 1d., Kunstwissenschaftliche Studien, Tiibingen,
Mohr, 1900; Semper, Gottfried (1860-1863), Lo stile nelle arti tecniche e tettoniche, o estetica pratica, Roma-
Bari, Laterza, 1992.

" Fiedler, Konrad (2006), Scritti sull’arte figurativa, Palermo, Aesthetica ed. (contiene gli importanti saggi
«Sulla valutazione delle opere d’arte figurativa» [1876], pp. 33-68; «Sull’origine dell’attivita artistica» [1887],
pp. 69-151; «Realta e arte» [frammenti risalenti agli anni 90 del XIX secolo], pp. 153-216); (1914), Aforismi

sull’arte, Milano, Tea, 1994; Dessoir, Max (1906, 19232), Estetica e scienza generale dell arte, presentazione di
D. Formaggio, Milano, Unicopli, 1986; d’ora in poi citata direttamente nel testo con la sigla ESA, seguita dal
numero di pagina della tr. it.); Utitz, Emil (1914, 1920), Grundlegung der allgemeinen Kunstwissenschaft,
Miinchen, Fink, 1972.

90

FEBRERO
2015



Raffaello ha bisogno delle mani. Estetica, tecnica e scienza dell’arte in Dino Formaggio | Andrea Pinotti

definitorie e mere suggestioni psicologiche. [...] L’artistico, come condizione € compimento
ovvero come sensibilita e successo del “fare” [...], si pone oggi come un campo di indagine a
s¢, interamente scindibile, come sistema di operazioni sperimentali e come metodo,
dall’estetico come campo di commozioni o di degustazioni, al piu del piacevole o bello come
forma-valore, riguardanti un soggetto, e sia pure un soggetto in genere» (FTA, 3).

Bisogna dunque, prosegue Formaggio, tener «ben ferma la distinzione di artisticita e
di esteticitay (FTA, 6): «Vastissima ¢ la gamma dei fenomeni di pura esteticita. Tutti hanno
lampeggiamenti estetici e in tutte le sensibilita passa, come un raggio di luce, la gioia estetica
non fosse altro che come estasi contemplativa. E lecito supporre che anche I’idiota che sta
seduto a riscaldarsi al sole sulle vecchie pietre del suo paese abbia la sua ora estetica, la sua
ora estatica. Al polo opposto, poi, abbiamo i silenziosi rapimenti degli esteti raffinatissimi. Il
mandarino sensibilista, il fragile decadente, raccolgono nell’angolo del loro occhio socchiuso,
o nel breve sorriso, ineffabili misteri estatici. Spesso, obbligati a dar ragione, a esprimersi,
han ben poco da comunicare; hanno monotoni temi fasciati dal silenzio delle lunghe
ruminazioni; non comunicano perché son come i petali di certi vecchi fiori appassiti: a
scuoterli vanno in polvere. Tra questi due poli e lungo tutta la gamma intermedia
dell’esteticita — concede Formaggio — ¢ possibile cogliere e descrivere tutta una
fenomenologia psicologica di interessanti fenomeni. Ma [’artisticita comincia esattamente
dove [’esteticita finisce. Comincia con I’atto costruttivo dell’esprimere, fisico, in concreta
lotta con le materie, comincia con la tecnica del comunicare» (FTA, 6-7; c.vo mio).

Come ¢ evidente dai passi citati, Formaggio ha in mente la deriva estetistica o
estetizzante dell’estetico: commozioni, degustazioni, lampeggiamenti, estasi, rapimenti,
misteri, ruminazioni (tanto dello snob quanto dell’idiota) sono termini che contribuiscono a
creare una costellazione tutto sommato decadente, nel senso deteriore del termine,
dell’estetico, identificato con la sfera del soggettivismo piu esangue. Ad esso Formaggio
contrappone 1’artistico, che comincia esattamente dove finisce ’estetico. Per questa
delimitazione Formaggio (cfr. FTA, 199 sgg.) si richiama innanzitutto a Konrad Fiedler e a
Max Dessoir.

Nell’opera di Fiedler «appare, certamente per la prima volta con la dovuta precisione,
la distinzione tra estetico ed artistico, e si apre anche la polemica contro il platonismo
estetico, che lega I’arte alle riproduzioni di un Bello ideale, e contro la stessa ripercussione
nell’estetica moderna della baumgarteniana identificazione dell’arte con il bello» (FTA, 170).
In Fiedler Formaggio trova inoltre una riflessione positiva sul momento tecnico: «La tecnica
non ¢ per il Fiedler un mezzo estrinseco all’arte ma la stessa attivita creatrice e libera [...] in
cui I’essenza stessa dell’arte consiste; ¢ 1’atto di energia e di intelletto, che va oltre il puro e
vago sentimento estetico, attravero il quale 1’artista si precisa in realta d’arte» (FTA, 171).

Il pensiero del cosiddetto “purovisibilista”® Fiedler (1841-1895), gia discusso da
Croce’ ¢ introdotto in Italia da Antonio Banfi grazie alla traduzione da lui promossa degli

¥ Sul pensiero di Fiedler si veda: Junod, Philippe (1976), Transparence et opacité. Essai sur les fondements
théoriques de I’Art Moderne. Pour une nouvelle lecture de Konrad Fiedler, Lausanne, L’Age d’Homme;
Scrivano, Fabrizio (1996), Lo spazio e le forme. Basi teoriche del vedere contemporaneo, Firenze, Alinea;
Majetschak, Stephan (1997), a cura di, Auge und Hand. Konrad Fiedlers Kunsttheorie im Kontext, Miinchen,
Fink.

91

FEBRERO
2015



Raffaello ha bisogno delle mani. Estetica, tecnica e scienza dell’arte in Dino Formaggio | Andrea Pinotti

Aforismi sull’arte'®, pone infatti decisamente sul tappeto una serie di questioni centrali per la
riconfigurazione della disciplina estetica che vanno in direzione del progetto di Formaggio.

Come si puo agevolmente evincere dall’incisiva esposizione degli Aforismi, Fiedler
opera una serie di decise negazioni. Innanzitutto non si deve identificare 1’artistico con il
bello: «Il proton pseudos nel campo dell’estetica e della teorica dell’arte consiste
nell’identificazione dell’arte con la bellezza; come se 'uomo avesse bisogno dell’arte per
farsi creare un mondo del bello; ¢ da questo primo errore che derivano tutti gli altri equivoci.
Sarebbe da cercare quando questo preconcetto si sia affacciato per la prima volta e dove abbia
le sue radici. Pare che sia antichissimo ed abbia un fondamento tanto plausibile da giustificare
il suo dominio incontrastato fin dai tempi piu remoti nella sfera tutta di queste ricerche» (Af.
n. 2).

Quindi non si deve identificare 1’estetica con la filosofia dell’arte: «Il problema
fondamentale dell’estetica ¢ affatto differente da quello della filosofia dell’arte. Se I’estetica
vede nel giudizio d’arte un giudizio estetico, nell’attivita artistica un produrre estetico, lo fa a
tutto suo rischio e pericolo; ma 1’indagine propriamente filosofica dell’arte deve procedere in
piena indipendenza, ed avra da dimostrare come, mentre 1’estetica pretende che 1’arte le renda
giustizia, non rende essa stessa giustizia all’arte; e giungera alla conclusione che la struttura
interiore dell’arte ¢ tale da non potersi riconoscere nell’estetica, e che ci si serve di un metodo
del tutto errato quando si pensa di attingere alle radici dell’arte attraverso la considerazione
estetica» (Af. n.6). Quel che Fiedler chiama «filosofia dell’arte» ¢ assimilabile a quello che
sarebbe diventato il concetto dessoiriano di «scienza generale dell’arte», vale a dire una teoria
dell’arte indipendente dalle poetiche particolari. Fiedler riconosce a Kant il merito di non aver
identificato teoria del bello e teoria dell’arte, aspetto questo della sua dottrina che i pensatori
che vennero dopo di lui giudicarono una mancanza. Dunque, «le opere d’arte non devono
venir giudicate sui precetti dell’estetica» (Af. n.9).

Bisogna poi opporsi alla tirannia del bello: «Che esista una Bellezza assoluta, fissa,
immutabile, di modo che si tratti solo di scoprirla, e compito dell’arte sia esprimerla mediante
rappresentazione, ¢ un avanzo del pensiero dogmatico, simile ad un frammento ancora in
piedi di un edificio rovinato» (Af. n.25). E ancora: «Tradizionalmente bello ed arte sono
avvinti I'un Daltro, 1 loro effetti vengono confusi, si ascrivono all’arte effetti che derivano
unicamente dal bello, al bello effetti che possono essere causati solamente dall’arte» (Af.
n.29). Fiedler non manca di polemizzare con la dicitura, «venuta in uso in tempi recenti», di
«arti bellen: «Mentre I'impiego della parola “arte” conduce a tanta diversita di concetti,
I’espressione “arte bella”, per indicare arte nel senso piu alto, ¢ la prima causa della
confusione di idee che regna in questo campo» (Af. n.61). Si nota una urgente esigenza di
chiarezza terminologica, di una parola che dica correttamente la cosa, esigenza che, come
vedremo, Dessoir avrebbe fatto propria. Inoltre Fiedler vuole affrancarsi da certo edonismo
delle estetiche formalistiche che si basavano sul concetto di «forma gradevole» (che
costituisce il medium per 1’identificazione arte=bello), laddove egli, sottolineando le qualita
puramente visive dell’oggetto artistico, parla di «forma chiara» .

? Croce, Benedetto (1902), Estetica come scienza dell espressione e linguistica generale, Milano, Adelphi, 1990,
pp. 531-534; Id. (1911), «La teoria dell’arte come pura visibilita», in Id., Storia dell’estetica per saggi, Bari,
Laterza, 1967, pp. 259-272.

' L’ importante scritto di Banfi si pud ora leggere anche con il titolo «Introduzione a Fiedlery, in Id. (1988), Vita
dell’arte. Scritti di estetica e di filosofia dell arte, Reggio Emilia, Istituto A. Banfi, 1988, pp. 341-376.

92

FEBRERO
2015



Raffaello ha bisogno delle mani. Estetica, tecnica e scienza dell’arte in Dino Formaggio | Andrea Pinotti

Va infine esclusa la concezione dell’arte come imitazione della natura: Come il
linguaggio non ¢ mera traduzione di pensieri per cosi dire gia pronti, cosi I’arte non ¢ mimesi
di una natura gia data, che si tratterebbe solo di rendere nella rappresentazione figurativa,
visibile. L’arte ¢ natura, poiché esprime la natura come visibilita, ma non ¢ imitazione della
natura. L’arte, per dirla con Klee'', non imita il visibile, ma rende visibile. L artista — afferma
Fiedler — «in tanto ¢ artista in quanto ha nell’arte il mezzo di esprimere cose tali che solo
attraverso ’arte possono giungere all’espressione» (Af. n.17)'*. E la teoria humboldtiana del
linguaggio non come érgon (opera), ma come enérgheia (attivita), ad essere qui rivitalizzata
ed estesa al fare artistico (cfr. gli Aff. nn. 104-105-106).

Riagganciandosi al criticismo kantiano, e all’idea di una costituzione soggettivo-
trascendentale (formale) della realta, Fiedler sottolinea la produttivita del vedere artistico (si
ricordi il gia citato accento posto da Formaggio sull’«atto costruttivo dell’esprimere»: FTA,
7): non esiste realta al di fuori di quella percettiva e rappresentativa; non c’¢ quindi un mondo
reale «la fuori», che lartista poi dovrebbe «copiare» sulla sua tela. Arte e realta in Fiedler
coincidono, nel senso che I’arte (figurativa) ¢ una modalita di conoscenza della realta nel suo
aspetto visibile: I’arte — dice Fiedler — «¢ linguaggio al servizio della conoscenza» (Af. n.36).

Da queste posizioni di Fiedler, che abbiamo riportato nell’esposizione icastica che ne
danno gli aforismi (pubblicati postumi nel 1914), ma che erano gia state avanzate nei suoi
lavori risalenti agli anni Settanta-Ottanta dell’Ottocento, avrebbe preso le mosse, non tuttavia
senza riserve'”, Max Dessoir (1867-1947) — frequentato a Berlino dal maestro di Formaggio,
Banfi —, fondatore nel 1906 della rivista Asthetik und allgemeine Kunstwissenschaft e autore
sempre nello stesso anno dell’omonima opera che per prima sistematizza la distinzione di
artistico ed estetico. Notevole estetologo e “operatore culturale” (nel 1913 promosse a Berlino
il I Congresso internazionale di Estetica), Dessoir condivide con Fiedler molte posizioni, a
partire dall’ultima menzionata, cio¢ dalla critica alla concezione mimetica dell’arte: «Si puo
considerare una cosa certa che 1’arte non ripete mai il dato» (ESA, 160), anche se «la
lontananza dalla natura non €& ancora, di per sé, valore» (ESA, 251). D’altra parte, le opere
d’arte sono, per cosi dire, cose di questo mondo, si presentano a noi come oggetti, che
reclamano una risposta. Ma il modo tradizionale di corrispondere alle rivendicazioni delle
opere, quello estetico, ¢ per Dessoir irrimediabilmente compromesso a causa di radicati
pregiudizi e gravi equivoci, che producono una confusione nel linguaggio e nel metodo, e che
mescolano tra loro campi diversi.

Vanno dunque operate le seguenti precisazioni di campo fra artistico, estetico e bello.
«I contemporanei — scrive Dessoir — cominciano a dubitare che effettivamente il bello,
I’estetico e I’arte stiano fra di loro in una relazione che si pud quasi definire unita di essenza»
(ESA, 51). E ancora: «La sfera dell’estetico ¢ piu vasta di quella dell’artistico. [...] Con ciod

"' Klee, Paul (1920), «Confessione creatrice», in C. Fontana (a cura di), Preistoria del visibile. Paul Klee,
Milano, Silvana Ed., 1996, p. 23. Su Klee si veda: Formaggio, Dino (1991), «La genesi dei mondi possibili in
Paul Kleew, in Id., I giorni dell’arte, Milano, Franco Angeli, pp. 95-101.

'2 «L’arte non ha nulla a che fare con figure che troverebbe prima e indipendentemente dalla propria attivita;
inizio e fine della sua attivita, piuttosto, consistono nella creazione di figure che acquistano esistenza soltanto
grazie a essa. Cio che I’arte crea non € un secondo mondo a fianco di un altro che esisterebbe comunque senza di
essa, ma con e per la coscienza artistica essa produce il mondo per la prima voltay (Fiedler, «Sulla valutazione
delle opere d’arte figurativay, cit., p. 56).

" Si veda il riferimento agli impedimenti procurati a Fiedler dal suo «positivismo» (ESA, 236). Cfr. anche
Dessoir, Max (1914), recensione di Konrad Fiedlers Schriften iiber Kunst, Zeitschrift fiir Asthetik und
allgemeine Kunstwissenschaft,n° 9, 1914, p. 568.

93

FEBRERO
2015



Raffaello ha bisogno delle mani. Estetica, tecnica e scienza dell’arte in Dino Formaggio | Andrea Pinotti

non si afferma che I’ambito dell’arte sia un settore angusto. Al contrario: ’estetico non
esaurisce il contenuto e il fine di quel campo del creare umano che chiamiamo sinteticamente
“I’arte”» (ESA, 52-53).

Innanzitutto, dunque, il bello non coincide con 1’estetico, I’estetico ¢ piu ampio del
bello. Infatti nel campo dell’estetico possiamo individuare almeno le seguenti coppie di
categorie estetiche, di concetti cio¢ che esprimono delle valutazioni estetiche: bello/brutto,
carino/sublime, comico/tragico (cfr. ESA, 143-158). L’estetico si profila per Dessoir allora
come quell’insieme oggettivo di tratti che sono disponibili ad un apprezzamento estetico. Si
comprende cosi come i0 possa avere un piacere o godimento estetico anche di cose non belle,
poiché il bello non ¢ che una possibilita dell’estetico, anche se Dessoir ammette che ¢ quella
par excellence, meno compromessa con elementi extraestetici: «Il bello si dilata quasi
irresistibilmente fino al concetto dell’estetico, in quanto fra tutte le categorie ¢ quella che ha
meno a che fare con il senso reale delle cose; con altrettanta forza tale concetto tende all’unita
con l’arte, perché possiede in sommo grado la necessita sentimentalmente intuitiva, la forma
riccamente e armoniosamente compiutay (ESA, 146).

Ora, D’estetico come insieme delle esperienze descrivibili da quelle categorie o
Grundgestaltungen non esaurisce D’artistico. Se D’estetico ¢ cid che ¢ disponibile ad un
apprezzamento secondo quelle categorie, queste non riguardano solo 1’arte, ma coinvolgono
I’esistenza tutta, cosi che «l’estetica si fa scienza di tipi della visione del mondo e della vita»
(ESA, 143). Ma, da parte sua, 1’arte non si limita a offrire occasioni di esperienza estetica,
cio¢ di fruizione sensibile, di godimento di situazioni che possono ingenerare sentimenti di
piacere o dispiacere; questa ¢ solo una delle funzioni che caratterizzano 1’arte, fra le quali
vanno menzionate almeno quella spirituale, sociale, etica (cfr. ESA, cap. X).

Se poi, in particolare, il bello artistico non esaurisce il bello in generale (pensiamo ad
esempio al bello di natura), non esclude cio¢ altre modalita della bellezza, d’altra parte non
tutto Dartistico ¢ bello: non tutte le arti, non tutti gli stili, possono essere compresi tramite la
categoria di bellezza. Anzi, alcune manifestazioni artistiche, come il gotico di cui di 1i a
qualche anno avrebbe trattato Worringer'?, non hanno proprio nulla a che vedere con il bello.
Resta vero, per Dessoir come per Worringer, che alcune opere d’arte, come quelle classiche,
sembrano avere con il bello un rapporto preferenziale: I’arte classica ¢ I’arte bella per
antonomasia.

Formaggio riconnette la posizione dessoiriana (e fiedleriana) di critica
dell’identificazione di bello e artistico alle vicende delle avanguardie artistiche ai primi del
Novecento: «Quel che questi teorici avevano sott’occhio era il grande rivolgimento tedesco
operato dall’espressionismo e dall’astrattismo. Non per nulla il Dessoir dovra subire lo stesso
ostracismo che quei movimenti subirono con 1’avvento di Hitler al potere. La
Kunstwissenschaft sorge evidentemente sposando la causa di quei movimenti. [...] Ondate di
arte “primitiva” e barbarica scavalcano le forme belle e le travolgono. Il “bello” non basta piu
in nessun modo per la comprensione dei nuovi modi artistici» (FTA, 204). Va tuttavia
ricordato, come si pud evincere dal § 4 «Die malerische Bildkunst» del capitolo IX dedicato a
«Raumkunst und Bildkunst» della sua Asthetik, che Dessoir personalmente non si entusiasmo

" «l Gotico non ha nulla a che fare con la bellezza»; piuttosto con il sublime, dal momento che
I’ornamentazione gotica che si moltiplica all’infinito ¢ caratterizzata da Worringer nei termini di una «sublime
isteriay (Worringer, Wilhelm (1911), I problemi formali del gotico, Venezia, Cluva, 1985, rispettivamente alle
pp. 14 e 54).

94

FEBRERO
2015



Raffaello ha bisogno delle mani. Estetica, tecnica e scienza dell’arte in Dino Formaggio | Andrea Pinotti

affatto per le nuove esperienze artistiche, di cui rileva o la caduta in un platonismo
essenzialistico (cubismo) o, all’estremo opposto, I’irrazionalismo dell’esperienza vissuta
(espressionismo).

Se dunque lo Zeitgeist congiungeva Dessoir alle vicende artistiche
primonovecentesche pit che non i suoi gusti personali in fatto di arte, ¢ piuttosto alle
trasformazioni occorse nell’ambito della storiografia artistica di lingua tedesca a cavallo tra
Otto e Novecento — in primis a Heinrich Wolfflin e ad Alois Riegl — che bisogna guardare per
comprendere il terreno storico-teorico sul quale ha potuto innestarsi la allgemeine
Kunstwissenschaft. A questo nesso Formaggio avrebbe dedicato l’articolo-recensione del
1957 «Giudizio storico e teoria dell’arte nella scuola viennese»'’ e, piu analiticamente,

I’importante saggio del 1958 «Max Dessoir e il problema di una “scienza dell’arte”»'°.

Con opere quali Rinascimento e barocco'’ di Wolfflin e Industria artistica
tardoromana'® di Riegl si guadagnano alla dignita della considerazione storiografica anche
epoche ritenute tradizionalmente “brutte” dall’estetica classicistica e quindi “decadenti”
rispetto ai canoni della Grecia classica e del Rinascimento italiano. Questa apertura avrebbe
successivamente contribuito a creare lo spazio per il recupero novecentesco della primitivita e
delle arti “altre”, esotiche nel tempo e nello spazio.

Ma, ed ¢ quel che piu ci interessa qui, in tali ricerche storiografiche, dedicate
all’enucleazione delle caratteristiche fondamentali degli stili artistici e delle leggi che ne
regolano 1’evoluzione, sono all’opera delle categorie estetiche nel senso originario di
estesiche, della sensibilita, che descrivono la correlazione fra mondo e corpo proprio, cosi
come si configura nell’esperienza dello spazio — naturale e figurativo. Come sottolinea
Formaggio gia nella Fenomenologia, «la filosofia pud gia configurare, specialmente per
merito di studi sorti dalla diretta osservazione storica dell’arte — come avviene per Alois
Riegl, per W. Worringer, o anche dallo studio di movimenti di cultura come in Spengler o in
Frobenius —, una coscienza critica del problema della visione spaziale» (FTA, 154)"

Nonostante questi autori affrontino epoche e stili artistici molto eterogenei, essi fanno
ricorso ai medesimi apparati categoriali, polarizzati in coppie oppositive (lineare-pittorico in
Wolfflin; visione vicina-visione lontana in Riegl, entrambe riconducibili al binomio tattile-
ottico®®). Tali coppie pongono gli estremi puri entro i quali, in un graduarsi continuo, si
concretizzano le varie possibilita di relazioni dei soggetti (anzi, delle anonime comunita
umane — siamo nel campo della “storia dell’arte senza nomi”) con il mondo sensibile in
generale. Tali possibilita riguardano dunque la corporeita vivente che abita il mondo,
toccandolo (sia pure con I’occhio), vedendolo e muovendosi cinesteticamente in esso.

“1In aut aut, n° 38, 1957, pp. 151-161; poi raccolto con il titolo «Giudizio storico e Storia dell’arte» in
Formaggio, Dino (1962) L ’idea di artisticita, Milano, Ceschina.

' In Rivista di Estetica, n° 2, 1958, pp. 229-260; poi raccolto con il titolo «Max Dessoir ¢ il problema di una
“scienza generale dell’arte”», in Formaggio, Dino (1962), Studi di estetica, Milano, Renon; anche in Id. (1991),
Problemi di estetica, Palermo, Aesthetica; Id. (1996), Filosofi dell arte del Novecento, Milano, Guerini.

"7 Wolfflin, Heinrich (1888), Rinascimento e barocco, Firenze, Vallecchi, 1988.

18 Riegl, Alois (1901), Industria artistica tardoromana, Sansoni, Firenze 1953.

" Per un esame di questo problema in questi e in altri autori ad essi vicini cfr. Pinotti, Andrea (1998), I/ corpo
dello stile. Storia dell’arte come storia dell’estetica a partire da Semper, Riegl, Wélfflin, Milano, Mimesis, 2001.
%% Tanto Wo6lfflin quanto Riegl desumono la coppia tattile-ottico dalla percettologia di Hildebrand, Adolf von
(1893), 1l problema della forma nell arte figurativa, Palermo, Aesthetica ed., 2001.

95

FEBRERO
2015



Raffaello ha bisogno delle mani. Estetica, tecnica e scienza dell’arte in Dino Formaggio | Andrea Pinotti

L’individuazione del radicamento corporeo delle categorie estesiche che permettono di
descrivere gli stili artistici solleva il problema del rapporto tra percezione naturale e
rappresentazione artistica: pur con non poche ambiguita e tentennamenti, Riegl e Wolfflin
sembrano alludere all’ipotesi che si dia storicita non solo, come ¢ ovvio, delle modalita di
raffigurazione artistica, ma anche, e in modo ben piu fondamentale, della percezione
cosiddetta “naturale”, e che questi due ambiti storici siano non deterministicamente e
causalmente connessi, ma almeno correlati. Questa ipotesi — rifiutata decisamente dal
neokantiano Panofsky e invece accolta e radicalizzata da Benjamin, entrambi loro allievi su
questo punto contrapposti — investe il piano del trascendentale, nella misura in cui riguarda le
condizioni di possibilita. dell’esperienza estetica; ¢ un trascendentale evidentemente
storicizzato e materializzato rispetto a quello puro kantiano: non si da piu uno spazio
universale, ma tante forme dello spazio quanti sono gli stili percettivi che le raffigurano.

E in questa prospettiva trascendentale e di correlazione fra artistico ed estesico che si
deve leggere quanto WOolfflin scrive ne L’arte classica: «Sarebbe naturale che ogni
monografia storico-artistica contenesse al contempo un pezzo di estetica»’'. Quel che qui si
intende ¢ che la considerazione estetica nel senso di estesica dell’opera d’arte ¢
imprescindibile nel momento in cui nell’opera si da a vedere un momento correlativo tra la
sfera della raffigurazione artistica e la sfera della percezione sensoriale.

Ritradotto nei termini di Dessoir, questo problema suonerebbe all’incirca cosi: la
considerazione dell’opera d’arte, in quanto cosa fra le cose, oggetto sensibile, non puod
totalmente e nettamente andare disgiunta dall’estetica in quanto dottrina della conoscenza
sensibile’”, delle strutture oggettive delle cose sensibili e degli atteggiamenti soggettivi che a
tali strutture si correlano e corrispondono. Ma questo non pud non condurre alla seguente
conclusione: «L’estetica e la scienza sistematica dell’arte non si possono distinguere
completamente» (ESA, 160).

Nel saggio del 1958 dedicato a Dessoir, Formaggio — pur affermando che «quello che
oggi si puod recuperare del Dessoir sul terreno di una possibile scienza dell’arte non ¢
moltissimo»™ — continua a ritenere «la distinzione, metodologicamente essenziale e feconda,
tra I’esteticita e ’artisticitd» come «la chiave di volta»** del progetto di Dessoir, che era (per
il suo autore) e rimane (per Formaggio) «un grande compito a venire»™. Ma ora, pit che di
una delimitazione netta di cui sosteneva ’esigenza nella Fenomenologia, preferisce parlare di
una «distinzione relazionata di campo tra 1’estetico e artistico»”®. Il percorso condotto nel
saggio attraverso quella fase di preparazione della allgemeine Kunstwissenschaft che abbiamo
visto rappresentata dalla “storia dell’arte senza nomi” di Riegl e WOolfflin permette a
Formaggio di affiancare — nella sua interpretazione di Dessoir e di conseguenza nella sua
assunzione della problematica del rapporto di estetico ed artistico — 1’accezione estesica
dell’estetico all’accezione estetistica, che era dominante, anche per motivi polemici e anti-
ideologico-dogmatici, nella Fenomenologia della tecnica artistica. Se nell’introduzione a

>l Wolfflin, Henirich (1899), Die klassische Kunst, Basel, Schwabe, 1948, pp. 5-6.

** Si veda anche Fiedler a tal riguardo: «Che per estetica si intenda la scienza della conoscenza sensibile, si pud
ammetterlo, ma che come oggetto finale di questa conoscenza sensibile si pongano il bello e il brutto, questo &
sbagliato» (Af. n.7).

 Cito da Formaggio, Filosofi dell’arte del Novecento, cit., p. 91.

* Ivi, p. 92.

> Ivi, p. 97.

%% Ivi, p. 100 (c.vo mio).

96

FEBRERO
2015



Raffaello ha bisogno delle mani. Estetica, tecnica e scienza dell’arte in Dino Formaggio | Andrea Pinotti

FTA, in polemica contro le estetiche estatiche, eravamo stati posti di fronte alla necessita di
«una netta distinzione di campo, in esperienza ed in idea, tra artisticita ed esteticita», e alla
convinzione secondo cui ciascun campo fosse «interamente scindibile» dall’altro» (FTA, 3),
la formula della «distinzione relazionata» che troviamo nel saggio su Dessoir recupera,
proprio in base al primato dell’estetico come estesico (primato condiviso anche, come ¢ noto,
dalla fenomenologia husserliana, e che Formaggio poteva reperire altresi nella riflessione del
suo maestro Baratono sul «mondo sensibile»”’), la possibilita di una diversificazione degli
ambiti pur nella loro correlazione fondata sulle strutture sensibili dell’opera — proprio quelle
con le quali si confronta, come in piu punti evidenzia Formaggio in questi e in altri successivi
suoi studi, il Leib dell’artista, la sua corporeita vivente.

E quella corporeita che peraltro Formaggio non si limitava a teorizzare, ma praticava
in prima persona nell’esperienza personale del gesto artistico, di pittore e di scultore®®, che lo
rendeva particolarmente sensibile al momento fattivo dell’artistico™.

Marcantonio Raimondi
Ritratto di Raffaello
(c. 1520)

Stampe bolognesi di Marc’Antonio Raimondi
intagliatore, Bologna, Pinacoteca Nazionale,
Gabinetto Disegni e Stampe

http://www.aperto.gdspinacotecabo.it/?q=node/1137

Vi ¢ una incisione di Marcantonio Raimondi che ritrae Raffaello avvolto nel suo
mantello, senza che gli si possano vedere le mani. Forse Lessing I’ebbe davanti agli occhi
quando, nell’Emilia Galotti (1772), volle mettere in bocca al pittore Conti la fatale domanda:
«Raffaello non sarebbe forse stato comunque il piu grande genio pittorico anche se fosse
sfortunatamente venuto al mondo senza mani?»”’. Le conseguenze che si potevano trarre da
questa arrischiata domanda, che si intendeva come retorica, non mancarono di critici anche
caustici: Nietzsche, per non fare che un nome, ironizzava sui molti geni senza mani in

" Cfr. Baratono, Adelchi (1934) Il mondo sensibile, Messina, Principato. Si veda anche la «Prefazione» di
Formaggio alla riedizione di Baratono, Adelchi (1945), Arte e poesia, Milano, Bompiani, 1966.

*¥ «Bisogna anche dire che in questo interrogatorio, 1’interrogante, per una sua pratica concreta e diretta sia delle
tecniche della pittura e della scultura, sia della critica militante delle arti cosiddette figurative, si rendeva
benissimo conto dei pericoli piu che dei vantaggi derivanti da tale sua posizione per ’attrazione e ’influenza
che, in qualche modo, tale pratica poteva esercitare sull’ago di direzione della ricerca» (FTA, 4).

11 centro della riflessione di Formaggio ¢ «piti nel momento fattivo dell’esperienza artistica, che non in quello
dell’opera gia fatta o in quello fruitivo» (Scaramuzza, «Prefazioney, in FTA, XVI).

30 Lessing, Gotthold (1772), Emilia Galotti, Torino, Einaudi, 2012, atto I, scena IV, p. 10. Su questo topos cfr.
Bloemacher, Anne (2011), «Raphael’s Hands», Predella, n° 29 (disponibile on line sul sito
http://www.predella.it/).

97

FEBRERO
2015



Raffaello ha bisogno delle mani. Estetica, tecnica e scienza dell’arte in Dino Formaggio | Andrea Pinotti

circolazione, ed esigeva per contro almeno 500 mani «per tiranneggiare il “kairos”, “il
momento giusto”, — per acciuffare il caso!»” .

Ma nella sua Estetica Benedetto Croce aveva sentenziato nel capitolo I: «Una
Madonna di Raffaello, si crede, avrebbe potuta immaginarla chiunque; ma Raffaello ¢ stato
Raffaello per I’abilita meccanica di averla fissata sulla tela. Niente di piu falso»’”. E nel
capitolo XV aveva relegato il momento tecnico all’«attivitd pratica dell’estrinsecazione»,
ribadendo quanto gia sostenuto fin dal 1900, anno delle Tesi fondamentali di un’Estetica
come scienza dell’espressione e linguistica generale: «Un’invasione del pratico nel teoretico
¢ anche il concetto dei mezzi d’espressione, o della tecnica artistica [...]. Ma 1’espressione
non ha mezzi: essa vede qualcosa, non vuole un finen™>.

Dino Formaggio al lavoro de Lo
Scriba, ottobre 1992; fotografia
riprodotta nel catalogo L ‘arte. Il senso
di una vita. Disegni — acquerelli — oli —
sculture, a c. di S. Giorato, mostra al
MAC di Teolo, 20 settembre-20
novembre 2014, Crocetta del Montello,
Antiga Edizioni, 2014, p. 12.

Contro I’idea di una concezione o concepimento dell’opera d’arte amediatici,
detecnicizzati e decorporeizzati, Fiedler aveva gia precisato che «l’arte comincia soltanto
quando cessa ’intuizione»’*. La raffigurazione & gesto, processo motorio che configura per
I’occhio un prodotto che 1’occhio stesso non potrebbe fare da sé¢ (né tantomeno lo potrebbe lo
“spirito”): un prodotto che ¢ costituito sviluppando una rappresentazione visiva, rendendo
visibile qualcosa che prima non esisteva, e che inizia esattamente a essere la dove cessa la
visione, nel punto cio¢ in cui I’occhio passa il testimone alla mano.

Dessoir e Utitz avrebbero proseguito questo pensiero. Non ¢ certamente un caso, a tal
proposito, che fra le varie citazioni da questi autori due passi trascelti da Formaggio, e
riportati a poca distanza 1’uno dall’altro, ribadiscano proprio il rigetto del topos lessinghiano
del “Raffaello senza mani”. Sentiamo la voce di Dessoir: «Alla vecchia opinione che gli
artisti creino per un’illuminazione — come se essi trovassero in se stessi improvvisamente
I’opera compiuta per un atto quasi di grazia divina — si collega ’idea che ha trovato nella
frase di Lessing la sua espressione piu rilevante “Raffaello senza mani”. Secondo tale
deplorevole dogma estetico in questo quadro interno ottenuto senza azione ¢ contenuta la vera
opera d’arte» (cit. in FTA, 201). E ora quella di Utitz: «Cio che Partista esperimenta nel suo

*! Nietzsche, Friedrich (1886), Al di la del bene e del male, Milano, Adelphi, 1986, § 274, p. 196.

32 Croce, Benedetto, Estetica, cit., p- 13.

 Croce, Benedetto (1900), Tesi fondamentali di un’Estetica come scienza dell’espressione e linguistica
generale, Napoli, Bibliopolis, 2002, p. 22.

** Fiedler, «Sull’origine dell’attivita artisticay, cit., p. 114.

98

FEBRERO
2015



Raffaello ha bisogno delle mani. Estetica, tecnica e scienza dell’arte in Dino Formaggio | Andrea Pinotti

materiale ¢ gia un’esperienza in se stessa, di modo che il passaggio dall’esperienza
all’organizzazione di parole o colori ¢ una via e non un balzo. Questa forma di esperienza si
chiarisce per mezzo del continuo, incessante lavorio sul materiale, per mezzo dell’ininterrotto
esercizio a trattarlo. A buon diritto percid molti studiosi hanno ripudiata la sentenza di
Lessing, che Raffaello avrebbe potuto essere il piu grande genio pittorico anche se fosse nato
senza le maniy (cit. in FTA, 212).

Dino Formaggio, che aveva mani possenti e che non temeva di metterle «in pasta»’,
ha abbracciato questo ripudio nella teoria estetica e nella pratica artistica in cui quella teoria si
prolungava e si inverava, come il suo corpo si prolungava nelle protesi strumentali: «Se lascio
la macchina da scrivere per 1’officina — confessava in una nota autobiografica — ¢ perché la mi
chiamano strumenti di piu palpabili amorosi possessi del vivente: carezzare di lime, abbracci
di pinze e di morse e morsetti, flamme esaltanti di saldatrici, musiche di incudine e di martelli,
lastre (il rame rutilanti di luce solare, ritagli residuali delle messe in opera di nuove grondaie,
che ora attendono la loro rinascita metamorfica dalle mani pensanti, per uscire in nuove forme
di foglie, fiori, pastori picassiani, mitiche figure danzanti ed altre diavolerie»’®. Gli objets
trouvés, 1 residui delle lavorazioni altrui che tanto amava, non venivano mai assunti come tali,
ma sempre metabolizzati in nuove forme e nuove configurazioni; gli era profondamente
estraneo il ready-made duchampiano, che in fondo potrebbe ben ritenersi il perfetto
compimento contemporaneo dell’idea del Raffaello monco (la mano dell’artista serve ormai
solo per firmare 1’oggetto seriale, investendolo dell’autorialita geniale). Assai significativo ¢
il fatto che gli piacesse non solo fare le proprie opere, ma anche rifare quelle altrui (¢ il caso
dello Scriba del Louvre sopra citato): una nobile prassi da copista dell’arte, attraverso la quale
si disponeva a comprendere in profondita la materia formata, ad afferrarla nel senso piu
manuale del termine (come manuale ¢ il capio del conceptum, il greifen del Begriff)
ripercorrendone col proprio corpo i gesti necessari a quella singolare configurazione.

Appartiene in pieno a tale costellazione “formatrice” — nella reciprocita del formare e
del venire al contempo formato — la sua stessa vita di insegnante: alle scuole elementari, al
liceo, all’universita. Una bella fotografia ritrae il ventenne Dino Formaggio, giovane maestro
di scuola elementare («una scuola che mi ha fatto scuola»’’), nel paesino di Motta Visconti. In
primo piano campeggia la sua mano destra, che sostiene espressivamente il discorso didattico
e da forma e corpo all’insegnamento.

Dino Formaggio maestro alla scuola elementare di Motta
Visconti, anno scolastico 1933-34; fotografia riprodotta
nel catalogo L ‘arte. Il senso di una vita. Disegni —
acquerelli — oli — sculture, a c. di S. Giorato, mostra al
MAC di Teolo, 20 settembre-20 novembre 2014,
Crocetta del Montello, Antiga Edizioni, 2014, p. 32.

3% Cfr. Neri, Guido Davide, «Dino Formaggio uomo d’artex, in /I canto di Seikilos, cit., pp. 131-133, qui p. 132.
%% Formaggio, Dino (1997), «Minima personalia», Belfagor, 30 novembre, pp. 8-9.

TF ormaggio, Dino (2993), «Storia di un uomo in cammino col suo carro. Una autobiografia di Dino
Formaggio», in 1d., Riflessioni strada facendo. Un cammino verso il sociale, Milano, Mimesis, p. 20.

FEBRERO
2015



Raffaello ha bisogno delle mani. Estetica, tecnica e scienza dell’arte in Dino Formaggio | Andrea Pinotti

«Forma: formare giovani teste, formare vite, formare arte, formare legni, ferri, pietre, case,
tavoli, librerie, grate per le finestre proprie, cancelletti e sculture in ferro battuto, far nascere
figure da tele e colori. Bene: questo ¢ quello che ho sempre fatto»™".

Bibliografia:

A.AV.V. (1995), «Arte y scienza nel pensiero di Dino Formaggio», en I/ canto de Seikilos.
Scritti per Dino Formaggio nell ottantesismo compleanno, Milano, Guerini, pp. 137-146.

Banfi, Antonio, (1988), Vita dell’arte. Scritti di estetica e di filosofia dell arte, Reggio
Emilia, Istituto A. Banfi; trad. esp. (1987) Filosofia del arte, Barcelona, Peninsula.

Baratono, Adelchi
- (1934) Il mondo sensibile, Messina, Principato.
- (1966), Arte e poesia, Milano, Bompiani, 1966.

Bloemacher, Anne (2011), «Raphael’s Hands», Predella, n° 29 (on line sul sito
http://www.predella.it/).

Croce, Benedetto
- (1967), Storia de la estética para saggi, Bari, Laterza.

100

- (1990), Estética como ciencia de la espressione y linguistica generale, Milan, Adelphi, pp. ————
531-534 bors O

- (2002), Tesi fondamentali di un’Estetica come scienza dell'espressione e linguistica
generale, Napoli, Bibliopolis.

Dessoir, Max

- (1986), Estetica e scienza generale dell’arte, presentacion de D. Formaggio, Milano,
Unicopli.

- (1914), rassegna di Konrad Fiedlers Schriften iiber Kunst, Zeitschrift fiir Asthetik und
allgemeine Kunstwissenschaft, n° 9.

Fiedler, Konrad (20006), Scritti sull arte figurativa, Palermo, Aesthetica ed.
Formaggio, Dino

- (1953), Fenomenologia della técnica artistica, Milano, Nuvoletti; ried. (1978) con
prefazione di G. Scaramuzza, Parma-Lucca, Pratiche.

- (1962), Studi di estetica, Milano, Renon.

¥ Ivi, p. 17.



Raffaello ha bisogno delle mani. Estetica, tecnica e scienza dell’arte in Dino Formaggio | Andrea Pinotti

- (1962) L’idea di artisticita, Milano, Ceschina.

- (1991), I giorni dell'arte, Milano, Franco Angeli.

- (1991), Problemi di estetica, Palermo, Aesthetica.

- (1996), Filosofi dell'arte del Novecento, Milano, Guerini.

- (1997), «Minima personalia», Belfagor, 30 de noviembre.

- (1993), Riflessioni strada facendo. Un cammino verso il sociale, Milano, Mimesis.
Fontana, C., a cura di (1996), Preistoria del visibile. Paul Klee, Milano, Silvana Ed..

Giorato, S., a cura di (2014) L arte. Il senso de una vita. Disegni — acquerelli — oli — sculture,
mostra al MAC di Teolo, 20 settembre-20 novembre 2014, Crocetta del Montello, Antiga
Edizioni, 2014.

Grosse, Ernst
- (1894), Die Anfdnge der Kunst, Leipzig, Mohr;
- (1900), Kunstwissenschaftliche Studien, Tiibingen, Mohr.

Hildebrand, Adolf von (2001), Il problema della forma nell’arte figurativa, Palermo,
Aesthetica ed.

Junod, Philippe (1976), Transparence et opacité. Essai sur les fondements théoriques de I’Art
Moderne. Pour une nouvelle lecture de Konrad Fiedler, Lausanne, L’ Age d’Homme;

Lessing, Gotthold (2012), Emilia Galotti, Torino, Einaudi.

Majetschak, Stephan (1997), edit., Auge und Hand. Konrad Fiedlers Kunsttheorie im Kontext,
Miinchen, Fink.

Mallgrave, Harry F., Ikonomou, Eleftherios (1994), edits., Empathy, Form and Space.
Problems en German Aesthetics 1873-1893, Santa Monica (California), The Getty Center for
the History of Art and the Humanities;

Nietzsche, Friedrich (1986), Al di la del bene e del male, Milano, Adelphi.
Pinotti, Andrea
- (1997), a cura di, Estetica ed empatia, Milan, Guerini.

- (2001), 1l corpo dello stile. Storia dell'arte come storia dell'estetica a partire da Semper,
Riegl, Wolfflin, Milano, Mimesis.

Riegl, Alois (1953), Industria artistica tardoromana, Sansoni, Firenze.

101

FEBRERO
2015



Raffaello ha bisogno delle mani. Estetica, tecnica e scienza dell’arte in Dino Formaggio | Andrea Pinotti

Schmarsow, August (1905), Grundbegriffe der Kunstwissenschaft, Berlin, Gebr. Mann,
1998). para las teorias de la Einfiihlung

Scrivano, Fabrizio (1996), Lo spazio y le forme. Basi teoriche del vedere contemporaneo,
Firenze, Alinea;

Semper, Gottfried (1992), Lo stile nelle arti tecniche y tettoniche, o estética pratica, Roma-
Bari, Laterza.

Utitz, Emil (1972), Grundlegung der allgemeinen Kunstwissenschaft, Miinchen, Fink.
Wolfflin, Heinrich

- (1988), Rinascimento e barocco, Firenze, Vallecchi.

- (1948), Die klassische Kunst, Basel, Schwabe.

Worringer, Wilhelm (1985), I problemi formali del gotico, Venecia, Cluva.

102

FEBRERO
2015



Raffaello necesita sus manos. Estética, técnica y ciencia del arte en Dino Formaggio | Andrea Pinotti

Raffaello necesita sus manos.

Estética, técnica y ciencia del arte en Dino Formaggio

Prof. Andrea Pinotti
Universita degli Studi di Milano

La reflexion filosofica de Dino Formaggio sobre la cuestion de la técnica artistica —
iniciada ya desde su tesis de licenciatura Studio sul rapporto tra arte e tecnica. Saggio
storico-critico sopra alcune correnti estetiche contemporanee (1938: tutor Antonio Banfi,
examinador Adelchi Baratono), y entregada finalmente en el volumen Fenomenologia della

tecnica artistica (1953)1, que reelabora, actualiza y completa aquella tesis— reune todas las
cuestiones centrales de la estética como disciplina filoso6fica, tanto en su significado de teoria
de la sensacion como en aquel de teoria del arte; pero también implica los &mbitos conectados
de la psicologia, de la sociologia y de la historia del arte; finalmente, no falta un horizonte de
reflexion, en sentido amplio, politico, relativo a los 4mbitos de la experiencia y del hacer, asi
como de la técnica no alienados, alternativos a la «sociedad actual, enferma de tecnicismo» y
regulada por «una nueva unidad de medida que los cientificos han creado para expresar
adecuadamente la nueva potencia destructiva de las maquinarias atomicas (la megamuerte:
mega-death = 1 millén de muertos)» (FTA, 7).

En el proyecto de Formaggio, fenomenologia, en un sentido amplio, es el tono general
de la investigacion como exigencia de adhesion a las cosas mismas (segun el lema husserliano
zuriick zu den Sachen selbst) y la necesidad de concrecion («un naturalismo/sin dogmay:
FTA, 5) en contra de posiciones aristocratizadas, esnob y estéticas de la pura contemplacion;
una tendencia objetivista, anti-subjetivista y anti-psicologista (el objetivo polémico de
Formaggio era sobretodo el sujeto idealista, la «absoluta y abstracta subjetividad» (FTA, 4),
mientras para la primera estética fenomenoldgica era sobretodo cierto psicologismo); un
método descriptivo (no esencialista, en busca de una individuacion de la esencia del arte; ni
evaluativo, en busca del criterio para distinguir lo bello de lo feo etc.; por supuesto que no

significa dejar de lado el tema del valor) y tendencia a la cientiﬁcidadz. Por tanto, antes que

todo, fenomenologia en el sentido husserliano3.

Desde el punto de vista de la cuestion técnica, este enfoque fenomenologico se tiene
que entender en la perspectiva de profunda innovaciéon y rejuvenecimiento, propios del
trabajo de Formaggio, o sea hay que contextualizarlo en aquel clima cultural que en Italia de
los afnos Cincuenta, seguia afectado por el neo-idealismo, el cual ignoraba, marginalizaba o
negaba la importancia de la técnica para el mundo del arte, haciéndose de esta manera
responsable del atraso con el que la cultura italiana enfrentaba un tema que la cultura europea

Formaggio, Dino (1953), Fenomenologia della técnica artistica, Milano, Nuvoletti; ried. (1978) con prefacion
de G. Scaramuzza, Parma-Lucca, Pratiche (de ahora en adelante citado directamente en el texto con la
abreviacion FTA, seguida por el nimero de pagina de esta ultima edicion).

2 . . S .
Cfr. sobre este aspecto Scaramuzza, G. (1995), «Arte y scienza nel pensiero di Dino Formaggio», en I/ canto
de Seikilos. Scritti per Dino Formaggio nell ottantesismo compleanno, Milano, Guerini, pp. 137-146.

Pero Formaggio mismo avisa que «la fenomenologia de la técnica artistica como aqui propuesta responde a la
perspectiva metodologica que no puede no tener en cuenta a Husserl aunque no quiere olvidarse de Hegel»
(FTA, 4).

103

FEBRERO
2015



Raffaello necesita sus manos. Estética, técnica y ciencia del arte en Dino Formaggio | Andrea Pinotti

(especialmente la alemana) ya en los afos Treinta habia estudiado a profundidad: para
mencionar solo algunos de los ejemplos mas conocidos, habria que recordarse de Spengler (E/
hombre y la técnica, 1931), Jaspers (La situacion espiritual de nuestro tiempo, 1931),
Huizinga (La crisis de la civilizacion, 1935), el mismo Husserl (La crisis de las ciencias
europeas, 1936), Benjamin (La obra de arte en la época de su reproductibilidad técnica,
1935-39), Friedrich Georg Jiinger (La perfeccion de la técnica, 1939), su mas celebre
hermano Ernst (La movilizacion total, 1930; El trabajador, 1932). Una constelacion de
problemas que seria sucesivamente retomada y metabolizada por los estudios de antropologia
filosofica de Gehlen y Plessner, y por Heidegger en el ensayo sobre la Cuestion de la técnica
(1953).

Sin embargo, no son estos los autores de lengua alemana que Formaggio, en su
«intento conducido hasta el fondo para desencallar la estética italiana, varada en el
subjetivismo dogmaticamente antinaturalista» (FTA, 7), considera para su elaboracion del
concepto de técnica. En el contexto de la cultura alemana entre Ochocientos y Novecientos,
este autor dirige su mirada més bien al &mbito de la Kunstwissenschaft — seguramente no con
el objetivo de importar acriticamente sus resultados y sin proveer una critica, como veremos —
para traer ideas fundamentales sobre el papel de la técnica en el proceso de produccion
artistica y sobre lo especificamente artistico de la técnica (cfr. en particular en el capitulo X:
«El movimiento para una ciencia general del arte y la técnica artistica»: FTA, 196-219).

De las investigaciones kunstwissenschaftlich Formaggio retoma unos temas
importantes para su propia reflexion sobre el problema de la técnica artistica, que podemos
resumir en los titulos relativos al papel de la corporeidad (Schmarsow y las estéticas psico-

fisiologicas de la Einfiihlung)4, a la cuestion de los materiales y de las praxis artesanales

(Semper, Grosse)5 y a la distincion entre lo estético y lo artistico (Fiedler, Dessoir, Utitz)6.
Nos centraremos aqui sobre este ultimo punto, por su importancia en el discurso de
Formaggio, y porque, de la posibilidad de una rigurosa distincion de los dos ambitos procede
la posibilidad de circunscribir con igual rigor una fenomenologia de la técnica
especificamente artistica.

Ya en la introduccion de FTA leemos sobre la necesidad de «una clara distincion de
campo, entre experiencia e idea, entre artisticidad y esteticidad. So6lo una larga confusion,

4 Schmarsow, August (1905), Grundbegriffe der Kunstwissenschaft, Berlin, Gebr. Mann, 1998). para las teorias
de la FEinfiihlung véanse las siguientes antologias: Mallgrave, Harry F., Ikonomou, Eleftherios (1994), edits.,
Empathy, Form and Space. Problems en German Aesthetics 1873-1893, Santa Monica (California), The Getty
Center for the History of Art and the Humanities; Pinotti, Andrea (1997), edit., Estetica ed empatia, Milan,
Guerini, 1997.

> Grosse, Ernst (1894), Die Anfiinge der Kunst, Leipzig, Mohr; Id., Kunstwissenschaftliche Studien, Tiibingen,
Mohr, 1900; Semper, Gottfried (1860-1863), Lo stile nelle arti tecniche y tettoniche, o estética pratica, Roma-
Bari, Laterza, 1992.

6 Fiedler, Konrad (2006), Scritti sull’arte figurativa, Palermo, Aesthetica ed. (contiene los importantes ensayos

«Sulla valutazione delle opere d’arte figurativa» [1876], pp. 33-68; «Sull’origine de la attivita artistica» [1887],

pp. 69-151; «Realta y arte» [fragmentos que remontan a los afios 90 del siglo Diecinueve], pp. 153-216); (1914),
2

Aforismi sull’arte, Milan, Tea, 1994; Dessoir, Max (1906, 1923 ), Estetica e scienza generale dell arte,
presentacion de D. Formaggio, Milano, Unicopli, 1986; de ahora en adelante citada directamente en el texto con
la abreviacion ESA, seguida por el nimero de pagina de la traduccién italiana); Utitz, Emil (1914, 1920),
Grundlegung der allgemeinen Kunstwissenschaft, Miinchen, Fink, 1972.

104

FEBRERO
2015



Raffaello necesita sus manos. Estética, técnica y ciencia del arte en Dino Formaggio | Andrea Pinotti

fundada sobre la doble identidad de arte/belleza y de artisticidad/bellas artes, — confusion
debida hasta los tiempos mas recientes a una inmadura identificacion de los dos campos en la
misma conciencia filosofica, y en nuestra época a la sistematicidad de filosofias muy alejadas
de la concreta experiencia artistica —ha llevado hasta el dia de hoy las investigaciones
estéticas a sintesis abstractamente definitorias o puras sugestiones psicoldgicas. [...] Lo
artistico, como condicion y cumplimiento o bien como sensibilidad y éxito del “hacer” [...],
se pone hoy como un campo de investigacion separado, enteramente separable, como sistema
de operaciones experimentales y como método, de lo estético como campo de conmociones 0
de degustacion, a lo que es mas placentero o bello como forma-valor, concerniente a un
sujeto, aunque éste sea un sujeto en general» (FTA, 3).

De ahi es necesario, continua Formaggio, tener «bien firme la distincion de artisticidad
y de esteticidad» (FTA, 6): «Vastisima es la gama de fendmenos de esteticidad pura. Todos
incluyen relampagueos estéticos y en todas las sensibilidades pasa, como un rayo de luz, el
jubilo estético, no més que un éxtasis contemplativo. Es licito suponer que también el idiota
que esta sentado calentandose al sol sobre las piedras viejas de su pueblo tenga su hora
estética, su hora estdtica. En el extremo opuesto, luego, encontramos los raptos silenciosos de
los refinadisimos estetas. El mandarin sensibilista, el decadente fragil, que recogen en una
esquina de su ojo entornado, o en la sonrisa breve, misterios estaticos inexplicables. A
menudo, obligados a explicar, a expresarse, tienen muy poco que comunicar; tienen temas
monoétonos vendados por el silencio de largas rumias; no comunican porque son como los
pétalos de ciertas flores viejas y mustias: si se sacuden, se convierten en polvo. Entre estos
dos extremos y a lo largo de toda la gama intermedia de la esteticidad — admite Formaggio —
es posible entrever y describir toda una fenomenologia psicoldgica de interesantes fendmenos.
Pero la artisticidad comienza exactamente donde la esteticidad termina. Comienza con el
acto constructivo de la expresion, fisica, en concreta lucha con las materias, comienza con la
técnica del comunicar» (FTA, 6-7 la cursiva es mia).

Como es evidente de los pasos citados, Formaggio tiene en mente la deriva esteticista
o estetizante de lo estético: conmociones, degustaciones, reldmpagos, éxtasis, raptos,
misterios, rumias (tanto del esnob como del idiota) son términos que contribuyen a crear una
constelacion a fin de cuentas decadente, en el sentido peyorativo del término, de lo estético,
identificado con la esfera del subjetivismo mas exangiie. A eso, Formaggio le contrapone lo
artistico, que inicia exactamente donde termina lo estético. Para esta delimitacion Formaggio
(cfr. FTA, 199 sig.) hace eco de las palabras sobre todo de Konrad Fiedler y Max Dessoir.

En la obra de Fiedler «aparece, seguramente por primera vez con la debida precision,
la distincion entre estético y artistico, y se abre también la polémica en contra del platonismo
estético, que vincula el arte a las reproducciones de una belleza ideal, y en contra de la misma
repercusion en la estética moderna de la baumgarteniana identificacion del arte con lo bello»
(FTA, 170). En Fiedler, Formaggio encuentra ademés una reflexion positiva sobre el
momento técnico: «La técnica no es para Fiedler un medio extrinseco al arte sino la misma
actividad creadora libre [...] en la que la esencia misma del arte consiste; en un acto de
energia y de intelecto, que va mas allé del puro y vago sentimiento estético, a través del cual
el artista mismo se determina como realidad del arte» (FTA, 171).

105

FEBRERO
2015



Raffaello necesita sus manos. Estética, técnica y ciencia del arte en Dino Formaggio | Andrea Pinotti

7 Fiedler (1841-1895), ya discutido

por Croce8 e introducido en Italia por Antonio Banfi gracias a la traduccion por ¢l promovida

El pensamiento del asi llamado “puro visibilista”

. 9 . .
de los Aforismos sobre el arte”, pone sobre la mesa una serie de cuestiones centrales para la
reconfiguracion de la disciplina estética, que van en la direccion del proyecto de Formaggio.

Como se puede facilmente deducir de la incisiva exposicion de los Aforismos, Fiedler
traza una serie de determinadas negaciones. Antes de todo, no se debe identificar lo artistico
con lo bello: «El proton pseudos en el campo de la estética y de la teodrica del arte consiste en
la identificacion del arte con la belleza; como si el hombre tuviera necesidad del arte para
hacerse crear un mundo de lo bello; es de este primer error que derivan todas las demas
equivocaciones. Habria que buscar cuando este preconcepto se asomd por primera vez y
donde tiene sus raices. Parece ser antiquisimo y tener un fundamento tan plausible que logra
justificar su dominio indiscutible desde los tiempos mds lejanos en toda la esfera de estas
investigacionesy» (Af. n. 2).

Asi que no se debe identificar la estética con la filosofia del arte: «El problema
fundamental de la estética es en efecto diferente de aquel de la filosofia del arte. Si la estética
ve en el juicio del arte un juicio estético, en la actividad artistica un producir estético, lo hace
bajo su riesgo y peligro; pero la investigacion propiamente filosofica del arte tiene que
avanzar en plena independencia, y tiene que demostrar cobmo, mientras la estética pretende
que el arte le haga justicia, ella misma no hace justicia al arte; y llegara a concluir que la
estructura interna del arte es tal que no se puede reconocer en la estética, y que se esta
utilizando un método totalmente equivocado cuando se piensa alcanzar las raices del arte a
través de la consideracion estétican (Af. n.6). Lo que Fiedler llama «filosofia del arte» es
similar a lo que se convertiria en el concepto dessoiriano de «ciencia general del arte», es
decir una teoria del arte independiente de las poéticas particulares. Fiedler reconoce a Kant el
mérito de no haber identificado la teoria de lo bello con la teoria del arte, un aspecto de su
doctrina que los pensadores posteriores juzgaron una falta. Entonces, «las obras de arte no
tienen que ser juzgadas en base a los preceptos de la estética» (Af. n.9).

Se necesita luego oponerse a la tirania de lo bello: «El hecho de que exista una Belleza
absoluta, fija, inmutable, de manera que se trata s6lo de descubrirla, y que la tarea del arte sea
de expresarla por medio de la representacion, es un residuo del pensamiento dogmatico,
parecido a un fragmento ain en pie de un edificio en ruinas» (Af. n.25). Y otra vez:
«Tradicionalmente lo bello y el arte estan entrelazados uno al otro, y sus efectos son
confundidos, se atribuyen al arte unos efectos que derivan inicamente de lo bello, y a lo bello

7 Sobre el pensamiento de Fiedler, véase: Junod, Philippe (1976), Transparence et opacité. Essai sur les
fondements théoriques de I’Art Moderne. Pour une nouvelle lecture de Konrad Fiedler, Lausanne, L’Age
d’Homme; Scrivano, Fabrizio (1996), Lo spazio y le forme. Basi teoriche del vedere contemporaneo, Firenze,
Alinea; Majetschak, Stephan (1997), edit., Auge und Hand. Konrad Fiedlers Kunsttheorie im Kontext, Miinchen,
Fink.

8 Croce, Benedetto (1990), Estética como ciencia de la espressione y linguistica generale, Milan, Adelphi, pp.
531-534; 1d. (1911), «La teoria dell'arte come pura visibilitay, en Id., Storia de la estética para saggi, Bari,
Laterza, 1967, pp. 259-272.

? El importante escrito de Banfi puede ser leido ahora también con el titulo «Introduzione a Fiedler», en Id.
(1988), Vita dell’arte. Scritti di estetica e di filosofia dell’arte, Reggio Emilia, Istituto A. Banfi, 1988, pp. 341-
376; trad. esp. (1987) Filosofia del arte, Barcelona, Peninsula.

106

FEBRERO
2015



Raffaello necesita sus manos. Estética, técnica y ciencia del arte en Dino Formaggio | Andrea Pinotti

efectos que pueden ser causados solamente por el arte» (Af. n.29). Fiedler no deja de
polemizar con la expresion, «que ha alcanzado cierto valor en tiempos recientes», de «artes
bellas»: «Mientras el empleo de la palabra “arte” conduce a tanta diversidad de conceptos, la
expresion “arte bella”, indica al arte en el sentido mas elevado, ésta es la causa principal de la
confusioén de ideas que reina en este campo» (Af. n.61). Se nota una exigencia urgente de
claridad terminologica, de una palabra que diga correctamente la cosa, una exigencia que,
como veremos, Dessoir haria propia. Ademas Fiedler quiere liberarse de cierto hedonismo de
las estéticas formalistas que se fundaban sobre el concepto de «forma agradable» (que
constituye el medium para la identificacion arte=bello), cuando, subrayando las cualidades
puramente visuales del objeto artistico, habla de «forma claray.

Finalmente hay que excluir la concepcion del arte como imitacion de la naturaleza:
como el lenguaje no es la mera traducciébn de unos pensamientos, por asi decirlo, ya
formados, el arte no es la mimesis de una naturaleza ya dada, que habria solo que expresar en
la representacion figurativa, visible. El arte es naturaleza, ya que expresa la naturaleza como

visibilidad, pero no es imitacion de la naturaleza. El arte, por decirlo con Kleelo, no imita lo
visible, sino hace visible. El artista — afirma Fiedler — «en primer lugar es artista ya que tiene
en el arte el medio de expresar cosas que solo a través del arte pueden llegar a expresarse»

(Af. n.17)11. Es la teoria humboldtiana del lenguaje no como érgon (obra), sino como
enérgheia (actividad), la que aqui recobra vida y se extiende al hacer artistico (cfr. los Aff.
nn. 104-105-106).

Retomando el criticismo kantiano, y la idea de una constitucion subjetiva-
trascendental (formal) de la realidad, Fiedler subraya la productividad del ver artistico
(recuérdese el ya citado acento que Formaggio pone sobre el «acto constructivo del
expresarse»: FTA, 7): no existe realidad fuera de la perceptiva y representativa; no hay
entonces un mundo real «alla afuera», que luego el artista tendria que «copiar» sobre su tela.
Arte y realidad en Fiedler coinciden, en el sentido que el arte (figurativo) es una modalidad
del conocimiento de la realidad en su aspecto visible: el arte — dice Fiedler — «es el lenguaje al
servicio del conocimiento» (Af. n.36).

A partir de estas posiciones de Fiedler, que hemos reportado en la clara exposicion que
podemos leer en sus aforismos (publicados postumos en 1914), y que ya estaban presentes en
sus trabajos que remontan a los afios Setenta y Ochenta del siglo XIX, empezaria a moverse,

aunque con ciertas reservaslz, Max Dessoir (1867-1947) — conocido en Berlin por el maestro
de Formaggio, Banfi — fundador en 1906 de la revista Asthetik und allgemeine

10 Klee, Paul (1920), «Confesion creadora», en C. Fontana (edit.), Preistoria del visibile. Paul Klee, Milano,

Silvana Ed., 1996, p. 23. Sobre Klee véase: Formaggio, Dino (1991), «La genesi dei mondi possibili in Paul
Klee», en 1d., I giorni dell'arte, Milano, Franco Angeli, pp. 95-101.

1 . . . . .

«El arte no tiene nada que ver con figuras que encontraria antes e independientemente de su actividad; el
inicio y el fin de su actividad, mas bien, consisten en la creacidon de figuras que adquieren existencia solo gracias
a aquel. Lo que el arte crea no es un segundo mundo a un lado de otro, que existiria de todos modos sin ¢él, sino
que, con y para la conciencia artistica, aquel produce el mundo por la primera vez» (Fiedler, «Sobre la
evaluacion de las obras de arte figurativa », cit., p. 56).

2 Véase la referencia a las limitaciones «positivistas» de Fiedler (ESA, 236). Cfr. también Dessoir, Max (1914),
resefia de Konrad Fiedlers Schriften iiber Kunst, Zeitschrift fiir Asthetik und allgemeine Kunstwissenschaft, n° 9,
1914, p. 568.

107

FEBRERO
2015



Raffaello necesita sus manos. Estética, técnica y ciencia del arte en Dino Formaggio | Andrea Pinotti

Kunstwissenschaft y autor en el mismo afio de la obra homoénima que por primera sistematiza
la distincion entre lo artistico y lo estético. Experto notable de estética y “promotor cultural”
(en el 1913 organizo en Berlin el I Congreso internacional de Estética), Dessoir comparte con
Fiedler muchas posiciones, a partir de la que acabamos de recordar, a saber, la critica a la
concepcion mimética del arte: «Se puede considerar una cosa segura que el arte nunca repite
un dato » (ESA, 160), aunque «la lejania de la naturaleza todavia no es, de por si, un valor»
(ESA, 251). Por otra parte, las obras de arte son, se podria decir, cosas de este mundo, se
presentan a nosotros como objetos, que reclaman una respuesta. Pero la manera tradicional de
corresponder a las reivindicaciones de las obras, la estética, estd para Dessoir
irremediablemente comprometida, a causa de prejuicios infundados y equivocaciones graves,
que producen una confusion en el lenguaje y en el método, y que mezclan entre ellos campos
diferentes.

Asi que se tienen que operar las siguientes aclaraciones de campo entre lo artistico, lo
estético y lo bello. «Los contemporaneos — escribe Dessoir — comienzan a dudar que
efectivamente lo bello, lo estético y el arte se encuentren en una relacion que se pueda definir
casi una unidad esencial» (ESA, 51). Y una vez mas: «La esfera de lo estético es mas amplia
que aquella de lo artistico. [...] Con eso no se afirma que el ambito del arte sea un sector
reducido. Por el contrario: lo estético no agota el contenido y el objetivo de aquel campo de la
creacion humana que llamamos de manera sintética “el arte”» (ESA, 52-53).

Antes de todo, entonces, lo bello no coincide con lo estético; lo estético es mas amplio
que lo bello. De hecho en el campo de la estética podemos individuar por lo menos las
siguientes parejas de categorias estéticas, es decir de conceptos, que expresan unas
evaluaciones estéticas: bello-feo, gracioso-sublime, comico-tragico (cfr. ESA, 143-158). Lo
estético se delinea entonces para Dessoir como aquel conjunto objetivo de rasgos que son
disponibles a una apreciacion estética. Se entiende asi como también yo puedo tener un placer
o goce estético de cosas no bellas, ya que lo bello no es la tnica posibilidad de lo estético,
aunque Dessoir admite que se encuentra par excellence, menos comprometida con elementos
extraestéticos: «Lo bello se dilata casi irresistiblemente hasta el concepto de lo estético, ya
que entre todas las categorias es aquella, la que tiene menos que ver con el sentido real de las
cosas; con igual fuerza este concepto tiende a la unidad con el arte, porqué posee en su mayor
grado la necesidad sentimentalmente intuitiva, la forma ricamente y armoniosamente
cumplida» (ESA, 146).

Ahora, lo estético como conjunto de las experiencias descriptibles por aquellas
categorias o Grundgestaltungen no agota lo artistico. Si lo estético es lo que esta disponible
para una apreciacion segun aquellas categorias, éstas no conciernen so6lo el arte, sino que
involucran toda la existencia, asi pues «la estética se hace ciencia de tipos de la vision del
mundo y de la vida» (ESA, 143). Pero, por su parte, el arte no ofrece s6lo unas ocasiones de
experiencia estética, es decir de fruicion sensible, de goce de situaciones que pueden generar
sentimientos de placer o displacer; ésta es s6lo una de las funciones que caracterizan al arte,
entre las cuales cabe mencionar por lo menos aquella espiritual, social, ética (cfr. ESA, cap.
X).

Si ademads, en particular, lo bello artistico no agota lo bello en general (pensemos por
ejemplo en lo bello de la naturaleza), es decir no excluye otras modalidades de la belleza, por
otra parte no todo lo artistico es bello: no todas las artes, no todos los estilos, pueden ser
entendidos a través de la categoria de la belleza. Mas bien, algunas manifestaciones artisticas,

108

FEBRERO
2015



Raffaello necesita sus manos. Estética, técnica y ciencia del arte en Dino Formaggio | Andrea Pinotti

como el estilo gotico, sobre el cual unos anos después escribiria Worringer13, no tienen
precisamente nada que ver con lo bello. Queda claro que, para Dessoir asi como para
Worringer, algunas obras de arte, como las clasicas, parecen tener con lo bello una relacién
preferencial: el arte clasico es el arte bello por excelencia.

Formaggio conecta la posicion dessoiriana (y fiedleriana) de critica de la
identificacion de lo bello y lo artistico a las vicisitudes de las vanguardias artisticas al inicio
del siglo veinte: «Lo que estos tedricos tenian a la vista era la gran transformacion alemana
operada por el expresionismo y el abstractismo. No por nada Dessoir tendrda que recibir el
mismo ostracismo que aquellos movimientos recibieron con la llegada de Hitler al poder. La
Kunstwissenschaft surge evidentemente uniéndose a los principios de aquellos movimientos.
[...] Oleadas de arte “primitivo” y béarbaro sobrepasan las formas bellas y las arrollan. Lo
“bello” ya no es suficiente, de ninguna manera, para la comprension de los nuevos modos
artisticos» (FTA, 204). Hay que recordar, sin embargo, como se puede deducir en el § 4 «Die
malerische Bildkunst» del capitulo IX dedicado a «Raumkunst und Bildkunst» de su Asthetik,
que Dessoir personalmente no se entusiasmé en absoluto por las nuevas experiencias
artisticas, en las cuales descubre o la caida en un platonismo esencialista (cubismo) o, el
extremo opuesto, el irracionalismo de la experiencia vivida (expresionismo).

Si, entonces, el Zeitgeist acercaba a Dessoir a los acontecimientos artisticos de inicios
del siglo XX, mas que a sus gustos artisticos personales, entonces hay que dirigirse a las
transformaciones ocurridas en el contexto de la historiografia artistica en lengua alemana
entre el siglo XIX y XX (primariamente a Heinrich Wolfflin y a Alois Riegl) para entender el
terreno historico-tedrico en el que pudo insertarse la allgemeine Kunstwissenschaft. A este
nexo Formaggio dedicaria el articulo-recension del 1957 Juicio historico y teoria del arte en

la escuela vienesa y, mas analiticamente, el importante ensayo del 1958 Max Dessoir y el

problema de una “ciencia del arte ”14.

Mediante las obras Renacimiento y barroco15 de Wolftlin e Industria artistica tardo-

romanal6 de Riegl se ganan cierta dignidad para el reconocimiento historiografico, unas
épocas consideradas tradicionalmente “feas” por la estética clasicista y por tanto
“decadentes”, con respecto a los canones de la Grecia clasica y del Renacimiento italiano.
Esta abertura contribuiria sucesivamente a dar lugar a la recuperacion en el siglo XX de lo
primitivo y de las artes “ajenas”, las exdticas en el tiempo y en el espacio.

3 «El estilo godtico no tiene nada que ver con la belleza»; mas bien con lo sublime, ya que la ornamentacion
gotica que se multiplica al infinito es caracterizada por Worringer en los términos de una «sublime isteria»
(Worringer, Wilhelm (1911), I problemi formali del gotico, Venecia, Cluva, 1985, respetivamente a las pp. 14 y
54).

4 En Rivista di Estetica, n° 2, 1958, pp. 229-260; sucesivamente recopilado con el titulo «Max Dessoir e il
problema di una “scienza generale dell'arte”», en Formaggio, Dino (1962), Studi di estetica, Milano, Renon;
también en Id. (1991), Problemi di estetica, Palermo, Aesthetica; Id. (1996), Filosofi dell'arte del Novecento,
Milano, Guerini.

15 Wolfflin, Heinrich (1888), Rinascimento e barocco, Firenze, Vallecchi, 1988.

6 Riegl, Alois (1901), Industria artistica tardoromana, Sansoni, Firenze 1953.

109

FEBRERO
2015



Raffaello necesita sus manos. Estética, técnica y ciencia del arte en Dino Formaggio | Andrea Pinotti

Pero, y esto es lo que mas nos interesa aqui, en dichas investigaciones historiograficas,
dedicadas a definir las caracteristicas fundamentales de los estilos artisticos y de las leyes que
regulan su evolucion, actan unas categorias estéticas en el sentido originario de las
estésicas, de la sensibilidad, que describen la correlacion entre mundo y cuerpo propio, asi
como se configura en la experiencia del espacio — natural y figurativo. Como subraya
Formaggio ya en la Fenomenologia, «la filosofia ya puede configurar, especialmente gracias a
los estudios surgidos de la directa observacion historica del arte — como ocurre para Alois
Riegl, para W. Worringer, o también del estudio de los movimientos culturales como en
Spengler o en Frobenius —, una conciencia critica del problema de la vision espacial» (FTA,

154)17

A pesar de que estos autores lidien con épocas y estilos artisticos muy heterogéneos,
ellos hacen uso de los mismos aparatos categoriales, polarizados en parejas de oposiciones
(linear-pictorico en Wolfflin; visidn cercana-vision lejana en Riegl, ambas reconducibles al

binomio téctil-(’)pticolg). Tales parejas ponen los extremos puros dentro de los cuales, en un
graduacion continua, se concretizan las varias posibilidades de relaciones entre los sujetos
(més bien, de las anonimas comunidades humanas — en el &mbito de la “historia del arte sin
nombres”) con el mundo sensible en general. Tales posibilidades entonces conciernen a la
corporeidad viviente que habita el mundo, tocandolo (aunque sea con el 0jo), viéndolo y
moviéndose cinestésicamente en eso.

La individuacion del arraigarse en el cuerpo de las categorias estésicas, que permiten
describir los estilos artisticos, plantea la cuestion de la relacion entre la percepcion natural y la
representacion artistica: si bien con varias ambigiiedades e inseguridades, Riegl y Wolfflin
parecen hacer referencia a la hipdtesis que se confiere historicidad no sélo, como es obvio, a
las modalidades de representacion artistica, sino también, y de manera mas fundamental, a la
percepcion asi llamada “natural”, y que estos dos contextos historicos no sean conectados de
manera determinista y causal, pero si por lo menos relacionados entre ellos. La hipdtesis —
rechazada con decision por el neokantiano Panofsky y en cambio admitida y radicalizada por
Benjamin, los cuales fueron sus discipulos contrapuestos sobre este punto — involucra el plan
de lo trascendental, en la medida en que tiene que ver con las condiciones de posibilidad de la
experiencia estética; es un trascendental evidentemente histérico y materializado con respeto
al puro kantiano: ya no se da un espacio universal, sino tantas formas del espacio cuantos
estilos perceptivos que las representan.

En esta perspectiva trascendental y de correlacion entre lo artistico y lo estésico hay
que leer entonces lo que Wolfflin escribe en El arte clasico: «Seria natural que cada

C L . . . .19 .
monografia historico-artistica tuviera al mismo tiempo una parte de estétican ~. Lo que aqui
se entiende es que la consideracion estética en el sentido de estésico de la obra de arte es

Para un examen de este problema a partir de estos autores y en otros cercanos a ellos cfr. Pinotti, Andrea
(1998), 1l corpo dello stile. Storia dell'arte come storia dell'estetica a partire da Semper, Riegl, Wolfflin, Milano,
Mimesis, 2001.

18 Tanto Wolfflin como Riegl derivan la asociacion tactil-optica del estudio de la percepcion de Hildebrand,

Adolf von (1893), Il problema della forma nell arte figurativa, Palermo, Aesthetica ed., 2001.

19 Wolfflin, Henirich (1899), Die klassische Kunst, Basel, Schwabe, 1948, pp. 5-6.

110

FEBRERO
2015



Raffaello necesita sus manos. Estética, técnica y ciencia del arte en Dino Formaggio | Andrea Pinotti

imprescindible, cuando en la obra se expone un momento correlativo entre la esfera de la
representacion artistica y la esfera de la percepcion sensorial.

Traducido en términos de Dessoir, este problema sonaria aproximadamente asi: la
consideracion de la obra de arte, como cosa entre las cosas, objeto sensible, no puede
totalmente y claramente ser separada de la estética como doctrina del conocimiento

sensiblezo, de las estructuras objetivas de las cosas sensibles y de las actitudes subjetivas que
con dichas estructuras se correlacionan y corresponden. Esto nos puede que llevar a la
siguiente conclusion: «La estética y la ciencia sistematica del arte no se pueden distinguir
completamente» (ESA, 160).

En el ensayo de 1958 dedicado a Dessoir, Formaggio — aunque afirme que «lo que hoy
se puede recuperar de Dessoir sobre el terreno de una posible ciencia del arte no es

, 21 . . C e, , . .
muchisimo»”" — sigue considerando «la distincidon, metodologicamente esencial y fecunda,

entre la esteticidad y la artisticidad» como «la piedra angular»22 del proyecto de Dessoir, que
era (segun su autor) y permanece siendo (segin Formaggio) «una grande tarea para el

futuro»23. Pero ahora, mds que de una delimitacion clara, la cual defendia en Ia
Fenomenologia, prefiere hablar de una «distincion de campo relacionada entre lo estético y lo

artistico»24. El recorrido seguido en el ensayo a través de aquella fase de preparacion de la
allgemeine Kunstwissenschaft que vimos representada en la “historia del arte sin nombres” de
Riegl y Wolfflin, le permite a Formaggio acercar — en su interpretacion de Dessoir y
consecuentemente en su asuncion de la problematica de la relacion entre lo estético y lo
artistico — el significado estésico de lo estético a su acepcion estética, que dominaba, también
por razones polémicas y anti-ideoldgicos-dogmaticas, en la Fenomenologia de la técnica
artistica. Si en la introduccion a FTA, en contra de las estéticas extaticas, nos habiamos
encontrado frente a la necesidad de «una clara distincion de campo, entre experiencia e idea,
entre artisticidad y esteticidad», y al convencimiento segin el cual cada campo es
«enteramente separable del otro» (FTA, 3), la formula de la «distincion relacionada» que
encontramos en el ensayo sobre Dessoir recupera, precisamente en base a la primacia de lo
estético entendido como estésico (primacia que, como es notorio, estd presente también en la
fenomenologia husserliana, y que Formaggio podia hallar ademas en la reflexion de su

maestro Baratono sobre el «mundo sensible>>25), la posibilidad de una diversificacion de los
ambitos, aunque sea en su correlacion, fundada en las estructuras sensibles de la obra, que son
justamente aquellas con las que se confronta el Leib del artista, su corporeidad viviente, segun
lo que Formaggio reitera en varias ocasiones, en estos y en otros estudios sucesivos.

Véase también Fiedler con el mismo propdsito: «Que para estética se entienda la ciencia del conocimiento
sensible, se puede admitir, pero que como objeto final de este conocimiento sensible se pongan lo bello y lo feo,
esto es un error» (Af. n.7).

21 Citado en Formaggio, Filosofi dell'arte del Novecento, cit., p. 91.
22 Ibidem, p. 92.
23 _,
Ibidem, p. 97.
4 Ibidem, p. 100 (cursiva mia).

25 Cfr. Baratono, Adelchi (1934) Il mondo sensibile, Messina, Principato. Véase también el «Prdlogo» de

Formaggio a la reedicion de Baratono, Adelchi (1945), Arte e poesia, Milano, Bompiani, 1966.

111

FEBRERO
2015



Raffaello necesita sus manos. Estética, técnica y ciencia del arte en Dino Formaggio | Andrea Pinotti

Es aquella corporeidad que ademas, Formaggio no sélo teorizaba, sino practicaba en

primera persona en la experiencia personal del gesto artistico, del pintor y del escultor26, que

lo hacia particularmente sensible al momento activo de lo artistic027

Marcantonio Raimondi
Retrato de Raffaello
(c. 1520)

Impresiones bolofieses de Marc’Antonio Raimondi
grabador, Bologna, Pinacoteca Nazionale, Gabinetto
Disegni e Stampe

http://www.aperto.gdspinacotecabo.it/?q=node/1137

Existe un grabado de Marcantonio Raimondi que retrata a Raffaello envuelto en su
capa, sin que se puedan ver sus manos. Tal vez Lessing lo tuvo en frente cuando, en el Emilia
Galotti (1772), quiso poner en la boca del pintor Conti la pregunta fatal: «;Raffaello no habria

sido igualmente el mayor genio pictorico aunque tragicamente hubiera nacido sin manos?»28
Las consecuencias que podia generar esta arriesgada pregunta, que sin duda era retérica,
produjeron varias criticas mordaces: Nietzsche, para recordar s6lo un nombre, ironizaba sobre
muchos genios sin manos por las calles, y pedia al contrario, al menos 500 manos «para

9 ¢

L . . ., 29
tiranizar el “kairos”, “el momento correcto”, — jpara asir la ocasion por los pelos!»

Pero en su Estética, Benedetto Croce habia sentenciado en el capitulo I: «Una Virgen
de Raffaello, se piensa, habria podido imaginarsela cualquier persona; pero Raffaello fue

6 «Hay que decir también que en este interrogatorio, el interrogante, debido a practica concreta y directa de las
técnicas de la pintura y de la escultura, asi como de la critica militante de las artes asi llamadas figurativas, se
daba cuenta muy bien de los peligros mas que de las ventajas derivadas de esa posicion para la atraccion y la
influencia que, de alguna forma, dicha practica podia ejercer sobre la aguja de la briijula, hacia la cual se dirigia
la investigacion » (FTA, 4).

El centro de la reflexion de Formaggio se encuentra «mds en el momento activo de la experiencia artistica,
que no en aquel de la obra ya hecha o en el momento fruitivo» (Scaramuzza, «Prélogo», en FTA, XVI).

28 Lessing, Gotthold (1772), Emilia Galotti, Torino, Einaudi, 2012, acto I, escena IV, p. 10. Sobre este topos cft.
Bloemacher, Anne (2011), «Raphael’s Hands», Predella, n° 29 (disponible en internet en la pagina
http://www.predella.it/).

29 Nietzsche, Friedrich (1886), Mas alla del bien y del mal, Milano, Adelphi, 1986, § 274, p. 196.

112

FEBRERO
2015



Raffaello necesita sus manos. Estética, técnica y ciencia del arte en Dino Formaggio | Andrea Pinotti

Raffaello por la habilidad mecénica de plasmarla sobre la tela. Nada mas falso»30. Y en el
capitulo XV habia limitado el momento técnico a la «actividad practica de la extrinsecaciony,
confirmando lo que ya habia sostenido en 1900, afio de las Tesis fundamentales de una
Estética como ciencia de la expresion y lingiiistica general: «Una invasion de lo practico en
lo tedrico es también el concepto de los medios de expresion, o de la técnica artistica [...].

., : . . 31
Pero la expresion no tiene medios: esa ve algo, no quiere un fin»

Dino Formaggio mientras esculpe
Lo Scriba, octubre 1992;
fotografia reproducida en el
catalogo editado por S. Giorato
(2014) L arte. Il senso de una
vita. Disegni — acquerelli — oli —
sculture, exposicion en el MAC
de Teolo, 20 de septiembre-20 de
noviembre de 2014, Crocetta del
Montello, Antiga Edizioni, p. 12.

En contra de la idea de una concepcion o creacion de la obra de arte a-medidtica, des-
tecnicizada y des-corporeizada, Fiedler ya habia precisado que «el arte empieza solo cuando

cesa la intuicién»32. La representacion es gesto, proceso motor que configura para el ojo un
producto que el ojo mismo no podria hacer por si mismo (ni tampoco lo podria hacer el
“espiritu”): un producto que se constituye desarrollando una representacion visual, haciendo
visible algo que antes no existia, y que empieza a existir exactamente ahi en donde termina la
vision, es decir en el punto en el cual el ojo pasa el testigo a la mano.

Dessoir y Utitz proseguirian este pensamiento. Seguramente no es una casualidad, con
ese proposito, que entre las varias citas de estos autores dos pasos escogidos por Formaggio, y
trascritos a poca distancia el uno del otro, recalquen exactamente el rechazo del fopos
Lessingiano del “Raffaello sin manos”. Escuchando la voz de Dessoir: «A la vieja opinion
que los artistas crean por una iluminacidon — como si encontrasen en si mismos, de repente, la
obra terminada, por un acto casi de gracia divina — se conecta la idea que encuentra en la
afirmacion de Lessing su expresion mas relevante, “Raffaello sin manos”. Segun ese
deplorable dogma estético en este marco interno obtenido sin accién estd contenida la
verdadera obra de arte» (cit. en FTA, 201). Y ahora aquella de Utitz: «Lo que el artista
experimenta en su material ya es una experiencia en si misma, de manera que el transito de la
experiencia a la organizacion de palabras o colores es un camino y no un salto. Esta forma de
experiencia se aclara por medio del continuo, incesante trabajo sobre el material, por medio

30 Croce, Benedetto (1990), Estética, Milano, Adelphi, p. 13; trad. esp. (1982) Estética como ciencia de la
expresion y lingiiistica general, Culiacan, ed. UAS).

Croce, Benedetto (1900), Tesi fondamentali di un’Estetica come scienza dell'espressione e linguistica
generale, Napoli, Bibliopolis, 2002, p. 22.

2 Fiedler, «Sobre el origen de la actividad artistica», cit., p. 114.

113

FEBRERO
2015



Raffaello necesita sus manos. Estética, técnica y ciencia del arte en Dino Formaggio | Andrea Pinotti

del ejercicio ininterrumpido que lo maneja. Con derecho entonces muchos estudiosos han
repudiado la sentencia de Lessing, que Raffaello hubiera sido el mas grande genio pictérico
aunque hubiese nacido sin manos» (cit. en FTA, 212).

Dino Formaggio, que tenia manos potentes y que no temia ponerlas «a la obra»33,

abrazd este repudio en la teoria estética y en la practica artistica en la que aquella teoria se
prolongaba y se volvia cierta, como su cuerpo se prolongaba en las protesis instrumentales:
«Si dejo la maquina de escribir para ir al taller — confesaba en una nota autobiografica — es
porqué alla me llaman unos instrumentos que pertenecen de forma mas palpable y amorosa a
lo viviente: acariciar de lijas, abrazos de pinzas y de tornillos de banco y clavijas, llamas
exaltantes de soldadoras, musicas de yunques y de martillos, ldminas (el cobre rutilante de luz
solar, recortes residuales de las aplicaciones de canalones nuevos, que ahora esperan su
renacimiento metamoérfico de las manos pensantes, para surgir en nuevas formas de hojas,

flores, pastores picassianos, miticas figuras danzantes y otra diabluras»34. Nunca veia lo que
eran los objets trouvés, los materiales sobrantes de los trabajos de otros, que amaba tanto, sino
siempre los metabolizaba en nuevas formas y nuevas configuraciones; le parecia
profundamente extrano el ready-made duchampiano, que finalmente podria bien considerarse
la perfecta realizacion contemporanea de la idea del Raffaello manco (la mano del artista sirve
ahora solo para firmar el objeto serial, recubriéndolo del valor de obra maestra).
Particularmente significativo es el hecho de que le gustaba no s6lo hacer sus propias obras,
sino también rehacer las de los demas (es el caso del Escriba del Louvre citado arriba): una
praxis noble de copista del arte, a través de la cual se disponia para comprender en
profundidad la materia formada, y tomarla en el sentido mas manual del término (como
manual es el capio del conceptum, el greifen del Begriff) recorriendo de nuevo con su cuerpo
los gestos necesarios para aquella singular configuracion.

Pertenece completamente a esa constelacion “formadora” — en la reciprocidad del
formar y del ser al mismo tiempo formado — su misma vida de docente: en la instruccion
primaria, en el bachillerato, en la universidad. Una bella fotografia retrata un Dino Formaggio

. L. . 35
de veinte afios, joven maestro de primaria («una escuela que me ha hecho escuela»™"), en el
pueblito de Motta Visconti. En primer plano sobresale su mano derecha, que sostiene
expresivamente el discurso didactico que da forma y cuerpo a la ensefianza.

Dino Formaggio maestro en la escuela de educacion primaria de

Motta Visconti, afio escolar 1933-34; fotografia reproducida en

el catalogo editado por S. Giorato, (2014) L arte. 1l senso de una
vita. Disegni — acquerelli — oli — sculture, exposicion en el MAC

de Teolo, 20 de septiembre-20 de noviembre del 2014, Crocetta
del Montello, Antiga Edizioni, p. 32.

33 Cfr. Neri, Guido Davide, «Dino Formaggio uomo d’arte», en I/ canto di Seikilos, cit., pp. 131-133, aqui p.

132.
4 Formaggio, Dino (1997), «Minima personalia», Belfagor, 30 de noviembre, pp. 8-9.

Formaggio, Dino (1993), «Storia di un uomo in cammino col suo carro. Una autobiografia de Dino
Formaggio», en 1d., Riflessioni strada facendo. Un cammino verso il sociale, Milano, Mimesis, p. 20.

114

FEBRERO
2015



Raffaello necesita sus manos. Estética, técnica y ciencia del arte en Dino Formaggio | Andrea Pinotti

«Forma: formar jovenes cabezas, formar vidas, formar arte, formar maderas, hierros,
piedras, casas, mesas, libreros, rejas para las propias ventanas, puertas y esculturas en hierro

forjado, hacer nacer figuras de lienzos y colores. Bueno: esto es lo que siempre he hecho»36.

(Traductor: Andrea Coghi. Revisora: Adriana Espinoza Cervifio)

Bibliografia:

A.AV.V. (1995), «Arte y scienza nel pensiero di Dino Formaggio», en I/ canto de Seikilos.
Scritti per Dino Formaggio nell ottantesismo compleanno, Milano, Guerini, pp. 137-146.

Banfi, Antonio, (1988), Vita dell’arte. Scritti di estetica e di filosofia dell arte, Reggio
Emilia, Istituto A. Banfi; trad. esp. (1987) Filosofia del arte, Barcelona, Peninsula.

Baratono, Adelchi
- (1934) Il mondo sensibile, Messina, Principato.
- (1966), Arte e poesia, Milano, Bompiani, 1966.

Bloemacher, Anne (2011), «Raphael’s Hands», Predella, n° 29 (on line sul sito

http://www.predella.it/). 115

Croce, Benedetto FEBRERO

2015

- (1967), Storia de la estética para saggi, Bari, Laterza.

- (1990), Estética como ciencia de la espressione y linguistica generale, Milan, Adelphi, pp.
531-534

- (2002), Tesi fondamentali di un’Estetica come scienza dell'espressione e linguistica
generale, Napoli, Bibliopolis.

Dessoir, Max

- (1986), Estetica e scienza generale dell’arte, presentaciéon de D. Formaggio, Milano,
Unicopli.

- (1914), rassegna di Konrad Fiedlers Schriften iiber Kunst, Zeitschrift fiir Asthetik und
allgemeine Kunstwissenschaft, n° 9.

Fiedler, Konrad (20006), Scritti sull 'arte figurativa, Palermo, Aesthetica ed.

Formaggio, Dino

36 Ibidem, p. 17.



Raffaello necesita sus manos. Estética, técnica y ciencia del arte en Dino Formaggio | Andrea Pinotti

- (1953), Fenomenologia della técnica artistica, Milano, Nuvoletti; ried. (1978) con
prefazione di G. Scaramuzza, Parma-Lucca, Pratiche.

- (1962), Studi di estetica, Milano, Renon.

- (1962) L’idea di artisticita, Milano, Ceschina.

- (1991), I giorni dell'arte, Milano, Franco Angeli.

- (1991), Problemi di estetica, Palermo, Aesthetica.

- (1996), Filosofi dell'arte del Novecento, Milano, Guerini.

- (1997), «Minima personalia», Belfagor, 30 de noviembre.

- (1993), Riflessioni strada facendo. Un cammino verso il sociale, Milano, Mimesis.
Fontana, C., a cura di (1996), Preistoria del visibile. Paul Klee, Milano, Silvana Ed..

Giorato, S., a cura di (2014) L arte. Il senso de una vita. Disegni — acquerelli — oli — sculture,
mostra al MAC di Teolo, 20 settembre-20 novembre 2014, Crocetta del Montello, Antiga
Edizioni, 2014.

Grosse, Ernst
- (1894), Die Anfdnge der Kunst, Leipzig, Mohr;
- (1900), Kunstwissenschaftliche Studien, Tiibingen, Mohr.

Hildebrand, Adolf von (2001), Il problema della forma nell’arte figurativa, Palermo,
Aesthetica ed.

Junod, Philippe (1976), Transparence et opacité. Essai sur les fondements théoriques de I’Art
Moderne. Pour une nouvelle lecture de Konrad Fiedler, Lausanne, L’ Age d’Homme;

Lessing, Gotthold (2012), Emilia Galotti, Torino, Einaudi.

Majetschak, Stephan (1997), edit., Auge und Hand. Konrad Fiedlers Kunsttheorie im Kontext,
Miinchen, Fink.

Mallgrave, Harry F., Ikonomou, Eleftherios (1994), edits., Empathy, Form and Space.
Problems en German Aesthetics 1873-1893, Santa Monica (California), The Getty Center for
the History of Art and the Humanities;

Nietzsche, Friedrich (1986), Al di la del bene e del male, Milano, Adelphi.
Pinotti, Andrea

- (1997), a cura di, Estetica ed empatia, Milan, Guerini.

116

FEBRERO
2015



Raffaello necesita sus manos. Estética, técnica y ciencia del arte en Dino Formaggio | Andrea Pinotti

- (2001), 1l corpo dello stile. Storia dell'arte come storia dell'estetica a partire da Semper,
Riegl, Wolfflin, Milano, Mimesis.

Riegl, Alois (1953), Industria artistica tardoromana, Sansoni, Firenze.

Schmarsow, August (1905), Grundbegriffe der Kunstwissenschaft, Berlin, Gebr. Mann,
1998). para las teorias de la Einfiihlung

Scrivano, Fabrizio (1996), Lo spazio y le forme. Basi teoriche del vedere contemporaneo,
Firenze, Alinea;

Semper, Gottfried (1992), Lo stile nelle arti tecniche y tettoniche, o estética pratica, Roma-
Bari, Laterza.

Utitz, Emil (1972), Grundlegung der allgemeinen Kunstwissenschaft, Miinchen, Fink.
Wolfflin, Heinrich

- (1988), Rinascimento e barocco, Firenze, Vallecchi.

- (1948), Die klassische Kunst, Basel, Schwabe.

Worringer, Wilhelm (1985), I problemi formali del gotico, Venecia, Cluva.

117

FEBRERO
2015






L’estetica fenomenologica di Dino Formaggio | Elio Franzini

L’estetica fenomenologica di Dino Formaggio

Prof. Elio Franzini
Universita degli Studi di Milano

Sommario:

L’intenzione del presente articolo ¢
di introdurre il lettore ad alcuni aspetti
centrali della personalitd e dell’opera di
Dino Formaggio. La sua formazione nella
conosciuta Scuola di Milano, lo porta ben
presto ad avvicinarsi all’estetica e in modo
particolare a porre le basi di un’estetica
fenomenologica. Tra 1 wvari concetti
sviluppati da quest’autore, ce n’¢ sopratutto
uno, quello di “idea di artisticitd” che
Formaggio introduce nello sforzo costante
di poter comprendere come coniugare
fenomenologia ed estetica, come cio¢
applicare il metodo fenomenologico agli
orizzonti tradizionali dell’estetica, facendo
in cio agire, se non la lettera filologicamente
interpretata, lo spirito del suo maestro,
Antonio Banfi. Per altri versi, la sua opera
introduce anche un’originale
interpretazione del concetto di corpo, che
non ¢ entita “scientifica”, e neppure
“teorica”, bensi, in modo differente
dall’interpretazione di Merleau-Ponty, un
“corpo al lavoro”, che va descritto nelle sue
prassi concrete, nella fenomenologia del suo
esperire, in quelle in cui davvero abita il
comune e condiviso spazio del suo mondo.
Secondo questa interpretazione allora,
Formaggio ci propone un cuerpo che lavora
sul piano di un’arte che ¢ né frutto del genio
né stilema retorico, bensi “tecnica”, cio¢
capacita di interpretare lo spazio e di
plasmare mondi possibili.

Resumen:

La intencién de este articulo es
introducir al lector a algunos aspectos
centrales de la personalidad y la obra de
Dino Formaggio. Su formacion en la famosa
Escuela de Milan, pronto lo llevo a acercarse
a la estética y sobre todo a sentar las bases
de la estética fenomenologica. Entre las
diferentes concepciones desarrolladas por
este autor, hay una en especial, la de “idea

de artisticidad” que Formaggio introduce,
esforzandose constantemente para poder
entender como combinar la fenomenologia y
la estética, es decir como aplicar el método
fenomenologico a los horizontes
tradicionales de la estética, y reflejando en
ello, quizas sin seguirlo fielmente, pero al
menos en el espiritu, el Maestro Banfi. En
otros aspectos, su obra también introduce
una interpretacion original del concepto de
cuerpo, que no es una entidad “cientifica”, y
tampoco “tedrica”, sino, de una manera
diferente a la interpretaciéon de Merleau-
Ponty, un “cuerpo trabajando”, que debe ser
descrito en sus acciones concretas, en la
fenomenologia de sus experiencias, en
aquellas en los que realmente habita el
espacio comun y compartido de su mundo.
De acuerdo con esta interpretacion
entonces, Formaggio propone un cuerpo
que trabaja para el arte, que no es ni el
resultado del genio ni de un estilo retorico,
sino “técnica”, es decir, la capacidad de
interpretar el espacio y dar forma a mundos
posibles.

Palabras claves

Dino Formaggio, Estética fenomenologica,
Arte, Técnica, Cuerpo.

Abstract:

The intent of this article is to
introduce the reader to some central
aspects of the personality and work of Dino
Formaggio. His training at the famous
School of Milan, soon leads him to approach
the aesthetic and especially to lay the
foundations of phenomenological aesthetics.
Among the different concepts developed by
the author, there is one in particular, the
“idea of artistry” that Formaggio introduced
in the ongoing effort to understand how to
combine the phenomenology and aesthetics,
i.e. how to apply the phenomenological

119

FEBRERO
2015



L’estetica fenomenologica di Dino Formaggio | Elio Franzini

method to traditional horizons of aesthetics,
reflecting on it, maybe not faithfully, but at
least the spirit of his master, Antonio Banfi.
In other respects, his work also introduces
an original interpretation of the idea of
“body”, which is not a “scientific” and not
“theoretical” but in a different way to the
interpretation of Merleau-Ponty, a “body at
work” entity, to be described in its concrete
actions, in the phenomenology of its
experiences, in whose it actually inhabits in
the common and shared space of its world.
According to this interpretation then,
Formaggio proposes a body that works for
the art that is neither the result of genius or
a rhetorical style, but "technique", i.e. the
ability to interpret the space and to shape
possible worlds.

Keywords

Dino Formaggio, Phenomenological
Aesthetics, Art, Technique, Body.

120

FEBRERO
2015



L’estetica fenomenologica di Dino Formaggio | Elio Franzini

L’estetica fenomenologica di Dino Formaggio

Prof. Elio Franzini
Universita degli Studi di Milano

I Maestri hanno una caratteristica rilevante: non invecchiano. Su di loro, sulle loro
opere, il tempo non aggiunge scorie, bensi nuove possibilita, che 1i rendono sempre piu vivi.
E questo, credo, il caso di Dino Formaggio.

Il suo percorso di pensiero ¢ del tutto particolare, e prende avvio da una parabola
filosofica che caratterizza la filosofia italiana del Novecento, cio¢ la “Scuola di Milano”, sorta
negli Anni Trenta, intorno alla grande personalita di Antonio Banfi. Su questa Scuola sono
sorte molte mitologie, che ¢ forse bene, in un’ottica storica, un poco, e brevemente, indagare.

La Scuola di Banfi, infatti, al di 1a delle leggende, non fu mai un operoso circolo di
amici, ma un luogo di dibattito dove, accanto ad amicizie profonde e durature, a discussioni
accese ¢ feconde, si svilupparono inimicizie, personali e filosofiche, che hanno segnato, a
volte per decenni, le storie accademiche. Come scrive con molta chiarezza Fulvio Papi, la
Scuola milanese che si formo intorno alla personalita filosofica di Banfi, fu un crogiolo di
idee che attraversarono, e con frequenza portarono in Italia, le principali tendenze della
filosofia del nostro tempo, dal neokantismo alla fenomenologia, dall’esistenzialismo al
positivismo logico. Tuttavia, in senso proprio, “se per scuola si deve intendere la ripetizione,
malgrado allargata, di temi d’origine, allora non vi ¢ mai stata una scuola, e, del resto, Banfi
desiderava che ognuno tentasse a suo modo la strada della filosofia e non sopportava la
trasmissione scolare come recita universitaria™'.

Per questo motivo, proprio per uscire dall’equivoco di molte storie delle idee, che tutto
vogliono inquadrare e categorizzare, Formaggio — ed ¢ la premessa — non pud venire
banalmente inquadrato in quella che ¢, in sostanza, un’invenzione a posteriori, cio¢ la
cosiddetta “Scuola di Milano” (dove troppo diverse erano le personalita e troppo fragili i
riferimenti comuni). Formatosi senza dubbio in quel crogiolo che fu I’insegnamento di
Antonio Banfi, particolarmente vicino a Remo Cantoni, Enzo Paci, Vittorio Sereni e,
soprattutto, a colui che riteneva il miglior ingegno di quella generazione, cio¢ Giulio Preti,
Formaggio si distanziava da loro — che tra loro non si amavano sin dalla gioventu, essendo a
volte Formaggio 1’unico elemento di unione e di dialogo all’interno della Scuola — per
formazione e storia personale. Formaggio non era figlio della buona borghesia milanese, ma
veniva dalle zone piu povere della periferia: spesso, anche in scritti autobiografici, ricordava
la fame e la fabbrica in cui lavoro dall’eta di quattordici anni. Fu lavorando che, frequentando
scuole serali, si diplomo maestro. Poi, dopo aver sostenuto in un solo anno la maturita
classica, che consisteva in un esame di tutte le materie di tutti i cinque anni del ciclo, si
iscrisse a Filosofia, in quella universita di Milano, allora in corso Roma, nata da dieci anni,
dove incontro Antonio Banfi ¢ dove si laureo a soli 24 anni, nel 1938.

Siamo giunti cosi al primo punto di un percorso fenomenologico lungo e articolato.
Infatti la tesi di laurea, dedicata all’analisi della tecnica artistica, che divenne poi, dopo i

"'F. Papi, Vita e filosofia. La scuola di Milano: Banfi, Cantoni, Paci, Preti, Milano, Guerini, 1990, p. 16

121

FEBRERO
2015



L’estetica fenomenologica di Dino Formaggio | Elio Franzini

travagli della guerra e della lotta partigiana, la Fenomenologia della tecnica artistica, & opera
che non ha pari, né tra quelle dei suoi compagni di studio né nell’estetica della prima meta del
secolo. L’impostazione violentemente anticrociana, l’attenzione critica verso Gentile si
sposavano con un’analisi, certo influenzata da Banfi, dei movimenti, anche scientifici,
dell’estetica francese contemporanea, attenta alla metafisica, ma anche alla psicologia, alla
psicofisiologia, agli esiti teorici degli studi post-bergsoniani sul mondo delle arti. Il tutto
inserito tuttavia in un quadro “fenomenologico” dove Formaggio coniuga, come fara sempre
in seguito, i due sensi storici del termine fenomenologia, che ¢ sia hegeliana genesi di un’idea
che si fa sensibile sia introduzione del senso metodico del pensiero di Husserl, che cerca di
cogliere il dato essenziale dei processi e dei concetti, senza tuttavia mai perdere il legame
genetico e progettuale con una dottrina dell’esperienza. Ne esce un’opera di straordinaria
freschezza, che se ¢ manuale indispensabile per un’artista, ancora oggi illustra al filosofo il
senso di un impianto metodico all’interno del quale la fenomenologia ¢ capacita di leggere in
profondita il significato della possibilita progettuale artistica.

In tutto cido vive una straordinaria forza dialettica, con evidenza mutuata da Hegel,
dove si intende coniugare il senso spirituale dell’arte con la forza intuitiva e progettuale
dell’esperienza. Infatti, se gli allievi di Formaggio hanno preso strade diverse, credo che il
“sigillo”, e cio che oggi permette anche di identificare alcuni allievi degli allievi e di inserirli
nei medesimi rami, al di 1a di “ortodossie” che Formaggio certo né amava né richiedeva, ¢
quello di non ritenere 1’estetica qualcosa di “altro” rispetto alla filosofia, bensi uno specifico
modo di coniugare le fenomenologiche ontologie regionali, avendo ben presenti le loro
differenze di senso e struttura. Per cui Formaggio detestava le mode che attribuiscono
all’estetica strani genitivi, aggettivi concettuali o, come ¢ usanza contemporanea, prefissi a
volte inutili — tutti tentativi per portarla fuori di sé, e nessuno sa dove, se non verso facili e
ingenui precostituiti paradigmi — e ribadiva che I’estetica ¢ una teoria generale della
sensibilita e dell’esperienza, che pud divenire analisi speciale delle opere d’arte e dei processi
connessi alle forme e alla genesi dell’artistico. Entrambi gli aspetti possono avere nel
descrittivismo di una fenomenologia privata di alcuni suoi dogmi un importante fondamento,
capace di far dialogare la progettualita dell’esperienza e quella dell’arte.

Come ¢ evidente in Arte, volume del 1979, poi ripreso e piu volte ampliato,
Formaggio vuole anche essere lettore profondo della genesi e del senso ideale dei grandi
movimenti artistici che hanno costruito le forme simboliche della nostra civilta, e dei testi che
le hanno interpretate nella storia del pensiero: dai graffiti nelle grotte preistoriche ai
movimenti dell’arte concettuale, Formaggio ha saputo far emergere il senso. Questa
“emergenza” era capacita di spaziare, di mettere in dialogo i movimenti del pensiero e
dell’arte, di non chiudersi in banali paradigmi ripetuti all’infinito alla ricerca di “originalita”.

Nella rete non dogmatica in cui Formaggio si formo, in un quadro dove la filosofia
italiana cerca prima di uscire dai limiti del neoidealismo e poi, dopo la guerra, di aprirsi
progressivamente alle maggiori esperienze filosofiche europee, vi ¢ perd spazio teorico, come
gia si accennava, per dissidi all’interno dei quali il pensiero stesso si definisce e articola.
Anche in questo caso, la presenza di Banfi pud essere riscontrata, esercitando quasi un ruolo
maieutico. Come scrive ancora Papi, la filosofia ¢ per Banfi un “luogo aporetico”: “la
condizione stessa della filosofia ¢ contraddittoria poiché, per dare un’immagine, essa ¢ come

122

FEBRERO
2015



L’estetica fenomenologica di Dino Formaggio | Elio Franzini

una superficie che ha da una parte e dall’altra un uguale disegno, ma le superfici dei disegni

non coincidono mai”?.

Questa figura ¢ straordinariamente efficace non solo per disegnare il pensiero del
maestro Banfi, ma anche per illustrare il dissidio che, negli anni, separo i due principali
esponenti “estetici” della sua scuola, ovvero Luciano Anceschi e Dino Formaggio, i cui
disegni teorici non erano probabilmente cosi diversi, ma senza dubbio, vergati su parti
opposte del medesimo foglio, non potevano certo mai coincidere.

Che cosa sia un dissidio, in filosofia, ¢ forse facile dire. Rispetto a una lite, osserva
Lyotard, un dissidio ¢ un conflitto tra almeno due parti “impossibile da dirimere equamente in

mancanza di una regola di giudizio applicabile a entrambe le argomentazioni’”.

Nel caso di Anceschi e Formaggio, tale impossibilita si richiama a due medesime
“regole di giudizio” — I’eredita banfiana e I’interpretazione della fenomenologia — che tuttavia
non possono essere applicate in modo “equo”. I temi e i linguaggi appaiono simili, senza
dubbio analoghi, ma sono diversi gli “idiomi” e il significato che possono assumere.

I1 gioco per mostrare le differenze che oppongono i due regimi di frasi potrebbe durare
a lungo, ma sarebbe gioco noioso se non partisse da un presupposto indubitabile, ovvero che
la differenza nasce dall’analogia, che tuttavia mantiene sempre uno “scarto” aperto. Ed ¢ stato
qui, comunque sia nato, che il dissidio € riuscito a essere duraturo e, a tratti, violento. Non si
pud qui seguire come, nel corso del tempo, questo dissidio si & articolato. E tuttavia
importante sottolineare che esso si concentrava su una precisa lettura non solo di Banfi, ma
dell’intero significato dell’estetica fenomenologica.

In una breve nota scritta come Premessa a “Fenomenologia e scienze dell’'uomo”, dal
significativo titolo Fenomenologia e no’, la questione appare disegnata con chiarezza (e
risentita nettezza). Origine dello scritto di Formaggio furono pagine scritte da Anceschi su “il
verri” ma soprattutto la pubblicazione del libro di Carlo Gentili Nuova Fenomenologia
critica, nel 1981 (e in particolare il sottotitolo di tale Volume)s.

Dopo avere delineato le grandi tradizioni dell’estetica fenomenologica tedesca e
francese, da Fink a Ingarden, da Merleau-Ponty a Dufrenne, Formaggio scrive che, come
sempre avviene, di seguito ai grandi movimenti di pensiero possono darsi “alcuni fenomeni di
appropriazione indebita del termine, nei quali tutti possono ravvisare I’immane sforzo di volo
di qualche mosca cocchiera in cerca di blasoni di nobilta teoretica, oppure, nel migliore dei
casi, qualcosa che non riguarda alcuna forma filosofica di conoscenza, ma, se proprio si vuol
definire, sembra avere molto a che fare con quel primo e piu basso grado di conoscenza
comune che, per Spinoza, comprendeva sia il conoscere ‘per experientiam vagam’ che quello

‘ex auditu’, dal quale ogni intelletto bene indirizzato doveva, come & noto, emendarsi”.

* Ivi, p. 24.

*IF. Lyotard, I/ dissidio, Milano, Feltrinelli, 1985, p. 11.

*D. Formaggio, Premessa: fenomenologia e no, in “Fenomenologia e scienze dell’'uomo”. Quaderni del
Seminario di Filosofia delle Scienze dell’uomo diretto da D. Formaggio, 2, 1982.

> C. Gentili, Nuova fenomenologia critica. Metodi e problemi dell estetica fenomenologica italiana, Tortino,
Paravia, 1981.

% D. Formaggio, Fenomenologia e no, cit., p. 4.

123

FEBRERO
2015



L’estetica fenomenologica di Dino Formaggio | Elio Franzini

Queste parole, gia a sufficienza chiare, e senza dubbio aggressive, sono rafforzate, e in
realta precisate, nelle righe successive, dove si afferma che queste sedicenti fenomenologie
sono “fenomeni di pseudo scienza critica che non fanno né cultura né storia” e che lo studio di
Husserl non deve essere mai piegato “per qualche uso parassitario o per qualche loro
riduzione in nostra proprieta privata”’.

Cio significa che il primario interesse del pensiero di Formaggio va alla definizione
dell’estetica e, soprattutto, dei campi tematici a essa correlati. Definizione che in lui si
concentra intorno a un concetto fondamentale, che chiama idea di artisticita. E ’insistenza su
questa idea a mostrare che Dino Formaggio ha percorso per tutta la sua vita il tema dello
“statuto” dell’estetica, che ¢ un modo per dire che ha pensato alla filosofia come una singolare
metariflessione, dove perd il referente erano il mondo, le cose, i corpi. In questo quadro non
viene mai meno lo sforzo costante di interrogazione su come coniugare fenomenologia ed
estetica, come cio¢ applicare il metodo fenomenologico agli orizzonti tradizionali
dell’estetica, facendo in cid agire, se non la lettera filologicamente interpretata, lo spirito del
Maestro Banfi.

L’ispirazione banfiana che Formaggio vuole conservare viene tradita quando la si
riduce a essere metodologia critica e poetica, che non vede nell’estetica il sorgere e lo
svilupparsi di una teoria generale dell’arte. L’ambito pragmatico delle critiche e delle
poetiche “riguarda una riflessione destinata a rimanere cieca, ove fosse privata della dialettica
che la sovrasta come scienza™. Bisogna quindi distinguere un’estetica come generica attivita
critica sull’opera da un’estetica come scienza teoretica generale dell’arte, come Banfi
propugna, permettendo di dissolvere “uno dei piu grossi equivoci tipicamente ricorrente non
tanto negli studi filosofici, si badi, quanto e soprattutto in certi strati della cultura letteraria
(magari avanguardisteggiante™)’. Infatti, “I’interdisciplinarieta dell’Estetica, cosi tipica della
cultura contemporanea, non ¢ la confusione dei discorsi e dei metodi, ma, al contrario, la netta
delimitazione di un proprio metodo e di un proprio campo™'’. Il richiamo a una maggiore
“concretezza” degli studi estetici ¢ ingenuo e parziale, quando invece I’estetica, con autentica
concretezza, non la ritrova nei suoi contenuti particolari, bensi “nel grado di formalizzazione
metodologica e dunque nella consapevolezza filosofica e nel rigore teoretico che riesce ad

instaurare, come un proprio piano autonomo rispetto alla Critica™'".

Per Formaggio, ¢ dunque necessario sottolineare la presenza husserliana all’interno
della filosofia di Banfi. Per lui, infatti, il metodo fenomenologico “non ¢ mai coscienza
contemplativa di un ordine ideale di vita, ma coscienza attiva e non mai fermata o risolta
dell’interna struttura dinamica dell’esperienza e della vita”'?. D’altra parte, il suo senso ¢
quello di essere un’idea concreta che struttura un campo esperienziale, pur salvaguardandone

" vi.

¥ D. Formaggio, La morte dell’arte e ’estetica, Bologna, Il Mulino, 1983. Ma il saggio, Banfi e gli sviluppi
dell’Estetica come scienza filosofica risale al 1968.

? Ivi, pp. 234-5.

" Ivi, p. 235.

" Ivi, p. 236.

2 D. Formaggio, Studi di estetica, Milano, Renon, 1962, p. 67. Il saggio ha come titolo “Fondamenti e sviluppi
dell’Estetica di Antonio Banfi” e unisce uno scritto del 1958, pubblicato su “aut-aut”, e ’introduzione,
pubblicata nel medesimo anno, che Formaggio scrisse per 1’opera Filosofia dell arte di Banfi.

124

FEBRERO
2015



L’estetica fenomenologica di Dino Formaggio | Elio Franzini

la mobilita: “di qui lo sgorgare dell’idea dall’esperienza, del razionale dinamico ed aperto

dalla vita stessa del reale concreto, di qui la filosofia dell’arte™"”.

Di conseguenza I’intero discorso banfiano procede verso il “riconoscimento teoretico
di un piano propriamente scientifico-filosofico dell’Estetica”: piano che deve, essere sempre
piu liberato “dagli equivoci di metodi e di compiti che non gli appartengono, perché propri
delle riflessioni che, con appropriate tecniche, gia la Critica e le Poetiche coerentemente
attuano sul loro piano”'®. Banfi indica dunque una strada per 1’estetica (che Formaggio scrive
sempre con la maiuscola), che vuole superare le posizioni “essenzialistiche, normativistiche e
pragmatizzanti in genere”, comprese quelle “dissolte in empirismo o confuse nella Critica per
mal intesa concretezza”"”.

Sembra dunque che del Maestro Formaggio voglia sottolineare un preciso aspetto,
quel “tentare la sordita dell’esperienza” che Fulvio Papi, con lucida sintesi, vede come
elemento unitario del pensiero banfiano'®. Per Banfi — e sono parole come queste che possono
originare differenti letture — ¢ solo una “netta e radicale impostazione teoretica” che, guidata
da una ragione non dogmatica, pud generare “sensibilita e amore per la fresca ricchezza
dell’esperienza, per la varieta dei suoi sensi e delle sue articolazioni”'’. Ci sono in Banfi
istanze diverse: vi ¢ una teoria della ragione “che ¢ teoria delle condizioni per cui ¢ possibile
un uso non dogmatico della ragione, la sua apertura alla vita”, ma c’¢ anche “un’estetica come
teoria della liberazione del sapere estetico”, “bisogni di razionalita che sembrano trovare una
propria soddisfazione nel sapere estetico - il quale pertanto non ¢ solo qualcosa che la ragione

. . . N . . 18
giustifica e comprende, ma in certo modo ¢ esso stesso ragione in atto” .

Nella Idea di artisticita, con riflessioni in seguito riprese e integrate in La morte
dell’arte e [’estetica, Formaggio rivela dunque da un lato la sua diretta discendenza da Banfi,
essendo I’idea di artisticita una ripresa, non priva di polemica, dell’idea di esteticita del suo
Maestro, ma dall’altro tende a distaccarsene, assumendo un’assoluta autonomia di pensiero,
sottolineando come il primo aspetto della idea di artisticita sia quella di porsi, per cosi dire,
come un’idea di “campo”: un’idea non calata “sulle” cose, ma che deriva dalle cose stesse.
Come scrive Formaggio: “la legge ideale dell’universo artistico non pud che autocostruirsi
infinitamente attraverso le strutture conoscitive e operative dell’esperienza artistica in atto ed
attraverso vari livelli di riflessione”'®. Il piano trascendentale di questa idea & dunque
“esperienziale”, connesso al “farsi” del mondo dell’arte. Da qui deriva, con linguaggio e
consapevolezza fenomenologiche, che 1’idea di artisticita ¢ una forma di
“intenzionalizzazione”, che, non vuole spiegare o definire I’arte, bensi coglierne le leggi di
sviluppo intrinseco, ponendosi di fronte a essa con un atteggiamento descritto che ne colga
I’essenza concreta.

Prima ancora che nella tradizione fenomenologica, Formaggio si inserisce tuttavia, in
queste stesse affermazioni, in quella hegeliana: ed ¢ qui, in estrema sintesi, la sua differenza
essenziale dal Maestro, il suo passaggio dall’esteticita all’artisticita. L uso che Banfi, kantiano

B Tvi.

D, Formaggio, La morte dell arte e [’estetica, cit., p. 240.

15 Tvi.

'°F. Papi, op. cit., p. 21.

'" A. Banfi, I problemi di un estetica filosofica, a cura di L. Anceschi, Parenti, Milano-Firenze, 1961, p. 87.
'8 G. Scaramuzza, Sapere estetico e arte, Padova, Clesp, 1981, p. 142.

D, Formaggio, L 'idea di artisticita, Milano, Ceschina, 1962, p. 304.

125

FEBRERO
2015



L’estetica fenomenologica di Dino Formaggio | Elio Franzini

e simmeliano, faceva di Hegel era, per cosi dire, “retorico”, essendo Kant il punto di
riferimento essenziale. Nella sua interpretazione della banfiana “idea di esteticita”, Hegel ¢
I’immagine di un’idea di filosofia che non pud dimenticare la dialettica e la sua forza
propulsiva. E che, al tempo stesso, riesce a coniugare il senso spirituale dell’arte con la forza
intuitiva e progettuale dell’esperienza. E su questo piano, e con questa consapevolezza, che
Formaggio, incrocia il discorso della fenomenologia, di una fenomenologia che lui stesso
definiva non dogmatica e che si pone all’interno della direttrice aperta da Merleu-Ponty, cio¢
in una chiave di lettura “genetica” della fenomenologia, senza che essa mai diventi banale
descrizione di enti o pratica di personalistiche metafisiche. In Formaggio appare una nozione
che non ¢ centrale neppure nel pensiero banfiano, quella di “corpo”, che deriva da Husserl e
da Merleau-Ponty, ma che tuttavia, invece di rivolgersi all’Essere, o a una forte prospettiva
ontologica, come accade in Francia, coglie il “dialetizzarsi” della prassi corporea, che diviene
un “corpo al lavoro”, che va descritto nelle sue prassi concrete, in quelle in cui davvero abita
il comune e condiviso spazio del suo mondo.

Esistono, come ¢ noto, molte eresie nella tradizione fenomenologica. Ma sarebbe
errato identificare quella piu importante con il pensiero di Heidegger. L’eresia originaria ¢
infatti quella generata da coloro — e sono in molti — che non apprezzando il supposto
idealismo presente nel primo volume di Idee per una filosofia fenomenologica e una
fenomenologia pura, pubblicato nel 1913, accentuano il divario tra questo testo e le Ricerche
logiche, che risalgono al 1900-1. Sul piano strettamente filosofico questa eresia deriva, come
spesso accade, da un errore interpretativo (non c¢’¢ nessun io “idealistico” in Husserl, al di 1a
della non sempre efficacia terminologia) e dal caso (al primo volume ne sarebbe dovuto
seguire almeno un altro, che invece varie vicende fecero pubblicare solo postumo), ma fu
devastante, dal momento che ¢ con essa che si manifesta una duplice visione della
fenomenologia, di chi cio¢ la vede come “metodo” e di chi invece ne accetta il valore
costruttivo, comprendendo che il metodo intenzionale delineato nelle Ricerche logiche deve
trovare orizzonti epistemologici di applicazione, in cui I’operativita del soggetto non puo
essere dimenticata.

Se Heidegger e, con infinta minor sapienza, alcuni degli stessi primi allievi di Husserl,
scelgono la prima via, sviluppandola nel quadro di una statica ontologia, variamente
coniugata, i francesi andranno in direzione diversa. Sarebbe infatti un grave errore ritenere
che Merleu-Ponty accusi Husserl di “idealismo”: ¢ filosofo troppo raffinato, e troppo
conoscitore degli allora inediti manoscritti che origineranno il secondo volume di /dee, per
cadere in tale banalita. Il suo presupposto, senz’altro influenzato dal “clima” heideggeriano,
ma da esso indipendente nel metodo e nella prassi, ¢ che il soggetto non puod essere astratto,
puro, e via dicendo, dal momento che ¢ sempre “in situazione mondana”, nel mondo, abitando
un comune orizzonte spazio-temporale. In questa strada Merleau-Ponty utilizza proprio
Husserl, e la nozione di Leib, di corpo vivo, che ¢ essenziale nel secondo volume di Idee.

Questa nozione, descritta in dialogo costante con dimensioni scientifiche legate in
primo luogo alla psicologia e alla psicofisiologia, conduce, gia nella parte conclusiva della
Fenomenologia della percezione, a esiti ontologici distanti dalla prospettiva husserliana
(anche nel linguaggio con cui sono manifestati). Tuttavia, lo si ribadisce, le premesse
descrittive conducono su una nozione di corporeitd che sarebbe impensabile senza una
comprensione profonda degli scritti di Husserl.

126

FEBRERO
2015



L’estetica fenomenologica di Dino Formaggio | Elio Franzini

Il pensiero di Dino Formaggio, pur su questa strada, rifiuta tuttavia che dal corpo si
passi all’Essere (o a quella che Dufrenne chiama “Natura naturante”): passaggio in effetti
“inutile” nel quadro di un contesto descrittivo, che rende inutilmente “originale” una
prospettiva che regge anche se non si afferma che la carne del corpo e la carne del mondo
sono un’unica e medesima carne. La volonta di determinare una “Verita” — e qui vi ¢ forse
I’autentico senso unitario di quella che ¢ stata a posteriori chiamata “Scuola di Milano” — ¢
un’esigenza comprensibile, ma che ¢ spinta o da volonta teologica pit 0 meno mascherata o
da problematiche psicologiche, e dunque individuali. Esigenza, dunque, di cui non tener conto
in sede teorica.

Il corpo, per Formaggio, non ¢ entita “scientifica”, e neppure “teorica”, pur con tutti i
distinguo e le raffinatezze che anche Merleau-Ponty mette in atto, bensi un “corpo al lavoro”,
che va descritto nelle sue prassi concrete, nella fenomenologia del suo esperire, in quelle in
cui davvero abita il comune e condiviso spazio del suo mondo.

Questa posizione ¢ notoriamente presente sin dalla tesi di laurea di Formaggio, che
dara poi vita a quello straordinario volume che ¢ la Fenomenologia della tecnica artistica.
Straordinario, in prima istanza, sul piano della metodologia storica: dimostra cio¢, a chi lo
sappia leggere, che “fare fenomenologia” non ¢ questione teorica, tentativo di trovare
“spiegazioni”, ma capacita di “descrivere i fenomeni”, anche se il punto di partenza sono
autori lontani dalla tradizione della fenomenologia. Ma straordinario, poi, anche perché il
corpo che viene descritto ¢ un corpo che lavora sul piano di un’arte che ¢ né frutto del genio
né stilema retorico, bensi “tecnica”, cio¢ capacita di interpretare lo spazio, di plasmare mondi
possibili. Il corpo di Formaggio ¢ un corpo che, nell’arte, seguendo alcune indicazioni di
Baudrillard, non uccide I’arte stessa per fanatismo iconoclastico, espellendone 1I’immagine e
I’immaginazione, bensi plasma in direzione concreta le potenzialita di un’immaginazione che
¢ anche, al tempo stesso, percezione e memoria™.

L’arte, osserva Formaggio, non ¢ mai stata I’esercizio futile di una “domenicalita dei
valori”: al contrario ¢ sempre stata “un alto esercizio di vita, di comunione di vita: e, come
tale, un rischio e un progetto”. Il corpo che Formaggio presenta e descrive ¢ allora un corpo
progettuale e che in questo senso diviene con il suo spazio. Il corpo, si sa, tutti i corpi, sono
destinati a morire, cio¢ a “liberare uno spazio”: il suo senso, che ¢ costante sfida alla morte, ¢
la capacita di porsi come progetto che riempie sempre di nuovo gli spazi del mondo, che
lascia “cose”, che interpreta con azioni finalizzate la densita che abita. Qui “la vita si vive
come pensiero creativo originario e sensibile ed il pensiero si fa rischiosa prova di presenza, e

quasi testimonianza vivente, della propria incarnazione corporea’'.

In questa direzione il corpo, il corpo tecnico, artistico, progettuale, capace di
interpretare attraverso oggetti il proprio spazio-tempo, ¢ inseparabile dal lavoro, da quella
“umilta del finito”** che troppo spesso ha dimenticato, e che si traduce in una concreta teoria
della corporeita, che non ¢ mistica rovesciata, tanto meno deriva fisiologistica, bensi orizzonte
comunicativo. Si considerino, per esempio, le pagine che Formaggio dedica a Piero della
Francesca e al problema della prospettiva: senza dubbio, rileva, ¢ questione “scientifica”, ma
non ¢ Il'unico modo possibile per dare I’illusione della terza dimensione, bensi,
semplicemente, il piu “euclideo”. Di conseguenza, il suo elemento importante, quello che lo

2 SjvedaD.F ormaggio, Problemi di estetica, Palermo, Aesthetica edizioni, 1991.
2p. Formaggio, La morte dell’arte e [’estetica, Bologna, Mulino, 1983, p. 290.
25 -

Ivi, p. 289.

127

FEBRERO
2015



L’estetica fenomenologica di Dino Formaggio | Elio Franzini

differenzia dalle illusionistiche pitture pompeiane tanto disprezzate da Florenskij, ¢ che tale
dimensione scientifica nasce dal ritmo, dal “ritmo del corpo in movimento”: “la sua
teorizzazione segna dunque la teorizzazione del moto avanzante dell’'uomo (e della sua
visione)”, coincidendo “con la suprema esaltazione dell’'uomo che come corpo naturale entra

nel mondo™?,

Formaggio comprende cosi, interpretando 1’aforisma novalisiano in cui si dice che “le
tre dimensioni sono il risultato della riduzione di infinite dimensioni”, che di per s¢ la
prospettiva ¢ una “riduzione”, una “operazione di semplificazione e di scelta” che “si
appoggia alle coordinate di uno spazio euclideo per trovare una riduzione elementare di quelle
dimensioni, per cristallizzarle e polirle geometricamente, e cosi fermare per sempre e ordinare
scientificamente, secondo numeri e rapporti, I’inafferrabile fuga qualitativa delle cose”*. E” il
lavoro del corpo che permette di operare, nell’arte, il superamento di tale cristallizzazione, di
inserirla all’interno di quella dimensione in cui ’arte sviluppa la propria progettualita

diacronica.

Il percorso che conduce dall’ottica medievale alla prospettiva non ¢ quindi
quell’astratto quadro teleologico disegnato da Panofsky, in cui la forma simbolica ¢ priva di
corpo ed esperienza, bensi ¢, in prima istanza, la coscienza di un lavoro che sta modificando i
suoi parametri di definizione, cio¢ la lotta della pittura “per sollevarsi dal terreno delle arti
meccaniche in cui per secoli era stata tenuta ed assurgere alla dignita di arte o scienza
liberale”®. Questo ideale & particolarmente evidente in Piero della Francesca, dove la
prospettiva non solo tende a perdere ogni dimensione empirica, ancora presente in Alberti, ma
si trasforma in un ideale di cultura dove “I’'uomo si scopre e si pone come asse immobile
dell’intero sistema della rappresentazione del mondo””°. Tuttavia, aggiunge Formaggio,
malgrado queste essenziali acquisizioni scientifiche e culturali, la prospettiva non ¢ solo
questo, bensi un modello di interpretazione organica della spazialita, che intende porre i
particolari nel quadro di un universo continuo. Non ¢ un’interpretazione “idealistica” del
mondo, bensi, pur nel contesto di una riduzione a spazio geometrico dello spazio
psicofisiologico, il tentativo di restituire il mondo a una sua realta profonda, che porta tuttavia
con s¢ “I’esperienza di un’assenza”: “l’assenza di quel tempo-anima esistenziale che
commuove e drammatizza la persona come possibilita e come progetto, come angoscia e
come azione assurda™’.

E’ questa possibilita progettuale che, sia pure in modo paradossale, e in negativo,
anche la geometrica e oggettiva prospettiva di Piero permette di esperire, facendo
comprendere come il lavoro che I’arte conduce sullo spazio, attraverso i tentativi costanti di
rappresentarlo, continui progressivamente operando per distruggere, come accade negli ultimi
due secoli, la sua perfetta costruzione tridimensionale, senza tuttavia cancellarne la forza
simbolica. Forza che in tale possibilita progettuale, che ha nell’esperienza corporea il suo
motore mobile, mantiene viva quella sua “unita”, che si traduce proprio nella varieta
costitutiva del simbolico. Per cui, anche il realismo cosmico di Piero non ¢ un principio
trascendente, bensi un modo per interpretare 1’unitd ‘“naturale e umana del cosmo,

* D. Formaggio, L esteticita tra scienza e vita nella prospettiva di Piero della Francesca, in D. Formaggio,
Studi di estetica, Milano, Renon, 1962, p. 154.

* Ivi, p. 155.

> Ivi, p. 159.

0 Ivi, p. 161.

7 Ivi, p. 170.

128

FEBRERO
2015



L’estetica fenomenologica di Dino Formaggio | Elio Franzini

dell’universo, delle sue leggi”, in cui il modo d’essere delle figure umane ¢ “lo stare, il pesare
verticale, I’inesorabile gravitare che lega ogni corpo reale con tutti gli altri corpi fino al centro
della terra™®. Senza dubbio in lui il cosmo ¢ spazio universale e omogeneo, retto da leggi
matematiche: ma questo spazio, come peraltro in parte sara anche in Newton, ¢ retto da una
natura ermetica e la perfezione che si cerca ¢ volonta di un possesso del reale come pensiero
e, soprattutto, come tecnica, come lavoro.

Possibilita progettuale ¢ allora comprendere come il simbolo, attraverso ’arte, nasca
con un lavoro di scavo nelle pieghe delle cose, alla ricerca di un terreno in cui cid che
chiamiamo arte e scienza siano ugualmente radicati: per Piero, come per Klee o per Valéry,
“I’artista ¢ colui che ritorna sulla creazione e la porta avanti, ne tenta le vie di un possibile
reale”®. Se infatti non si vuole ridurre la prospettiva a un espediente ottico-geometrico, come
appunto non vuole fare Piero, ma la si usa come modo per interpretare lo spazio facendo di
esso sia un terreno di esperienza sia una visione del mondo, lo spirito progettuale e genetico
va nella medesima direzione. Klee “sa che il mondo non ¢ il mondo delle cose gia date, degli

PN . . g . . . 9530
schemi gia fissati, ma del loro porsi dinamico, del loro percettivo continuo generarsi”".

Non vi € cosi, tra certe figure artistiche, un legame storico o teorico, bensi un comune
progetto simbolico fondato sulla volonta tecnica di porre I’arte come interpretazione del
nostro comune e condiviso spazio-tempo. Gia in Piero I’arte “esce dall’equilibrio della sua
raggiunta perfezione matematica e si contamina col demoniaco psicologico e con la ricerca
naturalistica sperimentale’'. Per tale motivo, come avrebbe detto Florenskij, la prospettiva
non ¢ soltanto il gioco ottico degli affreschi di Pompei, ma ha in sé la possibilita del suo
rovesciamento: ¢ una “tecnica” che sempre svela la propria interna tensione, “esplorazione e
violazione insieme della divina natura™?. Tecnica che diviene possibilita progettuale artistica,

. . . 33
la cui “freccia” viene “scoccata dal corpo™”.

Il corpo, in conclusione, ¢ la logica stessa della possibilita progettuale che 1’arte, con
la sua forza simbolica, esprime: un corpo che ¢ in primo luogo capacita di orientarsi nello
spazio-tempo e, in questo lavoro, di ordinarne la rappresentazione, finalizzata a una sua
conoscenza, a una sua progressiva manipolazione attraverso la tecnica, il lavoro, la prassi. Il
rischio di cadere in una “retorica della corporeitd” viene sempre corso. Per tale motivo si
tratta di comprendere che 1’arte non ¢ mai un progetto astratto, bensi un processo con dei
limiti, dati dal materiale e dalla nostra stessa struttura corporea e fisiologica, oltre che dai
contesti culturali che viviamo. In tali limiti, tuttavia, la questione della “rappresentazione del
mondo” non ¢ un gioco autoreferenziale, bensi I’illustrazione dei modi per ricavare da esso
conoscenze, che sviluppino, su vari piani, la nostra capacita di manipolarlo, ovvero di trarne
qualita, di comprenderne il tessuto vivente, in cui si svolge la nostra stessa vita.
“Rappresentare” puo essere un porre a distanza: ma la cornice attraverso cui guardiamo il
mondo ¢ anche, suo tramite, tentativo per delimitare la comprensione, sviluppandola in
progetti.

* Ivi, p. 171.

¥ D. Formaggio, La genesi dei mondi possibili in Paul Klee, in Ivi, p. 229.
0 Ivi, p. 230.

D, Formaggio, Arte, Milano, Mondadori, 1981, p. 54.

2 Ivi.

3 Ivi, p. 93.

129

FEBRERO
2015



L’estetica fenomenologica di Dino Formaggio | Elio Franzini

Cosi, 'interpretazione progettuale artistica ¢ il segno di un’interpretazione in cui il
corpo porta la propria spazio-temporalita, sulla scia di Merleau-Ponty, ai limiti delle proprie
stesse possibilita, superando i confini stessi del visibile. Questo processo-progetto in cui si
realizza la coscienza artistica, attraverso figure e momenti della storia, si sviluppa come
lavoro, con tutte le contraddizioni e aporie che il lavoro porta con s¢**, volendo cio¢ essere
una “liberazione” del lavoro, che ne rigetta le dimensioni alienanti, teorizzando la prassi non
come calcolo o manipolazione ripetitiva e meccanica, bensi come “una pregnanza libera,

inventiva e liberatoria, di sapere e di fare™.

E’ chiaro che queste parole riflettono ascendenze del giovane Marx, ricordando anche
alcuni passi di Marcuse o di Baudrillard: in quanto tali si pongono in un periodo di per sé
“datato” della filosofia occidentale. D’altra parte, il discorso, dal momento che Formaggio
sempre rifiuta una sua riduttiva “ideologizzazione”, pud anche fermarsi a un livello
precategoriale, cercando di comprendere la genesi di una dimensione che, prima delle
costruzioni ideologiche, ¢ modalita rappresentativa, strada per I’interpretazione del proprio
spazio circostante. L’arte, pur non potendosi porre come paradigma del lavoro, ¢ tuttavia una
via per comprendere come un corpo in azione, che si fa prassi operativa, sia in grado di essere
protagonista di una trasformazione del mondo che da un lato ne scopre qualita e, dall’altro, in
tale prassi, rivela se stesso come dimensione percettiva, memorativa e immaginativa.

In arte, come gia si ¢ osservato, il lavoro ¢ la tecnica, un lavoro che lo ¢ nel senso
pieno del termine, con tutte le antinomie, anche sociali, che vi sono nella quotidianita, che si
presenta come divenire qualitativo, che svela di conseguenza le potenzialita connesse sia al
mondo dell’opera sia dei corpi che la costruiscono e recepiscono. L’atto della progettualita
artistica ¢, nella sua stratificazione di significati, un atto intersoggettivo e nel suo implicare
decisioni e scelte che riguardano senza dubbio la produzione di oggetti, ¢ sempre inserito in
una piu vasta prassi sociale e deve venire pensato, come era in Piero, ma anche in Klee, al di
fuori del suo “vestito festivo” dal momento che “non appartiene al giorno del riposo, ma alla

concretezza lottata dei giorni lavorativi™®.

Un lavoro che vuole dunque essere “‘comunicazione”, non necessariamente verbale, e
che ha nel corpo il suo protagonista: “I’atto di comunione del senso ¢ un vertice della prassi di
tutte le strutture intuitive di percezione, di memoria, di immaginazione, che il corpo vive nel
mondo da cui emerge, non la sua diluizione in formule discorsive™’. L’intelligenza artistica,
osserva Formaggio, quella che permette di attraversare le storia delle opere senza farsi da essa
travolgere, si genera nella metis del corpo, in quell’astuzia ermetica, interpretativa e
produttiva che questa parola significa nella Grecia classica.

La conclusione ¢ che non vi pud essere una teoria dell’arte senza una teoria
fenomenologica del corpo. Non, banalmente, perché ¢ il corpo che “produce”, ma in quanto il
lavoro che nell’arte il corpo mette in opera raccoglie in sé tutte quelle aporie che, rendendo
possibile una sua “fenomenologia”, cio¢ una descrizione dei suoi aspetti, dei suoi strati, delle
sue variazioni qualitative, dei suoi ostacoli materici, delle sue prospettive, lineari,
immaginarie o rovesciate, vieta tuttavia una “spiegazione”, una prospettiva unica, una
definizione risolvibile in una logica lineare. La logica della prassi intuitiva corporea che ¢ al

** Si veda Ivi, pp. 140 sgg.
> Ivi, pp. 149-50.

% Ivi, p. 160.

T Ivi, p. 174.

130

FEBRERO
2015



L’estetica fenomenologica di Dino Formaggio | Elio Franzini

lavoro nell’arte ¢ una logica diversa, ed ¢ quella della metis, che raccoglie in sé percorsi irti
di contraddizioni ed aporie, cercando di uscire da esse con un’astuzia che si traduce in
possibilita concreta, in progetto, in opera. Senza dimenticare, quindi, che il corpo ¢ ricco di
possibilita interpretativa e simbolica perché ¢ esso stesso simbolo, cio¢ realta lacerata da una
frattura che non si ricompone, e dove il rinvio ¢ frutto di senso che sempre rinasce. Il corpo ¢
infatti carenza, fragilita, fame, desiderio, morte, finitezza. Ma ¢ anche trasformazione,
metamorfosi, costruzione, progetto. Il corpo “sa la propria finitezza, il proprio destino di
morte fin dal suo primo giorno, ma conosce anche, in questa sua consapevolezza, la propria
potenza di seminatore di segni e di simboli da gettare a piene mani nel mondo per vivere, in
questo suo gettarsi oltre, nei segni e nelle opere d’arte 1’'unica immortalitd che gli sia

consentita™®,

Tutto cio, e ’arte lo ricorda, non ¢ il frutto del caso, né il risultato di una mistica, bensi
un percorso della fenomenologia, che svela il progetto simbolico nelle pieghe delle sue stesse
fratture. Tale progetto ¢ nel contraddittorio lavoro di una corporeita, sociale piu che
individuale, dove si mette in gioco non una suprema entita ontologica, bensi il comune piano
di sensibilita intuitiva tra lo spazio-tempo corporeo e quello del mondo.

La rappresentazione artistica dello spazio ha sviluppato nel corso del tempo le sue
“tecniche”, e lo ha fatto in un’ottica che non ¢ monologica, ma che coglie in questo lavoro del
corpo che nella tecnica diviene progetto, il senso stesso della tecnica artistica come
esplicitazione fenomenologica delle relazioni possibili del rapporto prassi-natura: “qui si ha a
che fare con la possibilita e il progetto, cio¢ con gli aloni dei possibili che si alzano in mezzo
e intorno alle cose reali e con la progettualita che vi si immerge, vi opera trasformazioni

materiali e simboliche”’.

Questa esigenza, per chiudere il cerchio aperto all’avvio, non pud dunque disperdersi
nella “vaghezza degli umanesimi letterari”, che si traducono in poetiche e retoriche: di fronte
a esse, “in modo diametralmente opposto”, si staglia un’istanza fenomenologica “come analisi
dei vissuti intenzionali di coscienza nelle costituzioni estetiche, corporee e preriflessive, cosi
come emergono dal mondo della vita”*’. Per Formaggio il “logos del mondo estetico”, di cui
Husserl parla in Logica formale e trascendentale, passa attraverso la logica costitutiva della
corporeita — condizione di possibilita per ogni operare prassistico e progettuale.

E in questa visione che per Formaggio la tradizione fenomenologica si inserisce con
nettezza. Ingarden si guarda bene dal considerare la specificita delle opere o degli autori
letterari e cerca invece di delineare ’essenza concreta dell’opera letteraria in generale.
Merleau-Ponty stesso, quando scrive su Cézanne, ¢ interessato a spezzare il paradigma
cartesiano, e a giungere a una definizione concettuale del precategoriale, non certo a delineare
le linee direttrici di una vicenda artistica.

Nella prospettiva di Formaggio, anche 1a dove si respingono, seguendo le indicazioni
della fenomenologia francese, i riferimenti all’io trascendentale, la descrizione non si rivolge
cosi a particolari piani descrittivi, alla ricerca di una idea che “fonda”, nell’interpretazione, il
senso situazionale delle cose, bensi si mira a una fondazione trascendentale dell’estetico, al

385 -
Ivi, p. 228

¥P. Formaggio, Fenomenologia della tecnica artistica, Parma, Pratiche, 1978, p. 299.

*0D. Formaggio, Fenomenologia e no, cit., pp. 5-6.

131

FEBRERO
2015



L’estetica fenomenologica di Dino Formaggio | Elio Franzini

suo logos, al senso di una prospettiva precategoriale di cui si devono sempre di nuovo cercare
le condizioni di possibilita.

Bibliografia:

Banfi, A. (1961), I problemi di un’estetica filosofica, a cura di L. Anceschi, Parenti, Milano-
Firenze.

Formaggio, D.:

- (1962), Studi di estetica, Milano, Renon.

- (1978), Fenomenologia della tecnica artistica, Parma, Pratiche.

- (1981), Arte, Milano, Mondadori.

- (1982), Premessa: fenomenologia e no, in “Fenomenologia e scienze dell’'uomo”. Quaderni
del Seminario di Filosofia delle Scienze dell’uomo diretto da D. Formaggio, 2.

- (1983), La morte dell arte e [’estetica, Bologna, I1 Mulino.

D. Formaggio, (19962), L idea di artisticita, Milano, Ceschina.

- (1991), Problemi di estetica, Palermo, Aesthetica edizioni.

Gentili, C. (1981), Nuova fenomenologia critica. Metodi e problemi dell’estetica
fenomenologica italiana, Torino, Paravia.

Papi, F (1990), Vita e filosofia. La scuola di Milano: Banfi, Cantoni, Paci, Preti, Milano,
Guerini.

Lyotard, J. F. (1985), 1l dissidio, Milano, Feltrinelli.

Scaramuzza, G. (1981) Sapere estetico e arte, Padova, Clesp.

132

FEBRERO
2015



La estética fenomenoldgica de Dino Formaggio | Elio Franzini

La estética fenomenologica de Dino Formaggio

Prof. Elio Franzini
Universita degli Studi di Milano

Los Maestros tienen una caracteristica relevante: nunca envejecen. En ellos, en su
trabajo, el tiempo no afiade residuos, sino nuevas posibilidades, lo que los hace siempre mas
vivos. Esto, creo yo, es el caso de Dino Formaggio.

Su camino intelectual es muy peculiar y comienza con una parabola filosofica que
define a la filosofia italiana del siglo XX, es decir, a la “Escuela de Milan”, surgida en los
afios Treinta, en torno a la gran personalidad de Antonio Banfi. Sobre esta escuela nacieron
muchos mitos, que tal vez sea bueno, en una perspectiva histérica, investigar brevemente.

La Escuela de Banfi, de hecho, mas alla de las leyendas, nunca fue un circulo activo
de amigos, sino un foro en el que, junto con las amistades profundas y duraderas, con
acaloradas y fructiferas discusiones, se desarrollaron antipatias, personales y filosoficas, que
marcaron durante décadas, historias académicas. Como escribe muy claramente Fulvio Papi,
la Escuela milanesa que se form6 en torno a la figura filoséfica de Banfi, fue un crisol de
ideas que cruzaron, y con frecuencia llevaron a Italia, las principales tendencias de la filosofia
de nuestro tiempo, desde el neo-kantismo a la fenomenologia, del existencialismo al
positivismo légico. Sin embargo, en el sentido real, “si por escuela ha de entenderse la
repeticion, si bien amplificada, de temas de origen, entonces nunca ha habido una escuela, y,
por otra parte, Banfi queria que cada uno tomara a su manera el camino de la filosofia y no

. ., . . . . . 1
soportaba que la trasmision escolar se pareciera a un recital universitario™ .

Por esta razon, s6lo para salir del malentendido de muchas historias de las ideas, que
lo Uinico que quieren es enmarcar y categorizar, Formaggio - y ésta es nuestra premisa - no
puede ser trivialmente enmarcado en lo que es esencialmente una invencion a posteriori, es
decir, la llamada “Escuela de Milan” (donde las personalidades eran demasiado diferentes y
demasiado fragiles las referencias comunes). Formado sin duda en aquel crisol que fue la
ensefianza de Antonio Banfi, particularmente cerca de Remo Cantoni, Enzo Paci, Vittorio
Sereni, y especialmente a aquel que consideraba el mayor talento de esa generacion, Giulio
Preti, Formaggio se distinguia de ellos — que entre ellos no se querian desde su juventud,
siendo éste a veces el Unico elemento unificador y de didlogo dentro de la Escuela — por
formacion e historia personal. Formaggio no era el hijo de la clase media milanesa, sino
provenia de las zonas mds pobres de la periferia: a menudo, incluso en algunos escritos
autobiograficos, recordaba el hambre y la fabrica donde trabajé desde los catorce afios. Fue
durante el trabajo, que estudiando en la escuela nocturna, se gradué6 como maestro. Entonces,
después de pasar el bachillerato en un afio, con un examen sobre todas las materias de un ciclo
normal de cinco afios, se inscribio a la Licenciatura en Filosofia, en aquella Universidad de
Miléan, que entonces estaba en Avenida Roma, fundada una década antes, donde conocio a
Antonio Banfi y donde se gradu6 a la edad de 24 aios, en 1938.

Asi llegamos al primer punto de una trayectoria fenomenologica larga y compleja. De
hecho, la tesis de licenciatura, dirigida al andlisis de la técnica artistica, que se convirtio,
después de las penurias de la guerra y de la resistencia, en la Fenomenologia della tecnica

" Papi, F. (1990), Vita e filosofia. La scuola di Milano: Banfi, Cantoni, Paci, Preti, Milano, Guerini, x, p. 16.

133

FEBRERO
2015



La estética fenomenoldgica de Dino Formaggio | Elio Franzini

artistica, es una obra que no tiene igual, ni entre las de sus compafieros de estudio ni en la
estética de la primera mitad del siglo. El planteamiento violentamente anticrociano, la
atencion critica hacia Gentile se casaban con el analisis, por supuesto influenciada por Banfi,
de los movimientos, incluso cientificos, de la estética francesa contemporanea, dedicada a la
metafisica, pero también a la psicologia, a la psicofisiologia y a los resultados teoricos de los
estudios post-bergsonianos sobre el mundo de las artes. Sin embargo, todo ello envuelto en un
marco “fenomenoldgico” donde Formaggio mezcla, asi como lo hard siempre a partir de
entonces, los dos sentidos historicos del término fenomenologia, que es a la vez génesis
hegeliana de una idea que se hace sensible e introduccion del sentido metodologico del
pensamiento de Husserl, que busca comprender el dato esencial de los procesos y conceptos,
sin perder nunca el vinculo genético y prospectivo con una doctrina de la experiencia.

El resultado es una obra de extraordinaria frescura, que si bien es un manual
indispensable para un artista, todavia hoy ensefia también al filésofo el sentido de un sistema
metodoldgico en el que la fenomenologia representa la capacidad de leer en profundidad el
sentido de la posibilidad de la misma produccion artistica.

En todo esto vive una fuerza dialéctica extraordinaria, claramente tomada de Hegel,
donde se pretende combinar el significado espiritual del arte con la fuerza intuitiva y
prospectiva de la experiencia. De hecho, si los estudiantes de Formaggio tomaron caminos
diferentes, creo que el “sello”, y lo que ahora, también permite identificar a algunos de los
estudiantes e insertarlos en las mismas ramas, mas alld de “ortodoxias” que Formaggio por
cierto no amaba y ni exigia, es el hecho de no considerar la estética como algo “otro” respecto
a la filosofia, sino mas bien una forma especifica de combinar las ontologias regionales
fenomenolodgicas, teniendo bien en cuenta sus diferencias de sentido y estructura. Asi que
Formaggio detestaba las modas que le confieren a la estética extrafios genitivos, adjetivos
conceptuales o, como es costumbre hoy en dia, prefijos a veces innecesarios — que son todos
intentos de sacarla de si misma, para llevarla quién sabe a donde, sino hacia algunos
paradigmas faciles, ingenuos y preestablecidos — y reiteraba que la estética es una teoria
general de la sensibilidad y la experiencia, que puede convertirse en un analisis especial de las
obras de arte y de los procesos asociados a la formas, y la génesis de lo artistico. Ambos
aspectos pueden tener una base importante en una fenomenologia descriptiva privada de
ciertos dogmas, capaz de poner en comunicacion la naturaleza planificadora de la experiencia
y aquella del arte.

Como es evidente en Arte, texto del 1979, retomado y ampliado varias veces,
Formaggio quiere también ser profundo lector de la génesis y del sentido ideal de los
principales movimientos artisticos que han construido las formas simbolicas de nuestra
civilizacioén, y los textos que las han interpretado en la historia del pensamiento: de las
pinturas en las cuevas prehistdricas a los movimientos del arte conceptual, Formaggio ha sido
capaz de hacer emerger el sentido. Esta “emergencia” era la capacidad de vagar, de crear un
didlogo entre los movimientos del pensamiento y del arte, de no encerrarse en paradigmas
triviales repetidos sin cesar, en busca de “originalidad”.

En la red anti-dogmatica en la que Formaggio se formd, en un contexto donde la
filosofia italiana primero trata de ir mas alld de los limites del neo-idealismo y luego, después
de la guerra, de abrirse poco a poco a las mayores experiencias filoséficas europeas, hay un
espacio tedrico, como ya se aludia, para los desacuerdos dentro los cuales el pensamiento
mismo se define y articula. Incluso en este caso, la presencia de Banfi se puede encontrar,

134

FEBRERO
2015



La estética fenomenoldgica de Dino Formaggio | Elio Franzini

ejerciendo casi un papel mayéutico. Como escribe otra vez Papi, la filosofia es para Banfi un
“lugar aporético”: “la condicién misma de la filosofia es contradictoria ya que, para usar una
imagen, ésta es como una superficie que tiene por un lado y por el otro un disefio similar, pero

. . . )
las superficies de los dibujos nunca coinciden™.

Esta imagen es muy eficaz no s6lo para describir el pensamiento del maestro Banfi,
sino también para ilustrar el conflicto que a lo largo de los afios, alejo a los dos principales
exponentes de la “estética” de su escuela, Luciano Anceschi y Dino Formaggio, cuyos
planteamientos tedricos probablemente no eran muy diferentes, pero sin duda, escritos en las
caras opuestas de la misma hoja, ciertamente nunca podian coincidir.

(Qué es un conflicto en la filosofia?, tal vez sea facil de decir. En comparacion con un
pleito, dice Lyotard, un conflicto es una contienda entre al menos dos partes que “no puede
ser resuelta de manera justa en la ausencia de una regla de juicio aplicable a ambos
argumentos™.

En el caso de Anceschi y Formaggio, esta imposibilidad se refiere a dos idénticas
“reglas de juzgar” — el legado banfiano y la interpretacion de la fenomenologia — que, sin
embargo, no se pueden aplicar de manera igual. Los temas y los lenguajes parecen ser
similares, sin duda analogos, pero son diferentes los “idiomas” y el significado que puedan
tener.

El juego para mostrar las diferencias que contraponen los dos regimenes de oraciones
podria durar mucho tiempo, pero seria aburrido si el juego no partiera de una premisa
innegable, es decir, que la diferencia proviene de la analogia, y a pesar de eso, mantiene una
brecha abierta. Y fue aqui, a pesar de como nacid, que el conflicto logréo durar mucho y, en
ocasiones, ser violento. No podemos seguir aqui la articulaciéon en el tiempo, de dicho
conflicto. Sin embargo, es importante sefialar que se centr6 en una lectura precisa no solo de
Banfi, sino del sentido total de la estética fenomenologica.

En una breve nota escrita como prologo a Fenomenologia e scienze dell’uomo,
titulado de manera significativa Fenomenologia e no®, el problema esta dibujado con claridad
(y resentida lucidez). Las razones que originaron el texto de Formaggio, fueron unas paginas
de Anceschi en “El Verri” y ademas, sobre todo la publicacion del libro de Carlo Gentili
Nuova Fenomenologia critica en 1981 (y en particular, el subtitulo de este volumen)”.

Después de esbozar las grandes tradiciones de la estética fenomenologica alemana y
francesa, de Fink a Ingarden, de Merleau-Ponty a Dufrenne, Formaggio escribe que, como
sucede siempre, después de los grandes movimientos filoséficos pueden darse “algunos actos
de uso indebido del término, en los que todo el mundo puede reconocer el enorme esfuerzo de
vuelo de alguna moscaen busca de escudos de nobleza teorética o, en el mejor de los casos,
algo que no se refiere a ninguna forma filoséfica de conocimiento, pero si realmente

? Ibidem, p. 24.

3 Lyotard, J. F. (1985), Il dissidio, Milano, Feltrinelli, p. 11.

* Formaggio, D. (1982), Premessa: fenomenologia e no, en “Fenomenologia e scienze dell’uomo”. Quaderni del
Seminario di Filosofia delle Scienze dell’uomo dirigido por D. Formaggio, 2.

> Gentili, C. (1981), Nuova fenomenologia critica. Metodi e problemi dell’estetica fenomenologica italiana,
Torino, Paravia.

- Aqui el autor, se refiere a la fabula de Esopo, retomada luego por Fedro, “La mosca y la mula” (n.d.t.).

135

FEBRERO
2015



La estética fenomenoldgica de Dino Formaggio | Elio Franzini

queremos definirlo, parece tener mucho que ver con ese primer y mdas bajo grado de
conocimiento comun que, para Spinoza, incluia tanto el conocer “per experientiam vagam”

, . . . . . 6
asi como aquel “ex auditu”, del que todo buen intelecto, como es bien sabido, debe pulirse™.

Estas palabras, ya suficientemente claras, y sin duda agresivas, se refuerzan y en
realidad se aclaran, en las lineas que siguen, en donde se afirma que estas supuestas
fenomenologias son “ejemplos de pseudo-ciencia critica que no hacen ni la cultura ni la
historia” y que el estudio de Husserl nunca debe ser doblado “para algin uso parasitario o

para cualquier reduccion a propiedad privada™’.

Esto significa que el principal interés del pensamiento de Formaggio va a la definicion
de la estética y, sobre todo, a los campos temadticos relacionados con ella. Definicién que en
su obra se centra en torno a un concepto fundamental, que ¢l llama idea de artisticidad. La
insistencia sobre esta idea demuestra que Dino Formaggio ha recorrido durante toda su vida el
tema del “estatuto” de la estética, que es una manera de decir que ¢l pensd en la filosofia
como una peculiar meta-reflexion, donde el referente eran el mundo, las cosas, los cuerpos.
Dentro de este marco, nunca se apaciguard en ¢l el esfuerzo constante de la interrogacion
sobre como combinar la fenomenologia y la estética, es decir como aplicar el método
fenomenoldgico a los horizontes tradicionales de la estética, reflejando en ello, quizéas sin
seguirlo fielmente, pero al menos en el espiritu, el Maestro Banfi.

La inspiracion banfiana que Formaggio quiere mantener se traiciona cuando se reduce
a una mera metodologia critica y poética, que no ve en la estética el surgimiento y desarrollo
de una teoria general del arte. El contexto pragmatico de las criticas y las poéticas “se refiere
a una reflexion destinada a permanecer ciega, si se privase de la dialéctica que la domina
como ciencia™. Por tanto, debemos distinguir una estética como una actividad critica genérica
sobre una obra, de una estética como ciencia teorica general del arte, como Banfi sostiene,
permitiendo disolver “uno de los mayores errores tipicamente recurrentes no tanto en los
estudios de filosofia, como y sobre todo en ciertos contextos de la cultura literaria (quizés de
vanguardia)”’. De hecho, “el caracter interdisciplinario de la estética, tan tipico en la cultura
contemporanea, no consiste en la confusion de los discursos y métodos, sino, por el contrario,
en la clara delimitacion de su metodologia y su propio campo”'®. El llamado a ser
mayormente “concretos” de los estudios estéticos es ingenuo y parcial, mientras que la
estética, con una autentica actitud concreta, no encuentra lo concreto en sus contenidos
particulares, sino “en el grado de formalizacion metodoldgica y, por tanto, en la conciencia
filosofica y el rigor tedrico que logra establecer mediante un propio plan independiente de la

fe el
Critica” .

Segun Formaggio, entonces es necesario destacar la presencia de Husserl en la
filosofia de Banfi. Para ¢l, de hecho, el método fenomenologico “nunca refleja una conciencia
contemplativa de un orden ideal de la vida, sino una conciencia activa y nunca detenida o

6 Formaggio, D., Fenomenologia e no, cit., p. 4

7 1dém.

¥ Formaggio, D. (1983), La morte dell’arte e ’estetica, Bologna, Il Mulino. Pero el texto, Banfi e gli sviluppi
dell’Estetica come scienza filosofica remonta al 1968.

? Ibidem, pp. 234-5.

" Ibidem, p. 235

" Ibidem, p. 236.

136

FEBRERO
2015



La estética fenomenoldgica de Dino Formaggio | Elio Franzini

acabada de la estructura dinimica interna de la experiencia de la vida”.'? Por otro lado, su

sentido es ser una idea concreta que estructura un campo experiencial, preservando al mismo
tiempo su movilidad: “de aqui llega la idea de experiencia, del racional dindmico y abierto de

la vida misma del real concreto, de aqui viene la filosofia del arte”"”.

Como resultado, todo el discurso banfiano se dirige hacia el “reconocimiento teorético
de un nivel propiamente cientifico-filosofico de la Estética”: nivel que debe ser cada vez més
liberado “de los malentendidos de métodos y tareas que no le corresponden, porque estos son
tipicos de las reflexiones que, con las técnicas adecuadas, previamente la Critica y las
Poéticas implementan de forma coherente desde su perspectiva”'®. Asi Banfi indica un
camino para la estética (que Formaggio escribe siempre en mayuscula), que quiere superar las
posiciones “esencialistas, normativas y pragmaticas en general”, incluyendo aquellas
“disueltas en el empirismo o confundidas con la Critica, por una mala interpretacion de su

naturaleza concreta”’”.

Parece entonces que Formaggio quisiera subrayar un aspecto particular del Maestro, es
decir aquel “tentar la sordera de la experiencia” que Fulvio Papi, con una sintesis lacida, ve
como un elemento de unién en el pensamiento banfiano'®. Para Banfi - y éstas son palabras
que pueden originar diferentes lecturas — s6lo un “enfoque teodrico claro y radical” guiado por
una razon no dogmatica, puede generar “la sensibilidad y el amor hacia la fresca riqueza de la
experiencia y la variedad de sus sentidos y de sus articulaciones”'’. Hay en Banfi unas
instancias diferentes: esta una teoria de la razoén “que es la teoria de las condiciones por las
cuales es posible el uso no dogmatico de la razon, su apertura a la vida”, pero también hay
“una estética entendida como una teoria de la liberacion del saber estético”, “necesidades de
la racionalidad que parecen encontrar su satisfaccion en el saber estético — que, por lo tanto,
no es solo algo justificado y comprendido por la razon, sino de cierta manera es él mismo
razén en acto”'®,

En Idea di artisticitd, con reflexiones mas tarde recuperadas e integradas en La norte
dell’arte e [’estetica, Formaggio revela, por un lado su descendencia directa de Banfi, ya que
la idea de artisticidad es una recuperacion, no sin controversia, de la idea de esteticidad de su
Maestro, pero por otro lado tiende a separarse de éste, asumiendo una independencia absoluta
de pensamiento, cuando hace hincapié en que el primer aspecto de la idea de artisticidad es el
ponerse, por asi decirlo, como una idea de “campo”: una idea que no baja “sobre” las cosas,
sino que proviene de las cosas mismas. Como escribe Formaggio: “la ley ideal del universo
artistico se construye infinitamente a través de las estructuras cognitivas y operativas de la
experiencia artistica en acto y a través de los distintos niveles de la reflexion™". El nivel
trascendental de esta idea es entonces “experiencial”, conectado al “hacerse” del mundo del
arte. Por lo tanto, con lenguaje y conciencia fenomenologica, la idea de artisticidad es una
forma de “intencionalizaciéon” que no quiere explicar o definir el arte, sino captar sus leyes

12 Formaggio, D., (1962), Studi di estetica, Milano, Renon, p. 67. El articulo se titula “Fondamenti e sviluppi
dell’Estetica di Antonio Banfi” y une un texto del 1958, pubblicado en “aut-aut”, y la introduccion, pubblicada
en el mismo aflo, que Formaggio escribi6 para la obra Filosofia dell’arte de Banfi.
13 1
Id.
1 Formaggio, D., La morte dell’arte e [’estetica, cit., p. 240.
15 1
Id.
1 Papi, F., (1990), op. cit., p. 21.
" Banfi, A. (1961), I problemi di un’estetica filosofica, edicién de L. Anceschi, Parenti, Milano-Firenze, p. 87.
'8 Scaramuzza, G. (1981), Sapere estetico e arte, Padova, Clesp, p. 142.
' Formaggio, D. (1962), L idea di artisticita, Milano, Ceschina, p. 304

137

FEBRERO
2015



La estética fenomenoldgica de Dino Formaggio | Elio Franzini

inherentes de desarrollo, poniéndose en frente de ella con una actitud que capture su esencia
concreta.

Antes que en la tradicion fenomenologica, Formaggio se inserta mas bien, con estas
afirmaciones, en la hegeliana: y es aqui, de manera sintética, su diferencia esencial del
Maestro, su transito desde la esteticidad a la artisticidad. El uso que Banfi, kantiano y
simmeliano, hacia de Hegel, era por asi decirlo, “retorico”, siendo Kant su punto de referencia
esencial. En su interpretacion de la banfiana “idea de esteticidad”, Hegel es la imagen de una
filosofia que no puede olvidarse de la dialéctica y su fuerza motriz. Y que al mismo tiempo,
logra combinar el sentido espiritual del arte con la fuerza intuitiva y proyectual de la
experiencia. Es en este nivel, y con esto en mente, que Formaggio se encuentra con la
fenomenologia, una fenomenologia que ¢l mismo llamaba no dogmaética y que surge dentro de
las pautas abiertas por Merleau-Ponty, es decir en una clave de interpretacion “genética” de la
fenomenologia, sin que ésta se convierta en una descripciéon banal de los entes o en una
exposicion de metafisicas personales. En Formaggio aparece un concepto que no es central ni
siquiera en el pensamiento banfiano, el de “cuerpo”, que se deriva de Husserl y Merleau-
Ponty, pero que, en vez de dirigirse al Ser, o hacia una fuerte perspectiva ontologica, como
sucede en Francia, captura el proceso “dialectico” de la praxis corporea, lo que se convierte
en un “cuerpo trabajando”, que debe ser descrito en sus practicas concretas, en las cuales
habita el comun y compartido espacio de su mundo. Hay, como es bien sabido, muchas
herejias en la tradicion fenomenoldgica. Sin embargo, seria erroneo identificar la mas
importante con el pensamiento de Heidegger. La herejia original es de hecho generada por
aquellos - y hay muchos - que mientras no aprecian el supuesto idealismo presente en el
primer volumen de Ideas para una fenomenologia pura y una filosofia fenomenologica,
publicado en 1913, aumentan la brecha entre este texto y las Investigaciones logicas, que
datan 1900-1. Desde un punto de vista estrictamente filosofico esta herejia proviene, como
suele pasar, de un error de interpretacion (no hay un yo "idealista" en Husserl, mas all4 de la
terminologia no siempre efectiva) y del caso (al primer volumen le tenia que seguir al menos
otro, en cambio varios eventos lo hicieron publicar s6lo poéstumo), pero fue devastadora, ya
que con aquella se manifiesta una doble vision de la fenomenologia, es decir, de aquellos que
la ven como un “método” y de quien en cambio acepta su valor constructivo, considerando
que el método intencional descrito en las Investigaciones logicas debe encontrar horizontes
epistemologicos de aplicacion, en donde la operatividad del sujeto no puede ser olvidada.

Si Heidegger y, con una sabiduria infinitamente menor, algunos de los mismos primeros
alumnos de Husserl, eligen el primer camino, desarrolldandolo en el marco de una ontologia
estatica, diversamente combinada, los franceses iran en una direccion diferente. De hecho
seria un grave error suponer que Merleau-Ponty acuse a Husserl de “idealismo™: es un
filésofo demasiado refinado, y un gran conocedor de los manuscritos inéditos en ese entonces,
que daran vida al segundo volumen de /deas, para caer en tales trivialidades. Su premisa, sin
duda influenciada por el “clima” heideggeriano, pero independiente de aquel en el método y
la practica, es que el sujeto no puede ser abstracto, puro, y asi adelante, ya que se encuentra
siempre en “situacion mundana”, en el mundo, habitando en un horizonte comin espacio-
temporal. De este modo, Merleau-Ponty hace uso justamente de Husserl, y la nocion de Leib,
de cuerpo vivo, que es esencial en el segundo volumen de Ideas.

Este concepto, que se describe en un didlogo constante con las dimensiones cientificas
relacionadas principalmente con la psicologia y psicofisiologia, conduce, ya en la parte final
de la Fenomenologia de la percepcion, a resultados ontolégicos alejados de la perspectiva de

138

FEBRERO
2015



La estética fenomenoldgica de Dino Formaggio | Elio Franzini

Husserl (incluso en el lenguaje en que se presentan). Sin embargo, lo reiteramos, los
supuestos descriptivos conducen a una nociéon de corporeidad que seria impensable sin un
profundo conocimiento de los escritos de Husserl.

El pensamiento de Dino Formaggio, aunque vaya en la misma direccion, se opone, sin
embargo, al hecho que del cuerpo se pase al Ser (o a aquella que Dufrenne llama “Naturaleza
naturante): un pasaje que en efecto es “inttil” en el marco de un contexto descriptivo, que
vuelve innecesariamente “original” una perspectiva que tiene sentido a pesar de que no se
afirme que la carne del cuerpo y la carne del mundo son una y la misma carne. La voluntad de
establecer una “Verdad” — y esto es tal vez el verdadero sentido de union de la que se ha
llamada después la “Escuela de Mildn” — es una exigencia comprensible, pero que esta
impulsada o por una voluntad teolégica mas o menos ocultada o por problematicas
psicolégicas, y por lo tanto individuales. La cual, por lo tanto, no debe ser tenida en cuenta en
un contexto teorico.

El cuerpo, para Formaggio, no es una entidad "cientifica", y tampoco “tedrica”,
incluso con todas las distinciones y los refinamientos que también Merleau-Ponty lleva a
cabo, sino un “cuerpo trabajando”, que debe ser descrito en sus acciones concretas, en la
fenomenologia de sus experiencias, en aquellas en los que realmente vive el espacio comun y
compartido de su mundo.

Esta posicion como es sabido, se encuentra ya en la tesis de licenciatura de Formaggio,
que luego dard vida a aquel texto extraordinario que es la Fenomenologia della tecnica
artistica. Extraordinario, en primer lugar, en términos de la metodologia historica: porque
demuestra, para aquellos que lo sepan leer, que “hacer fenomenologia” no es una cuestion
tedrica, una investigacion que llegue a “explicaciones”, sino la capacidad de “describir los
fendmenos”, a pesar de que el punto de partida sean algunos autores muy lejanos de la
tradicion de la fenomenologia. Y extraordinario, también porque el cuerpo que ahi se
describe, es un cuerpo que trabaja para un arte que no es ni el producto del genio ni un estilo
retorico, sino mas bien “técnica”, es decir, la capacidad de interpretar el espacio, de plasmar
mundos posibles.

El cuerpo de Formaggio es un cuerpo que, en el arte, siguiendo algunas indicaciones
de Baudrillard, no mata al mismo arte por un fanatismo iconoclasta, expulsando la imagen y
la imaginacion de aquel, sino plasma en una direccion concreta las potencialidades de una
imaginacién que es también, al mismo tiempo, percepcion y memoria’.

Formaggio considera que el arte nunca ha sido el ejercicio inutil de unos “valores de
segunda mano”: por el contrario, siempre ha sido “un alto ejercicio del vivir, de comunién de
la vida y, como tal, un riesgo y un proyecto”. El cuerpo que Formaggio presenta y describe es
entonces un cuerpo proyectante 'y que en este sentido deviene junto con su espacio. El cuerpo,
como sabemos, todos los cuerpos, estdn destinados a morir, es decir, a “desocupar un
espacio”: su sentido, que es constante desafio a la muerte, es la capacidad de instalarse como
proyecto que llena siempre de nuevo los espacios del mundo, que deja “cosas”, que interpreta
con acciones dirigidas la densidad que habita. Aqui “la vida se vive como pensamiento

¥ yéase F ormaggio, D. (1991) Problemi di estetica, Palermo, Aesthetica edizioni

139

FEBRERO
2015



La estética fenomenoldgica de Dino Formaggio | Elio Franzini

creativo, originario y sensible y el pensamiento se convierte en un ensayo arriesgado de la
. e . ., 21
presencia, y casi viviente testigo, de nuestra encarnacion corporal”™ .

En este sentido, el cuerpo, el cuerpo técnico, artistico, proyectante, capaz de
interpretar mediante los objetos su propio espacio-tiempo, es inseparable del trabajo, de
aquella “humildad de lo finito™** que con demasiada frecuencia se ha olvidado, y que se
traduce en un concreta teoria de la corporeidad, que no es una mistica al revés, ni mucho
menos una deriva fisioldgica, sino un horizonte comunicativo. Consideremos, por ejemplo,
las paginas que Formaggio le dedica a Piero della Francesca y al problema de la perspectiva:
no cabe duda, sefiala, que esta es una cuestion “cientifica”, pero no es la unica manera posible
de generar la ilusion de la tercera dimension, sino, simplemente, la mas “euclidiana”.

Por lo tanto, su aspecto importante, lo que lo diferencia de las pinturas ilusorias de
Pompeya, tan despreciadas por Florensky, es que la descrita dimension cientifica surge del
ritmo, el “ritmo del cuerpo en movimiento™: “su teorizacion, por tanto, marca la teorizacion
del movimiento hacia adelante del hombre (y de su vision)”, coincidiendo “con la exaltacion

suprema del hombre que en calidad de cuerpo natural entra en el mundo”>.

De esta manera Formaggio comprende, interpretando el aforismo de Novalis que dice
que “las tres dimensiones son el resultado de la reduccion de dimensiones infinitas”, que en si
misma la perspectiva es una “reduccion”, una “operacion de simplificacion y eleccion” que “a
partir de las coordenadas del espacio euclidiano busca una reduccién elemental de dichas
dimensiones, para cristalizarlas y pulirlas geométricamente, y de esta forma poder detener
perpetuamente y ordenar cientificamente, de acuerdo con los niimeros y las proporciones, la
irrefrenable huida cualitativa de las cosas™*. Es el trabajo del cuerpo que permite llevar a
cabo, en el arte, la superacion de dicha cristalizacion, e insertarla en aquella dicha dimension,
en la cual el arte desarrolla su caracter proyectante diacrénico.

El camino que de la 6ptica medieval conduce a la perspectiva, entonces no es aquel
abstracto marco teleologico descrito por Panofsky, en el que la forma simbodlica no tiene
cuerpo ni experiencia, sino consiste principalmente, en la conciencia de un trabajo que esta
cambiando sus pardmetros de definicion, es decir, la lucha de la pintura “para elevarse desde
el nivel de las artes mecénicas, en el que durante siglos habia sido dejada, y alcanzar la
dignidad de arte o ciencia liberal”>. Este ideal es particularmente evidente en Piero della
Francesca, donde la perspectiva no solo tiende a perder cualquier dimension empirica, todavia
presente en Alberti, sino se convierte en un ideal de cultura en el que “el hombre se descubre
y representa como el eje inmovil de todo el sistema de representacion del mundo”. Sin
embargo, afiade Formaggio, a pesar de estos logros cientificos y culturales, la perspectiva no
es solo eso, sino un modelo de interpretacion orgdnica de la espacialidad, que tiene como
objetivo poner los detalles en el interior de un universo continuo. No es una interpretacion
“idealista” del mundo, sino, aunque en el contexto de una reduccion del espacio
psicofisioldgico en el espacio geométrico, es un intento de restituir el mundo a una propia

2 Formaggio, D. (1983), La morte dell’arte e [’estetica, Bologna, Mulino, p. 290

*? Ibidem, p. 289

* Formaggio, D., L esteticita tra scienza e vita nella prospettiva di Piero della Francesca, en Formaggio, D.
(1962), Studi di estetica, Milano, Renon, p. 154

** Ibidem, p. 155

* Ibidem, p. 159

*® Ibidem, p. 161

140

FEBRERO
2015



La estética fenomenoldgica de Dino Formaggio | Elio Franzini

realidad profunda que sin embargo, trae consigo “la experiencia de un ausencia’: “la ausencia
de aquel tiempo-alma existencial que conmueve y dramatiza a la persona como una

g eqe . .7 2
posibilidad y como proyecto, como angustia y accion absurda™’.

Es esta posibilidad proyectante que, aunque en una forma paraddjica y negativa,
incluso la perspectiva geométrica y objetiva de Piero permite experimentar, logrando ensefiar
como el trabajo que el arte hace en el espacio, a través de sus intentos constantes de
representarlo, continua operando progresivamente para destruir, como ha sucedido en los
ultimos dos siglos, su perfecta construccion tridimensional, pero sin cancelar su poder
simbdlico. Un poder que dentro de dicha posibilidad proyectante, y cuyo motor movil es la
experiencia corpdrea, mantiene viva su “unidad”, que se traduce justamente en la variedad
constitutiva de lo simbolico. Asi que, incluso el realismo cosmico de Piero no es un principio
trascendente, sino mas bien una manera de interpretar la unidad “natural y humana del
cosmos, del universo, de sus leyes”, en el que el modo de ser de las figuras humanas es “el
estar, el peso vertical, el gravitar inexorable que une todo cuerpo real con todos los otros
cuerpos hacia el centro de la tierra™®. Sin duda, para él, el cosmos consiste en un espacio
universal y homogéneo, que se rige por leyes matematicas: pero este espacio, al igual en
cierta medida del espacio de Newton, se basa en una naturaleza hermética y la perfeccion que
se busca es la voluntad de poseer lo real como pensamiento y, sobre todo, como técnica y
trabajo.

La posibilidad proyectante se entiende entonces como un comprender la manera en la
cual el simbolo, a través del arte, nace mediante un trabajo de excavacion en los pliegues de
las cosas, en busca de un nivel en el que lo que llamamos arte y ciencia estdn igualmente
arraigados: para Piero, como para Klee o Valery, “el artista es aquel que regresa a la creacion
y la lleva hacia adelante, trata de recorrer los caminos de una posible realidad”*’. De hecho, si
no queremos reducir la perspectiva a un truco optico-geométrico, al igual de lo que Piero
justamente no quiere hacer, y en cambio la usamos como una manera de interpretar el espacio
haciendo de éste un lugar de experiencia asi como una vision del mundo, el espiritu
proyectante y genético va en la misma direccion. Klee “sabe que el mundo no es el mundo de
las cosas ya dadas, de los esquemas preestablecidos, sino de su ponerse dindmico, de su

generacidn perceptiva incesante’™’,

No hay, pues, entre ciertas figuras artisticas, una conexion tedrica o historica, sino un
proyecto simbdlico comun, basado en la voluntad técnica de poner el arte como interpretacion
de nuestro espacio-tiempo compartido y comun. Ya en Piero el arte “sale del equilibrio de su
perfeccion matemadtica alcanzada y se contamina con lo psicoldégico demoniaco y con la
investigacion experimental natural”'. Por esta razon, como diria Florensky, la perspectiva no
es solo la ilusion oOptica de los frescos de Pompeya, sino ofrece la posibilidad de su inversion:
es una “técnica” que siempre revela su tension interior, “la exploracion y violacién juntos de

" Ibidem, p. 170

** Ibidem, p. 171

¥ D. Formaggio, La genesi dei mondi possibili in Paul Klee, en ibidem, p. 229
%% Ibidem, p. 230

*! Formaggio, D. (1981), Arte, Milano, Mondadori, p. 54

141

FEBRERO
2015



La estética fenomenoldgica de Dino Formaggio | Elio Franzini

9932

la naturaleza divina””*. Una técnica que se hace posibilidad artistica proyectante, cuya
233

“flecha” es “lanzada por el cuerpo™”.

El cuerpo, en conclusion, es la 16gica misma de la posibilidad proyectante que el arte,
con su poder simbolico, expresa: un cuerpo que es sobre todo la capacidad de orientarse en el
espacio-tiempo y, en este trabajo, de dar orden a su representacion, dirigida a su
conocimiento, a su manipulacién progresiva a través de la técnica, el trabajo, la praxis. El
riesgo de caer en una “retorica de la corporeidad” siempre es posible. Por esta razon, se trata
de entender que el arte nunca es un proyecto abstracto, sino un proceso con limitaciones,
debidas al material y a nuestra misma estructura corporea y fisiologica, ademas de los
contextos culturales en los que vivimos. Dentro de dichas limitaciones, sin embargo, el tema
de la “representacion del mundo” no es un juego autorreferencial, sino mdas bien una
ilustracion de las formas para obtener conocimientos a partir de éste, que desarrollen, desde
diversos niveles, nuestra capacidad de manipularlo, o para obtener cualidad y comprender el
tejido viviente en el que se lleva a cabo nuestra vida. “Representar” puede ser un distanciar,
pero el marco a través del cual vemos el mundo es también, a través de él, un intento para
delimitar la comprension, desarrollandola en proyectos.

Por lo tanto, la interpretacion proyectante artistica es el signo de una interpretacion en
la que el cuerpo lleva su naturaleza espacio-temporal, siguiendo a Merleau-Ponty, hacia los
limites de sus propias posibilidades, yendo mas alla de los limites mismos de lo visible. Este
proceso-proyecto en el que se realiza la conciencia artistica, a través de figuras y momentos
de la historia, se desarrolla como un trabajo, con todas las contradicciones y aporias que el
trabajo trae consigo’’, es decir, con la voluntad de ser una “liberacion” del trabajo, que
rechaza de aquel, los aspectos alienantes, y teorizando la praxis no como célculo o
manipulacidon repetitiva y mecénica, sino mas bien como “un produccion libre, creativa y
liberadora, de saber y hacer” .

Es claro que estas palabras reflejan influencias del joven Marx, recordando también
algunos pasajes de Marcuse y Baudrillard: como tales, se producen en un periodo por si
mismo “fechado” de la filosofia occidental. De hecho, el discurso, ya que Formaggio siempre
se opone a su “ideologizacion” reductiva, puede quedarse en un nivel pre-categorial, tratando
de entender la génesis de una dimension que, antes de toda construccion ideoldgica, consiste
en una modalidad representativa, camino para la interpretacion del propio espacio
circundante. El arte, a pesar de que no se puede poner como un paradigma del trabajo, sin
embargo, es una manera de entender coOmo un cuerpo en accidon, que se convierte en praxis
operativa, es capaz de ser el protagonista de una transformacién del mundo que por un lado
descubre sus cualidades y por el otro, en dicha praxis, se revela como una dimension
perceptiva, memorativa e imaginativa.

En el arte, como ya se ha sefialado, el trabajo es la técnica, un trabajo en el pleno
sentido de la palabra, con todas las contradicciones, hasta sociales, que hay en la vida
cotidiana, que se presenta como un devenir cualitativo, que revela en consecuencia, las
potencialidades relacionadas con el mundo de la obra, asi como de los cuerpos que la
construyen y la aprecian. El acto de planificacion artistica es, en su estratificacion de

*1d.

* Ibidem, p. 93

* Véase ibidem, pp. 140 sgg
% Ibidem, pp. 149-50

142

FEBRERO
2015



La estética fenomenoldgica de Dino Formaggio | Elio Franzini

significados, un acto intersubjetivo y en su implicacion de decisiones y opciones relacionadas
sin lugar a duda con la produccion de objetos, siempre se coloca en una praxis social maés
amplia y debe ser pensado, como lo fue para Piero y también para Klee, fuera de su “traje de
fiesta”, ya que “no pertenece al dia de descanso, sino a lo concreto de la fatiga de los dias de

trabajo™°.

Un trabajo que, por lo tanto, quiere ser “comunicacion”, no necesariamente verbal, y
que tiene el cuerpo como su protagonista: “el acto de la comunidn del sentido es el punto més
alto de la praxis de todas las estructuras intuitivas de la percepcion, la memoria y la
imaginacion, que el cuerpo vive en el mundo del que se asoma, y no su diluciéon en unas
formulas discursivas™’. La inteligencia artistica, dice Formaggio, aquella que te lleva a través
de la historia de las obras sin ser abrumado por ella, se genera en la metis del cuerpo, en
aquella astucia hermética, interpretativa y productiva que es el significado de esta palabra en
la Grecia clésica.

La conclusion es que no puede haber una teoria del arte sin una teoria fenomenolédgica
del cuerpo. No simplemente porque es el cuerpo que “produce”, sino porque el trabajo que en
el arte el cuerpo lleva a cabo reune en si todas las aporias que, haciendo posible una propia
“fenomenologia”, es decir una descripcion de sus aspectos, sus niveles, sus variaciones
cualitativas, sus barreras materiales, sus perspectivas, lineales, imaginarias o invertidas, sin
embargo, prohibe una “explicacion”, una perspectiva Unica, una definicion solucionable
segun la logica lineal. La logica de la praxis intuitiva corporal que opera en el arte es una
logica diferente, y es aquella de metis, que recoge en si caminos llenos de contradicciones y
aporias, tratando de salir de ellas con un truco que se traduce en posibilidad concreta, en el
proyecto, en la obra. Por no hablar, entonces, de que el cuerpo estd lleno de posibilidad
interpretativa y simbdlicas, ya que es ¢l mismo un simbolo, es decir una realidad desgarrada
por una fractura que no puede ser curada, y donde la referencia es el resultado de un sentido
que siempre renace. De hecho el cuerpo es la privacion, la debilidad, el hambre, el deseo, la
muerte, la finitud. Pero también es la transformacion, la metamorfosis, la construccion, el
proyecto. El cuerpo “se sabe finito y destinado a morir desde su primer dia, pero también
conoce, en esta toma de conciencia, su potencia de sembrador de signos y simbolos que hay
que arrojar a manos llenas en el mundo para vivir, en este arrojarse mas alla, en los signos y

en las obras de arte la Ginica inmortalidad que se le permite’™®.

Todo esto, y el arte nos lo recuerda, no es el resultado de la casualidad, ni el resultado
de una doctrina mistica, sino un camino de la fenomenologia, que revela el proyecto
simbdlico en los pliegues de sus propias fracturas. Este proyecto estd en el trabajo
contradictorio de una corporalidad, social mas que individual, donde se pone en juego no una
entidad ontoldgica suprema, sino el nivel comun de sensibilidad intuitiva entre el espacio-
tiempo del cuerpo y del mundo.

La representacion artistica del espacio ha desarrollado con el tiempo sus “técnicas”, y
no lo hizo como un mondlogo, sino capturando en dicho trabajo del cuerpo que mediante la
técnica se convierte en proyecto, el sentido mismo de la técnica artistica como una
explicacion fenomenologica de las posibles relaciones entre praxis y naturaleza: ‘“aqui
estamos tratando con la posibilidad y el proyecto, es decir con los halos de los posibles que se

*® Ibidem, p. 160
7 Ibidem, p. 174
¥ Ibidem, p. 228

143

FEBRERO
2015



La estética fenomenoldgica de Dino Formaggio | Elio Franzini

elevan en medio y alrededor de las cosas reales y con la planificacion que se inmerge en ellas,
lleva a cabo en su interior trasformaciones materiales y simbolicas” >’

Este requisito necesario, para cerrar el circulo abierto en el inicio de este texto, por lo
tanto, no puede ser dispersado en la “indeterminacion de los humanismos literarios”, que se
traducen en las poéticas y las retoricas: en frente de ellas, “de manera diametralmente
opuesta”, se erige la fenomenologia “como un andlisis de las vivencias intencionales de la
conciencia en la constituciones estéticas, corporales y pre-reflexivas, a medida que emergen
del mundo de la vida”*. Segun Formaggio el “logos del mundo estético” del cual Husserl
habla en Logica formal y trascendental, pasa a través de la logica constitutiva de la
corporalidad — que es la condicion de posibilidad para cualquier operacién practica y
proyectual.

Es a partir de esta perspectiva que segin Formaggio la tradicion fenomenologica se
inserta con claridad. Ingarden es muy precavido en no considerar la especificidad de las obras
o autores literarios y trata de esbozar la esencia concreta de la obra literaria en general. El
mismo Merleau-Ponty cuando escribe sobre Cézanne, estd interesado en la ruptura del
paradigma cartesiano y en llegar a una definicion conceptual de lo pre-categorial, no para
delinear las directrices de una carrera artistica individual.

Desde la perspectiva de Formaggio, incluso cuando se rechazan, siguiendo las
indicaciones de la fenomenologia francesa, las referencias al ego trascendental, la descripcion
no se dirige hacia planes descriptivos especificos, en busca de una idea que “fundamente”, en
la interpretacion, el sentido situacional de las cosas, sino se apunta a una fundacion
trascendental de lo estético, a su logos, al sentido de una perspectiva pre-categorial de la cual
se deben siempre de nuevo buscar las condiciones de posibilidad.

(Traductor al espafiol: Davide E. Daturi. Revisora: Adriana Espinoza Cerviio)

Bibliografia:

Banfi, A. (1961), I problemi di un’estetica filosofica, edicion de L. Anceschi, Parenti, Milano-
Firenze.

Formaggio, D.

- (1962), Studi di estetica, Milano, Renon.

- (1962), L’idea di artisticita, Milano, Ceschina.

- (1978), Fenomenologia della tecnica artistica, Parma, Pratiche

- (1981), Arte, Milano, Mondadori (trad. esp. (1976) Arte, Barcelona, Editorial Labor.

- (1982), Premessa: fenomenologia e no, en “Fenomenologia e scienze dell’'uomo”.
Quaderni del Seminario di Filosofia delle Scienze dell’'uomo dirigido por D.
Formaggio, 2.

- (1983), La morte dell’arte e [’estetica, Bologna, 11 Mulino.

- (1991) Problemi di estetica, Palermo, Aesthetica edizioni.

** Formaggio, D. (1978), Fenomenologia della tecnica artistica, Parma, Pratiche, p. 299
*0 Formaggio, D., Fenomenologia e no, cit., pp. 5-6

144

FEBRERO
2015



La estética fenomenoldgica de Dino Formaggio | Elio Franzini

Gentili, C. (1981), Nuova fenomenologia critica. Metodi e problemi dell’estetica
fenomenologica italiana, Torino, Paravia.

Papi, F. (1990), Vita e filosofia. La scuola di Milano: Banfi, Cantoni, Paci, Preti, Milano,
Guerini, X.

Lyotard, J. F. (1985), 1l dissidio, Milano, Feltrinell.

Scaramuzza, G. (1981), Sapere estetico e arte, Padova, Clesp.

145

FEBRERO
2015






| Sobre los autores

Sobre los autores

La estética italiana de Dino Formaggio
Eikasia 62, extraordinario (febrero 2015)

Davide Daturi es maestro en Filosofia de la Universita degli Studi di Milano y doctor en
humanidades de la Universidad Auténoma del Estado de México, donde ensefia Estética y
Teoria del arte y lleva a cabo actividad de investigacion como profesor agregado de Tiempo
completo. Se ha interesado de fenomenologia existencialista, sobre todo del area francés y
ultimamente se estd ocupando de la recuperacion de algunos filosofos italianos en el contexto
internacional (2014) y de temas de estética en general (2015).

Elio Franzini ensena Estética en la Universidad de Milan. Se formd en la escuela
fenomenoldgica de Milan y actualmente se interesa del nacimiento de la estética del siglo 18
y temas relacionados con la fenomenologia del simbolo y la imagen. Entre sus libros recientes
estin "Los simbolos y lo invisible" (2008), "Elogio de la Ilustraciéon" (2010), "La
representacion del espacio” (2011), "Introduccion a la estética" (2012).

Maddalena Mazzocut-Mis es profesora de Estética y Estética del espectaculo en la
Universita degli Studi de Mildn. Entre sus textos monograficos mas recientes estan: I/ gonzo
sublime. Dal patetico al kitsch (Milano 2005; edicion francesa, Paris 2010); I/ senso del
limite. Il dolore, I’eccesso, l'osceno (Firenze 2009; edicion francesa, Paris 2012; edicion
inglesa, Newcastle upon Tyne 2012); Corpo e voce della passione. L’estetica attoriale di
Jean-Baptiste Du Bos (Milano 2011); Mostro. L’anomalia e il deforme nella natura e
nell’arte (Milano 1992; reimpresion 2013); La forma della passione. Linguaggi narrativi e
gestuali del Settecento francese (Firenze 2014).

Andrea Pinotti es profesor asociado en Estética de la Universita degli Studi di Milano. Sus
principales temas de investigacion son las teorias de la imagen, los estudios de cultura visual,
las teorias de la empatia, la cuestion de la monumentalidad contemporanea y la memoria
social. Ha sido Fellow de la Academia Italiana de la Columbia University, la EHESS de Paris,
el ZfL en Berlin, y Senior Fritz Saxl Fellow en el Instituto Warburg. Actualmente es
Directeur de Programme en el Collége International de Philosophie en Paris (2010-2016).

Gabriele Scaramuzza (Milan, 1939) se gradu6 en Pavia y ha ensefiado Estética en Padua,
Verona, Sassari y, por ultimo, en la Universidad de los Estudios de Milan. Se ha interesado de
Estética fenomenoldgica (Le origini dell'estetica fenomenologica, Antenore, Padova 1976);
de la Estética de Antonio Banfi y de su escuela (Antonio Banfi, la ragione e l'estetico, Cleup,
Padova 1984; Crisi come rinnovamento, Unicopli, Milano 2000; L ‘estetica e le arti, Cuem,
Milano 2007; Estetica come filosofia della musica nella scuola di Milano, Cuem, Milano
2009; Omaggio a Paci, a c. di E. Renzi e G. Scaramuzza, Cuem, Milano 2006; Ad Antonio
Banficinquant’anni dopo, a c. di S. Chiodo e G. Scaramuzza, Unicopli, Milano, 2007). Con
Stefano Raimondi ha coordinado La parola in udienza. Paul Celan e George Steiner, 2008.
Ha llevado a cabo investigaciones sobre el tema de la "muerte del arte" en Hegel (4rte e
morte dell'arte, con P.Gambazzi, Mondadori, Milano 1998) a las cuales se conecta la atencion
a la estética de las situaciones extremas, al problema de la fealdad y de lo melodramatico
(Itinerari estetici del brutto, con P. Giordanetti ¢ M. Mazzocut-Mis, Cortina, Milano, 2011; 11
brutto

all’opera.  L’emancipazione del negativo nel teatro di  Giuseppe Verdi,

147

FEBRERO

2015



| Sobre los autores

Mimesis, Milano 2013), los estudios dedicados a Kafka (Walter Benjamin lettore
di Kafka, 1994; Kafka a Milano. La citta, la testimonianza, la legge,
Mimesis, Milano).

148

FEBRERO

2015



PikaAid

REVISTADEFILOSOFIA.COM




	revista62.pdf
	62-02.pdf
	Blank Page

	62-03.pdf
	Blank Page

	62-04r.pdf
	Blank Page

	62-06r.pdf
	Blank Page

	62-07r.pdf
	Blank Page

	62-08.pdf
	Blank Page

	62-10.pdf
	Blank Page





