
#62

R E V I S T A D E F I L O S O F I A . C O M



R E V I S T A D E F I L O S O F I A . C O M

La selección de originales para publicación, se someten de manera sistemática a un informe 

de expertos externos a la entidad editora de la revista y a su consejo de editorial.

Estos informes son la base de la toma de decisiones sobre su publicación o no, que 

corresponde en última instancia al Consejo de Redacción de la revista y a la Dirección de la 

misma.

BIBLIOTEQUE NATIONALE DE FRANCE

|   I N D E X A D A   E N : 



Fran Fdez Yebra

Foto portada: Dino Formaggio 

Director de la revista

D. Pelayo Pérez 

Presidente Consejo de redacción

Dr. Román García

Secretaría de redacción

Dra. Noemí Rodríguez Fernández

Relaciones Académicas e internacionales: 

Director: Dr. Luis Álvarez Falcón

Consejo de Redacción

Dr. Fernando Pérez Herranz (Universidad de Alicante), Dr. Patricio 

Peñalver (Catedrático Filosofía, Universidad de Murcia), Dr. 

Alberto Hidalgo Tuñón (Universidad de Oviedo), Dr. Román García 

(Dr. en Filosofía. Director Instituto de Estudios para la Paz), Dr. 

Rafael Morla (Decano de la Facultada de Humanidades, Catedrático 

de Filosofía, Universidad de Santo Domingo, RD.), Dr. Antonio 

Pérez (Universidad de la Laguna), Dr. Ricardo Sánchez Ortiz de 

Urbina, Dr. Felicisimo Valbuena (Universidad Complutense de 

Madrid), Dr. Jose Antonio López Cerezo (Universidad de Oviedo), 

Dr. Silverio Sánchez Corredera, Dra. Alicia Laspra (Universidad de 

Oviedo), Dr. Pablo Huerga Melcón, Dr. Mariano Arias, Dr. Jacobo 

Muñoz (Catedrático de Filosofía de la Universidad Complutense de 

Madrid.) Dr. Félix Duque (Catedrático Historia Moderna 

Universidad Autonoma Madrid), Dr. Luis Álvarez Falcón 

(Universidad de Zaragoza), D. Pelayo Pérez. 

R E V I S T A D E F I L O S O F I A . C O M

C    R    É    D    I   T    O      S       |        N    Ú    M    E    R    O        6    2        E    X    T    R    A    O    R    D    I    N    A    R    I    O        |        F    E    B    R    E    R    O        2    0    1    5





R E V I S T A D E F I L O S O F I A . C O M

La estética italiana de Dino Formaggio  
Coordinado por Luis Álvarez Falcón 

Luis Álvarez Falcón

Presentación. La estética en Italia de Dino Formaggio, pp. 9-12. 

ARTÍCULOS 

Gabriele Scaramuzza 

Dino Formaggio: una presentazione , pp. 13-28. 

Dino Formaggio: una presentación, pp. 29-42. 

Sommario/Resumen/Abstract 

Maddalena Mazzocut-Mis 

L’azione e la materia. L’estetica di Dino Formaggio, pp. 43-54. 

La acción y la materia. La estética de Dino Formaggio, pp. 55-66 

Sommario/Resumen/Abstract 

Davide Eugenio Daturi 

Dino Formaggio y el problema de la Estética como "Ciencia General del arte". Regresando sobre una siempre nueva cuestión, pp. 

67-86 

Resumen/Abstract 

Andrea Pinotti 

Raffaello ha bisogno delle mani.Estetica, tecnica e scienza dell’arte in Dino Formaggio, pp. 87-102 

Raffaello necesita sus manos.Estética, técnica y ciencia del arte en Dino Formaggio, pp. 103-118 

Sommario/Resumen/Abstract 

Elio Franzini 

L’estetica fenomenologica di Dino Formaggio, pp. 119-132 

La estética fenomenológica de Dino Formaggio, pp. 133-146 

Sommario/Resumen/Abstract 

Sobre los autores, pp. 147-148 

9

13

29

43

55

67

87

103

119

133

147

S    U    M    A    R    I      O       |        N    Ú    M    E    R    O        6    2        E    X    T    R    A    O    R    D    I    N    A    R    I    O        |        F    E    B    R    E    R    O        2    0    1    5





#62

R E V I S T A D E F I L O S O F I A . C O M





9  

F E B R E R O  
2 0 1 5  

 
	
  
 
 

Presentación. La estética en Italia de Dino Formaggio | Luis Álvarez Falcón 
 

	
  

	
  

Presentación.  La  estética  en  Italia  de  Dino  Formaggio  
Luis  Álvarez  Falcón  
Relaciones  Académicas  e  Internacionales.  EIKASIA,  Revista  de  filosofía  
  

   
 

Con el objetivo de articular las 
relaciones académicas e internacionales 
con las diferentes instituciones de Europa 
y de América Latina, el Consejo de 
Redacción de EIKASIA, Revista de 
filosofía, les ofrece una serie de dossieres 
que dan continuidad a las habituales 
colaboraciones de orden nacional e 
internacional. EIKASIA es un órgano de 
difusión entre diferentes sociedades, 
universidades y centros de investigación. 
Su rigor se muestra en la fecundidad de 
sus propuestas y en la confianza suscitada 
por los lectores. Acostumbrados a la cruda 
tarea de pensar los no-pensados, o los 
impensados, estas invitaciones tratan de 
actualizar la novedad inacabada de la 
historia de las ideas. Su actualización y su 
vigencia son nuestro principal estímulo y 
un preciado indicio de calidad. 

En esta ocasión les presentamos un trabajo singular y de gran valor, tanto por su 
excepcionalidad histórica como por su trascendencia teórica. Nos encontramos ante un 
conjunto de textos que trazan la semblanza de una época y el carácter y la personalidad de 
uno de sus más claros exponentes. Su completa lectura ofrece la oportunidad de encontrar una 
fuente documental, testimonial y bibliográfica de un momento crucial para la historia de la 
filosofía italiana y del pensamiento europeo. Nuestro objetivo se verá cumplido si 
conseguimos trasmitir al lector algunos recursos para reconstruir una deriva teórica que afecta 
a la estética y a la filosofía del arte, y que no es, solamente, su historia solidificada. Tanto la 
historia de Europa como la de Italia van estrechamente unidas al acontecer que se narra en 
estos trabajos.  

Los lectores podrán encontrar cinco artículos cuidadosamente presentados e ilustrados 
con una edición bilingüe. Su disposición obedece al género de cada una de las exposiciones y 
a la continuidad de sus contenidos. De este modo, la lectura constituye una buena descripción 
del clima intelectual y de los acontecimientos culturales que marcaron el derrotero del 
pensamiento italiano desde Benedetto Groce y Giovanni Gentile hasta la escuela de Antonio 
Banfi. Esta recepción traerá a colación la urgente tarea de reubicar algunos de los problemas 
teóricos más relevantes en una marcada tradición, poniendo en juego las distintas 
sistematizaciones europeas que han contribuido a la formación de la concepción de nuestra 
filosofía de hoy.  



10  

F E B R E R O  
2 0 1 5  

 
	
  
 
 

Presentación. La estética en Italia de Dino Formaggio | Luis Álvarez Falcón 
 

	
  

	
  

La potente personalidad de Dino Formaggio (Milán, 28 de julio de 1914 – Illasi, 6 de 
diciembre de 2008), su formación filosófica y cultural, su humildad y su incuestionable talla 
intelectual hacen de él una referencia fundamental en la historia de la filosofía del siglo XX. 
Muchos son los valores añadidos. Por un lado, es necesario advertir sus méritos como 
docente, reconocidos ampliamente por sus propios alumnos y discípulos, desde su condición 
de profesor de Bachillerato hasta la inmensa labor académica desarrollada en Milán, Pavía y 
Padua. Por otro lado, es necesario señalar su compromiso político y su responsable militancia. 
No hay que olvidar tampoco su faceta de creatividad artística personal, tanto en el mundo de 
la pintura como en el de la escultura. A todo ello hay que añadir su coherencia en el contexto 
filosófico europeo y su capacidad de transmisión de un debate que todavía sigue abierto. Por 
eso no es de extrañar que la figura de Formaggio siga suscitando hoy nuestro interés, hasta el 
punto de servir como catalizador de un momento clave en los albores del siglo XXI, siete 
años después de su desaparición. 

Con el título «La estética en Italia de Dino Formaggio», la dirección de Relaciones 
Académicas e Internacionales de EIKASIA, Revista de filosofía, les presenta hoy este dossier 
monográfico. La estrecha colaboración con el Departamento de Filosofía de la Università 
degli Studi di Milano ha hecho posible la edición de los trabajos de algunos de los 
investigadores más próximos a la escuela de Formaggio y de Antonio Banfi.  

En primer lugar, encontrarán la excepcional presentación del profesor Gabriele 
Scaramuzza. Su interés estriba en ser un documento vivo, una crónica de los acontecimientos 
que rodean al pensador italiano. Los nombres de Banfi, Adelchi Baratono, Antonia Pozzi o 
Enzo Paci se unirán a los de Mikel Dufrenne, Husserl y el propio Hegel. Entre un diagnóstico 
histórico lleno de referencias vividas, la cultura milanesa y la idea de hacer articularán la 
raigambre teórica en la que se instala Formaggio. Es de agradecer la sobriedad y la sencillez 
con la que Scaramuzza nos describe la vivencia de una época y el rigor de su discurso. A 
continuación, la aproximación al problema del hacer desembocará en una exposición con el 
título «La acción y la materia». Maddalena Mazzocut-Mis, profesora de Estética y Estética 
del espectáculo, reubicará la figura de Formaggio en el contexto europeo y en la teoría 
estética del siglo XX. El hacer, convertido ahora en técnica artística, se conjugará con la 
dualidad de lo estético y lo artístico. Un discurso colmado de referencias teóricas confluirá en 
la cuestión de la definición del arte y en la autonomía y heteronomía de la experiencia 
estética. En el centro de esta propuesta, podrán leer el minucioso y detallado ensayo del 
profesor Davide Eugenio Daturi. La deslocalización o desprovincialización de la experiencia 
filosófica italiana será el motivo principal de una impecable descripción de los antecedentes y 
de las influencias del pensamiento europeo en Italia. La escuela de Banfi y la tradición de 
Formaggio darán cuenta del devenir de la filosofía en Alemania y Francia, y la fenomenología 
aparecerá en el horizonte teórico de los acontecimientos históricos expuestos. En tercer lugar, 
la reflexión filosófica sobre la técnica artística dará continuidad al análisis anterior, y el 
profesor Andrea Pinotti, Directeur de Programme en el Collège International de Philosophie 
en París y profesor de la Università degli Studi di Milano, nos acercará a la obra que 
Formaggio publicara en 1953 con el título Fenomenología della técnica artística. Un discurso 
perfectamente trabado en la filosofía del arte desplegará las cuestiones teóricas mencionadas 
en los textos anteriores. Su perfecto dominio del contexto filosófico nos permitirá adentrarnos 
en la trascendencia del autor. Por último, otro de los ilustres discípulos de Dino Formaggio, 
Elio Franzini, uno de los más representativos miembros de la denominada Escuela 
fenomenológica de Milán, cerrará este dossier monográfico con un rótulo definitivo: «La 
estética fenomenológica de Dino Formaggio». A modo de conclusión, el propio Franzini 



11  

F E B R E R O  
2 0 1 5  

 
	
  
 
 

Presentación. La estética en Italia de Dino Formaggio | Luis Álvarez Falcón 
 

	
  

	
  

comenzará así: “Los Maestros tienen una característica relevante: nunca envejecen”. Y, en 
efecto, el autor sabrá cerrar la trama urdida desde la presentación de Gabriele Scaramuzza. El 
análisis remitirá a Husserl, Heidegger y Merleau-Ponty, situando el discurso en las 
consideraciones sobre el hacer, el arte, la Leiblichkeit y la fenomenología del cuerpo.    

Es preciso dar las gracias al Dr. Davide Eugenio Daturi, maestro en Filosofía de la 
Universitá degli Studi di Milano y actualmente profesor de la Universidad Autónoma del 
Estado de México, en Toluca, por la coordinación y las labores de traducción de este dossier 
monográfico. Su colaboración ha sido imprescindible para reunir el elenco que hoy les 
presentamos. Su rigor y su criterio han permitido la oportunidad de llevar a cabo este 
proyecto. Deseamos que su asistencia, de aquí en adelante, nos permita ampliar nuestro 
conocimiento sobre las cuestiones expuestas y sobre el desarrollo histórico de la filosofía en 
Italia. Nuestro agradecimiento se extiende a Andrea Coghi por su colaboración en la 
traducción, y a Adriana Espinoza Cerviño y José Luis Herrera Arciniega por la revisión de los 
textos. Por supuesto, expresamos nuestro reconocimiento al Departamento de Filosofía de la 
Università degli Studi di Milano y a los profesores e investigadores que han participado en 
esta edición: Gabriele Scaramuzza, Maddalena Mazzocut-Mis, Andrea Pinotti y Elio Franzini. 
Esperamos que sus trabajos sean de un máximo interés para nuestros lectores. 

 

	
  



12  

F E B R E R O  
2 0 1 5  

 
	
  
 
 

Presentación. La estética en Italia de Dino Formaggio | Luis Álvarez Falcón 
 

	
  

	
  

 



13  

F E B R E R O  
2 0 1 5  

 
	
  

 
 

Dino Formaggio: una presentazione |  Gabriele Scaramuzza 
 

	
  

	
  

Dino  Formaggio:  una  presentazione  
Prof.  Gabriele  Scaramuzza  
Universitá  degli  Studi  di  Milano  
  

   
 
Sommario 
 

L’intento	
   del	
   saggio	
   è	
   di	
   offrire	
   una	
  
presentazione	
   della	
   personalità	
   e	
   del	
  
pensiero	
   di	
   Dino	
   Formaggio,	
   al	
   cui	
   centro	
  
sta	
   il	
   “fare”.	
   Questo	
   problema	
   è	
   da	
   vedere	
  
alla	
   luce	
  del	
   lungo	
  cammino	
  che	
  Formaggio	
  
ha	
   intrapreso	
   per	
   raggiungere	
   i	
   risultati	
  
consegnati	
   nelle	
   sue	
   opere.	
   Il	
   fare	
   si	
   radica	
  
nel	
   mondo	
   sensibile,	
   nel	
   corpo,	
   che	
   è	
  
sorgente	
  di	
  energia	
   che	
  dal	
  proprio	
   interno	
  
richiede	
  un’espressione	
  di	
  sé.	
  Si	
  sono	
  seguiti	
  
gli	
   ambiti	
   diversi	
   in	
   cui	
   tale	
   espressione	
   si	
  
articola.	
  L’insegnamento	
  in	
  primo	
  luogo,	
  che	
  
Formaggio	
   viveva	
   come	
   una	
   missione;	
  
intendeva	
   le	
   lezioni	
   come	
   un	
   luogo	
   di	
  
dialogo	
   e	
   di	
   solidarietà,	
   di	
   socializzazione;	
  
proponeva	
   un’idea	
   degli	
   studi	
   non	
   come	
  
fatica	
   e	
   sacrificio,	
  ma	
   come	
   intensificazione	
  
di	
   vita.	
   Il	
   fare	
   si	
   esercitava	
   poi	
   come	
  
creatività	
   artistica,	
   nella	
   pittura,	
   nella	
  
scultura,	
  nella	
  poesia.	
  Della	
  stessa	
   fruizione	
  
artistica	
   aveva	
   una	
   visione	
   non	
  
contemplativa	
   ma	
   attiva,	
   che	
   si	
   potrebbe	
  
sintetizzare	
   con	
   la	
   formula:	
   vedere,	
  
ascoltare	
   “facendo”:	
   non	
   fruire	
  
passivamente,	
   ma	
   riversarlo	
   in	
   un	
   fare.	
   A	
  
vari	
   livelli:	
   dal	
   comprendere	
   rifacendo	
   per	
  
sé	
  (come	
  gli	
  avviene	
  con	
  un	
  Kandinskij	
  e	
  con	
  
lo	
   Scriba	
   del	
   Louvre)	
   alla	
   comprensione	
  
storica,	
   fino	
  alla	
  riflessione	
   filosofica.	
  Non	
  è	
  
secondario	
   per	
   lui	
   pensare	
   filosoficamente	
  
l’arte,	
   ma	
   anche	
   questo	
   si	
   origina	
   dal	
   fare,	
  
nel	
   fare	
   deve	
   verificarsi	
   e	
   in	
   un	
   fare	
  
rovesciarsi.	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  

	
  
Resumen	
  

	
  
El	
   propósito	
   del	
   presente	
   artículo	
   es	
  

ofrecer	
  una	
  presentación	
  de	
  la	
  personalidad	
  
y	
   el	
   pensamiento	
   de	
   Dino	
   Formaggio,	
   en	
  
cuyo	
   centro	
   se	
   encuentra	
   el	
   "hacer".	
   Este	
  
problema	
   tiene	
   que	
   ser	
   visto	
   a	
   la	
   luz	
   del	
  
largo	
   camino	
   que	
   Formaggio	
   emprendió	
  
para	
   alcanzar	
   aquellos	
   resultados	
  

consignados	
  en	
  sus	
  obras.	
  El	
  hacer	
  tiene	
  sus	
  
raíces	
   en	
   el	
   mundo	
   sensible,	
   en	
   el	
   cuerpo,	
  
que	
   es	
   la	
   fuente	
   de	
   energía	
   que	
   desde	
   su	
  
interior	
   requiere	
   una	
   expresión	
   de	
   sí.	
   Se	
  
recorrieron	
   los	
   diferentes	
   campos	
   en	
   los	
  
que	
   dicha	
   expresión	
   se	
   articula.	
   La	
  
enseñanza	
   en	
   el	
   primer	
   lugar,	
   que	
  
Formaggio	
   vivía	
   como	
   una	
   misión;	
  
consideraba	
  sus	
  lecciones	
  como	
  un	
  lugar	
  de	
  
diálogo,	
   solidaridad	
   y	
   socialización	
   y	
  
proponía	
  una	
  idea	
  de	
  estudio	
  no	
  como	
  peso	
  
y	
  sacrificio,	
  sino	
  como	
  una	
  intensificación	
  de	
  
la	
  vida.	
  El	
  hacer	
  se	
  practicaba	
  después	
  como	
  
producción	
   artística,	
   en	
   la	
   pintura,	
   la	
  
escultura,	
   la	
   poesía.	
   Del	
   mismo	
   goce	
  
artístico	
   tenía	
   una	
   visión	
   no	
   contemplativa	
  
sino	
   activa,	
   que	
   se	
   podría	
   resumir	
   con	
   la	
  
siguiente	
  fórmula:	
  ver,	
  escuchar	
  "haciendo":	
  
no	
   disfrutar	
   de	
   forma	
   pasiva,	
   sino	
   volverlo	
  
un	
   hacer.	
   En	
   distintos	
   niveles:	
   desde	
   la	
  
comprensión	
   rehaciendo	
   para	
   sí	
   (tal	
   como	
  
ocurre	
   en	
   Kandinsky	
   y	
   con	
   el	
   Escriba	
   del	
  
Louvre)	
  a	
  la	
  comprensión	
  histórica,	
  hasta	
  la	
  
reflexión	
  filosófica.	
  No	
  es	
  secundario	
  para	
  él,	
  
el	
   pensar	
   en	
   el	
   arte	
   filosóficamente,	
   pero	
  
también	
   este	
   acto	
   surge	
   del	
   hacer,	
   en	
   el	
  
hacer	
   debe	
   verificarse	
   y	
   en	
   hacer	
   debe	
  
transformarse.	
  
	
  
Palabras	
  claves	
  
	
  
Dino	
   Formaggio,	
   arte,	
   estética	
  
fenomenológica,	
  educación.	
  

	
  
Abstract	
  

	
  
The	
   intent	
   of	
   the	
   paper	
   is	
   to	
   give	
   an	
  

overview	
   of	
   the	
   personality	
   and	
   thought	
   of	
  
Dino	
   Formaggio,	
   the	
   center	
   of	
  which	
   is	
   the	
  
"doing."	
  This	
  problem	
  has	
   to	
  be	
  seen	
   in	
   the	
  
light	
   of	
   the	
   long	
   journey	
   that	
   cheese	
   has	
  
undertaken	
  to	
  achieve	
  the	
  results	
  delivered	
  
in	
   his	
   works.	
   The	
   doing	
   is	
   rooted	
   in	
   the	
  
sensible	
   world,	
   in	
   the	
   body,	
   which	
   is	
   the	
  
source	
  of	
  energy	
  that	
  requires	
  an	
  expression	
  



14  

F E B R E R O  
2 0 1 5  

 
	
  

 
 

Dino Formaggio: una presentazione |  Gabriele Scaramuzza 
 

	
  

	
  

from	
  your	
  inner	
  self.	
   It	
  was	
  followed	
  by	
  the	
  
different	
   fields	
   in	
   which	
   the	
   expression	
   is	
  
divided.	
  The	
  teaching	
   in	
  the	
  first	
  place,	
   that	
  
cheese	
  was	
   living	
   as	
   a	
  mission;	
   the	
   lessons	
  
intended	
   as	
   a	
   place	
   of	
   dialogue	
   and	
  
solidarity,	
  socialization;	
  proposed	
  an	
  idea	
  of	
  
the	
   studies	
   did	
   not	
   like	
   hard	
   work	
   and	
  
sacrifice,	
   but	
   as	
   an	
   intensification	
   of	
   life.	
  
Doing	
  practiced	
  then	
  as	
  artistic	
  creativity,	
  in	
  
painting,	
   sculpture,	
   poetry.	
   In	
   the	
   same	
  
artistic	
   enjoyment	
   had	
   a	
   vision	
   not	
  
contemplative	
   but	
   active,	
   which	
   could	
   be	
  
summed	
  up	
  with	
  the	
  following	
  formula:	
  see,	
  
hear,	
   "doing",	
  not	
  passively	
   enjoy,	
  but	
  pour	
  
it	
   in	
   a	
   do.	
   At	
   various	
   levels:	
   from	
  

understanding	
   remaking	
   itself	
   (such	
   as	
  
occurs	
   with	
   a	
   Kandinsky	
   and	
   the	
   Scribe	
   of	
  
the	
  Louvre)	
  to	
  the	
  historical	
  understanding,	
  
to	
   philosophical	
   reflection.	
   It	
   is	
   not	
  
secondary	
   for	
   him	
   to	
   think	
   philosophically	
  
art,	
   but	
   also	
   arises	
   from	
   doing	
   this,	
   and	
   in	
  
doing	
  must	
  occur	
  and	
  transform	
  itself.	
  
	
  
Keywords	
  
	
  
Dino	
   Formaggio,	
   art,	
   phenomenological	
  
aesthetics,	
  education.	
  	
  
 
 



15  

F E B R E R O  
2 0 1 5  

 
	
  

 
 

Dino Formaggio: una presentazione |  Gabriele Scaramuzza 
 

	
  

	
  

Dino  Formaggio:  una  presentazione  
Prof.  Gabriele  Scaramuzza  
Universitá  degli  Studi  di  Milano  
  
	
  

1. Nella celebre Vorrede alla Fenomenologia dello Spirito, Hegel scrive che “il vero è 
l’intero”, nel senso che non include solo i risultati di una ricerca presi astrattamente a sé, ma 
anche il divenire che conduce a essi. Sarà utile tenerlo presente anche nel nostro caso.  

È imprescindibile, se si vogliono comprendere appieno la figura e il pensiero di Dino 
Formaggio, tener conto anche del lungo e faticoso cammino che, nell’ambiente in cui è 
cresciuto, lo ha condotto ai risultati che sono sotto gli occhi di tutti: un iter scolastico 
anomalo, il periodo di modesta attività lavorativa, le traversie del periodo bellico e 
immediatamente postbellico; gli incontri, l’impegno politico, il compito educativo, le sue 
prime esitanti prove artistiche, i suoi primi scritti. E, in tutto questo, i progetti e le promesse 
che vi avevano corpo. Che avesse una storia personale atipica alle spalle lo si avvertiva 
presto. Non starò a richiamare momenti della sua biografia ben presenti a chiunque li abbia 
sentiti dalla sua viva voce, o letti in scritti personali e ricostruzioni oggi diffuse tra noi1.  

 Sul piano della formazione filosofica e culturale, oltre che umana, l’incontro con 
Banfi fu decisivo per lui. Ne testimoniano ricordi spesso riaffioranti e mai taciuti; i non pochi 
scritti in proposito2, le lettere a dir poco appassionate che gli scrisse la notte successiva alla 
laurea3. Ma importante per lui fu anche, e non poco, la frequentazione di altri maestri, di 
Adelchi Baratono innanzitutto (che resta comunque più presente nella sua formazione di 
quanto comunemente si ammetta4). Contarono infine gli allievi della scuola di Banfi a lui più 
vicini: Antonia Pozzi e il suo coetaneo Remo Cantoni, ma anche Giulio Preti ed Enzo Paci. 
Aggiungo anzi che più di ogni altro alunno di Banfi, infinitamente di più, Antonia Pozzi ha 
saputo cogliere tratti assai toccanti, che erano e restano i più cari a me, della personalità di 
Formaggio.   

2. La sua attività culturale si è svolta anche, ma non secondariamente, in ambiti diversi da 
quelli per solito pubblicizzati. È stato un maestro esemplare, per lunghi anni, nei Licei, 
lasciando sicuramente un segno negli allievi. Ed è stato al Liceo “Volta” a Milano, nel 1954, 
che l’ho conosciuto, come insegnante di Storia romana, come allora si usava nei Licei 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
1  Penso innanzitutto a Formaggio Dino (1997), Minima personalia. Frammento di un’autobiografia, in 
“Belfagor”, 30 novembre 1997; Id., Storia di un uomo in cammino col suo carro. Autobiografia di Dino 
Formaggio, in Formaggio (2003), Riflessioni strada facendo. Un cammino verso il sociale, prefazione di E. 
Franzini, Milano, Mimesis, pp. 13-43. E cfr. di Teruzzi Carlo (1995), Per un incontro…, in appendice a Il canto 
di Seikilos. Scritti per Dino Formaggio nell’ottantesimo compleanno, Milano, Guerini, pp. 189-208.  
2 I principali sono raccolti in Formaggio (1996), Filosofi dell’arte del Novecento, presentazione di Elio Franzini, 
Milano, Guerini.   
3 È stato contento che le potessi pubblicare in Aa. Vv. (2007), Ad Antonio Banfi cinquant’anni dopo, premessa e 
cura di S. Chiodo e G. Scaramuzza, Milano, Unicopli, pp. 13-15.   
4 Del 1934 è l’opera fondamentale di Baratono, intitolata non a caso Il mondo sensibile. Verso Baratono, oltre 
che verso Banfi, Formaggio riconosce il proprio debito in una nota all’introduzione alla Fenomenologia della 
tecnica artistica. Gli dedica un bel ricordo in Studi di Estetica (1962), Milano, Renon; dove riprende anche uno 
scritto già apparso su “Studi filosofici”. Testimoniano del suo legame con questo maestro anche la prefazione a 
Baratono (1966), Arte e poesia, Milano, Bompiani; e infine Formaggio (1997/98), Adelchi Baratono. Un 
Maestro, pubblicato in “La riviera ligure”, a. VIII, n. 24/25, pp. 5-11, dedicato appunto a Baratono.   



16  

F E B R E R O  
2 0 1 5  

 
	
  

 
 

Dino Formaggio: una presentazione |  Gabriele Scaramuzza 
 

	
  

	
  

scientifici; e  a partire dal 1955-56 per Filosofia e Storia. L’ultimo anno tuttavia ottenne il 
distacco dal Liceo per dedicarsi interamente all’insegnamento universitario a Pavia.  

         La mia conoscenza con lui si colloca, dal punto di vista dei suoi studi, tra la 
Fenomenologia della tecnica artistica  e L’idea di artisticità. La prima è uscita nel 1953, non 
per nulla è la sua opera che mi resta più cara, dato che riflette bene i sapori, il clima degli anni 
in cui mi fu insegnante al Liceo. L’idea di artisticità è invece del 1962, l’ho vista nascere, 
risuona dei temi dei corsi universitari che ho seguito.          

         Ho ricordato altrove5, e lo sottoscrivo qui, l’atmosfera degli anni liceali. Nel suo 
insegnamento, nel suo modo di tener lezione era presente quella "generosità di maestro", quel 
“prezioso umano calore”, quella sua disponibilità di cui testimoniò una volta (e sia pur in anni 
antecedenti quelli in cui l’ho conosciuto io) Banfi, in termini che certamente avrei qualche 
renitenza a far miei oggi in quella forma, ma che cionondimeno colgono non poco di vero6.     

3. Venendo alla sostanza del pensiero di Formaggio, centrale è senza dubbio in esso l’idea del 
fare, cui tutta la sua vita era indirizzata. Egli stesso mi confessò un giorno, tanti anni fa, che 
amava l’arte. Non era neppure il caso di dirlo, lo si vedeva bene, da sempre. Ma fissandomi 
con uno sguardo penetrante aggiunse, increspando il tono della voce: “fare l’arte”.   

         Il fare affonda le proprie radici nel modo in cui Formaggio vive il mondo sensibile. La 
realtà del sentire, prima che ogni astratta visione, teoria, o impegno nell’ambiente in cui è 
cresciuto, è al centro della sua vita non meno che del suo pensiero. Della presa di coscienza di 
questo è debitore al suo maestro Adelchi Baratono: non a caso, insieme a Banfi, è menzionato 
in una nota apposta all’introduzione della Fenomenologia della tecnica artistica.  

    Si può dire anche di lui quanto Théophile Gautier testimonia di sé: “Toute ma valeur 
c’est que je suis un homme pour qui le monde visible existe”7. Anche Formaggio è un uomo 
per cui il mondo sensibile, soprattutto nella sua modalità di mondo visibile, esiste, in senso 
forte. Non a caso nella piena maturità del suo pensiero la sua estetica si esprime come una 
filosofia del corpo, come testimonia tra i suoi libri soprattutto Arte, edito per la prima volta da 
Isedi nel 1973 e tradotto (grazie a Mikel Dufrenne) in francese; ma poi anche in spagnolo e 
portoghese.     

V’è ancora da notare che il mondo della sua sensibilità è dominato dagli occhi; gli 
ambiti dell’udito o dell’odorato sembrano suscitare reazioni meno intense in lui. Certo gli 
appartiene il tatto, come testimonia il suo vivere, oltre che la sua attenzione alla scultura.  

    Decisivo è poi anche che Formaggio appartiene al novero di coloro per cui il vedere, 
l’ascoltare, l’esperire col corpo non si chiudono in sé; non lasciano paghi di sé senza che nulla 
si debba aggiungere; a tutto questo, che compendia sotto il termine di estetismo, era allergico.  

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
5 Scaramuzza Gabriele (1985), L’insegnamento di Dino Formaggio, in “Dino Formaggio e l’estetica. Scritti 
offerti di autori vari con uno studio di Dino Formaggio”, Milano, Unicopli, pp. 65-69; da qui riprendo alcuni 
spunti che ritengo tuttora validi.  
6 Si tratta di una lettera priva di destinatario, scritta nel '46: Formaggio me ne ha fornito copia, lui stesso non 
ricordava a chi fosse indirizzata. L’ho già citata, col suo consenso, in un mio scritto, L’insegnamento di Dino 
Formaggio, cit, p. 66.  
7 Citato da Dessoir Max (1986), Estetica e scienza dell’arte, presentazione di Dino Formaggio, a cura di Lucio 
Perucchi e Gabriele Scaramuzza, Milano, Unicopli, p. 87.   



17  

F E B R E R O  
2 0 1 5  

 
	
  

 
 

Dino Formaggio: una presentazione |  Gabriele Scaramuzza 
 

	
  

	
  

    L’esperienza dei sensi per lui è un nucleo di energia che si irradia oltre se stesso, in un 
silenzio denso di risonanze, che cercano compimenti fuori di sé. Per lui raccogliersi in sé è 
certo importante, ma anche non basta a sé: deborda da sé e reca implicita la richiesta di segni 
atti a esprimersi, a interrogare per capire meglio; coinvolge l’impegno di riprendere 
fattivamente le cose colte nelle svariate modalità disponibili, di ripensarle, fino alle forme di 
conoscenza più approfondite e alle esecuzioni professionali e artistiche più alte.   

Il mondo del sentire ha in sé l’impulso a costruirsi in realtà viva. Anche la sua 
sensibilità verso il mondo del tatto si traduce in un fare, che è vivo comunicare con gli altri, 
ma anche pratica della scultura. In quest’ultimo ambito l’opera sua più toccante per me è 
rimasta una maternità, in vari materiali e colori; ne conservo tuttora una copia: nera, in 
terracotta.    

    Il sensibile antecede ogni espressione data, ma cerca parole dunque, segni, mimica, 
gesti per dirsi. Soprattutto avverte, e mai dimentica, lo scarto tra sé e le parole, i segni in cui si 
dice. Uno scarto che si fa produttivo, stimola la ricerca di nuove parole, nuovi segni; e sempre 
di nuovo torna alle cose stesse per verificarsi; non si anchilosa né si perde in costruzioni già 
date.   

Un film (Formaggio ricordava quanto meno il cinema di Duvivier), una poesia, un 
quadro, un paesaggio, una musica, una rappresentazione teatrale (l’ho sentito ricordare 
Ruggero Ruggeri, che evidentemente aveva visto sulle scene), hanno lasciato traccia, una 
lunga scia dietro di sé. Sono presenti nell’“immediatezza” del sentire, prima che nelle 
mediazioni di una teorizzazione o di una “preparazione” prestabilita. E per questo nessun 
giudizio tecnico formale, va contrabbandato per giudizio estetico. Ma ancora per questo gli 
eventi estetico-artistici incoraggiano uno slancio che dia seguito alle loro promesse, che dia 
loro vita e realtà.   

4. Un primo ambito in cui la vita sensibile esplica le proprie potenzialità, innervandola di sé, 
per Formaggio è l’attività didattica, per lui ai vertici di quel vivo “fare”, che costituisce il 
leitmotiv di queste pagine. Per l’insegnamento aveva una vera vocazione, una disposizione 
naturale a lungo coltivata, a livelli scolatici differenti, dalle scuole elementari al liceo 
all’università; al Liceo a mio avviso si è esplicata nel modo più compiuto. La passione per 
l’insegnamento gli ha dettato la scelta degli indirizzi di studio, dalle Magistrali all’Università. 
Questa attività ha sempre poi preso Formaggio molto più che non lo studio a tavolino, la 
ricerca fine a sé, in un isolamento cui si sentiva estraneo. L’ha sempre praticato ovviamente, 
lo studio a tavolino, ma finalizzandolo all’insegnamento, anche più che alla scrittura.   

         Le sue lezioni al Liceo avevano una notevole ampiezza culturale, non solo 
specificamente filosofica; vi tornavano temi letterari, artistici, e di attualità. Per restare a 
eventi non ancora estinti nella memoria, ricordo il suo fastidio, motivato, verso l’idea di 
cultura che sottostava a “Lascia o raddoppia”. E questo proprio nel momento in cui si stava 
imponendo la televisione nelle famiglie, con il noto travolgente successo di pubblico.   

         Il suo insegnamento agiva da forte stimolo alla scoperta del mondo della cultura, ma 
anche di luoghi ed eventi densi di risonanze della vivace Milano di allora. Era un invito alla 
visione, all’ascolto, alla lettura. Gli sono grato di averci per primo suscitato curiosità per 
l’ikebana, l’arte cinese, le poesie giapponesi, oltre che per i dipinti di Lascaux…. Per quelle 
che si dicevano le arti minori insomma (già rivalutate da Banfi), non meno che per le arti 



18  

F E B R E R O  
2 0 1 5  

 
	
  

 
 

Dino Formaggio: una presentazione |  Gabriele Scaramuzza 
 

	
  

	
  

considerate maggiori. Forti furono gli incentivi alla lettura di grandi romanzieri. Non 
dimentico soprattutto che a Formaggio devo la conoscenza di Dos Passos (mi è rimasto 
impresso soprattutto Dos Passos, non so perché); ma ci furono anche Döblin, Pavese, per non 
dire di filosofi come Simmel, Santayana, Whitehead.      

Incitava a guardare le opere d’arte. Frequentare mostre e monumenti rientrava tra i 
compiti didattici che giustamente si proponeva; ricordo l’entusiasmo che ci metteva e 
l’impulso a partecipare che trasmetteva. Ci fu una memorabile visita guidata da lui con la 
classe intera a una mostra di Mondrian, e poi alla pittura italiana contemporanea, a Palazzo 
Reale; di quest’ultima mi è rimasto impresso (e forse non è difficile capire come mai) un 
ironico dipinto di Usellini, “La filosofia dell’amore e l’amore della filosofia”. Non poche 
furono anche in seguito le visite comuni a mostre di autori contemporanei, in gallerie tra 
Milano e Padova.   

  A lui devo la scoperta dell’Abbazia di Chiaravalle - un mito per lui, e di riflesso anche 
per noi. L’amore che ci comunicava per essa mi ha spinto a visitarla la prima volta una di 
quelle estati. La risonanza che conservava in lui questa abbazia cistercense era legata al suo 
fascino artistico, certo, ma insieme alla sua vicinanza ai quartieri operai di Milano in cui 
aveva abitato, alle sue prime scorribande nella (allora) libera campagna; infine, last but not 
least, con tanta intensità nel ricordo, al nome di Antonia Pozzi, che lì come noto andò a 
morire8.      

 Faceva nascere la voglia di guardare spettacoli naturali non meno che artistici. 
C’erano i luoghi cui Formaggio tornava con insistenza, fino a farne luoghi emblematici per 
noi. Mi portò una volta a Marzio coi suoi figli, alla scoperta di una bellezza naturale e di un 
ambiente umano con cui aveva forti legami. Amava molto le betulle, che anch’io presi ad 
amare.  

Ma anche questo insegnare a “vedere” non era fine a sé; doveva costruirsi in 
esperienza di vita.      

 5. Liceo statale voleva allora dire luogo di aperto confronto tra idee, concezioni della 
vita, gusti – nel rispetto di una cornice di principi e di valori che rendevano possibile un 
dialogo. Questo è testimoniato anche dalla presenza di altri insegnanti di tendenze diverse, e 
di non scarso rilievo, che ricordo con piacere; anche  l’incontro con loro fu parecchio 

 formativo per noi. Per quanto riguarda la filosofia, contò molto anche l’insegnante di 
religione, Leonardo Verga, poi studioso e docente universitario di vaglia, da poco scomparso9. 
L’ultimo anno poi Formaggio fu sostituito da Pietro Di Vona, che si affermò poi a sua volta 
come valente studioso e docente universitario, e di cui mi è rimasta impressa soprattutto la 
passione che ci comunicò per la Fenomenologia dello spirito.  

L’ambiente del liceo, tra insegnanti e allievi, era tutt’altro che “di sinistra”; la sinistra 
era anzi decisamente minoritaria e per lo più vista con sospetto; questo vale anche per altri 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
8 Cfr. Bernabò Graziella (2004), Per troppa vita che ho nel sangue. Antonia Pozzi e la sua poesia, Milano, 
Viennepierre, cap. XII. Papi ha scritto pagine assai equilibrate sui rapporti tra Antonia Pozzi e Dino Formaggio: 
Papi Fulvio (2009). L’infinita speranza di un ritorno. Sentieri di Antonia Pozzi, Milano, Viennepierre.     
9 Si veda quanto meno AA.VV. (2001), Vigilantia silentiosa et eloquens. Studi di filosofia in onore di Leonardo 
Verga, a cura di Franco De Capitani, Milano, F. Angeli. 



19  

F E B R E R O  
2 0 1 5  

 
	
  

 
 

Dino Formaggio: una presentazione |  Gabriele Scaramuzza 
 

	
  

	
  

licei allora considerati tra quelli più connotati ideologicamente, come il Berchet. L’atmosfera 
generale era dominata da certo conservatorismo, da reticenze e da qualche palpabile nostalgia 
di un passato allora non così lontano. Le posizioni di Formaggio, eccentriche in quel contesto, 
davano nell’occhio, ed erano non di rado vivacemente contestate in discorsi privati, ma anche 
in modi pubblici. Veniva accusato di esser comunista, ed erano anni in cui non era più iscritto 
al Pci; pur avendo partecipato attivamente alla Resistenza e riconoscendosi nei suoi valori, gli 
era estranea ogni retorica resistenziale; ricordo un suo sobrio e documentato accenno a 
lezione in anni in cui fastidiosi toni celebrativi erano scontati. Nella scuola di allora poi le 
uniche forme di partecipazione politica degli studenti erano gli scioperi per Trieste, 
incoraggiati da compagni vicini al Movimento sociale.  

Era palpabile inoltre una sottile forma di diffamazione, che contestava come 
pericoloso e vuoto “relativismo” il mondo culturale cui Formaggio si richiamava, la scuola di 
Banfi, di  cui egli era l’unico rappresentante in quel liceo. Aveva alle spalle una tradizione 
della cultura milanese, ma non solo questo; perché attraverso di essa si rivelava una tradizione 
della cultura occidentale tout-court10; e Formaggio si rifaceva ad essa con entusiasmo e intima 
persuasione. Lo sorreggeva un mondo di valori, un esercizio di liberà di pensiero e di 
espressione non così diffusi allora; sullo sfondo agiva un ottimismo certo problematico, ma 
non per questo meno tonificante. Qualche mito, forse, ma fertile nei suoi effetti - che si è 
venuto fatalmente frantumando nel nostro mondo, per lui forse prima ancora che per noi.   

Vi agiva un sogno sullo sfondo, e gli sono ancora profondamente grato di avermi per 
primo avvicinato a un mondo oggi così ingiustamente maltrattato, e che non mi apparteneva 
allora. C’è un brano che resta tra le pagine di Formaggio che ricordo tuttora con emozione, e 
che si ricollega alla vera e propria scoperta (per me era tale, dato l’ambiente di provincia 
“bianca” da cui provenivo) di ciò che volesse dire “socialismo”. L’ho già ripreso una volta e 
voglio riportarlo qui: «Ricordo una sera del lontano 1937 (ed era tempo di novembre), alle 
lauree. Una nebbiosa sera milanese, con pochi fedeli come a un rito, affondati nella 
semioscurità dell'aula magna di Corso Roma, intorno al tavolo illuminato della Commissione. 
In capo al tavolo - la bella testa pensosa, calda di luce, chinata sul tavolo - Baratono pareva 
assorto: quando improvvisamente egli ruppe sul monotono cantilenare del candidato con una 
voce strana, dolce, quasi appena soffiata, eppure rumoreggiante dentro di echi profondi e 
drammatici; "Sono gli operai delle fabbriche - diceva rivolto al candidato - lei dimentica gli 
operai delle fabbriche..."; ed ergendosi egli un poco ancora nella persona e nella voce, per un 
istante sembrò ai presenti di veder ondeggiare sopra quella grigia e soffocata atmosfera 
dell'Università italiana, la grande ombra vivente del socialismo: ci sprofondammo allora più 
strettamente dentro ai nostri cappotti, quasi per chiudere e difendere quel sogno di un'umanità 
rinnovata che poche parole avevano potuto suscitare dentro di noi»11.  

In questo sprofondarsi dentro i cappotti, voglio ripeterlo qui, mi è sempre parso di 
cogliere un tratto essenziale (tanto più essenziale quanto meno a tutta prima evidente) della 
personalità di Formaggio; o comunque un tratto a me tuttora caro. Mi rinvia a quell’“idea di 
una vita vissuta tutta dal di dentro”, di cui ha scritto Antonia Pozzi e proprio con riferimento a 
Formaggio, in una delle sue ultime lettere12. So bene che la ricca e complessa personalità di 
	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
10 Ne esprime bene la sostanza Franzini Elio (2009), Elogio dell’Illuminismo, Bruno Mondadori, Milano. Dello 
stesso Franzini (1992) v. anche Oltre l’Europa. Dialogo e differenze nello spirito europeo, Milano, Arco.   
11 Ricordo di Adelchi Baratono, in Formaggio Dino (1962), Studi di estetica, Milano, Renon, pp. 290-291.   
12 Lettera a Paolo Treves del 23 ottobre 1938, ora in Pozzi Antonia (2002) L’età delle parole è finita. Lettere 
1923-1938, a cura di Alessandra Cenni e Onorina Dino, Milano, p. 267. Riedita ora in Pozzi Antonia (2014), Ti 



20  

F E B R E R O  
2 0 1 5  

 
	
  

 
 

Dino Formaggio: una presentazione |  Gabriele Scaramuzza 
 

	
  

	
  

Formaggio offriva anche altri lati, ben diversi. Tant’è: per me questo (pur così lontano ora) 
resta quello che ricordo con più intenso coinvolgimento, non esiterei anzi a dire con 
commozione.    

6. Nel suo insegnamento Formaggio ha incarnato un modo di essere nella scuola da qualche 
tempo piuttosto in declino, e in quegli stessi anni contrastato da concezioni pedagogiche 
inutilmente rigide, comunque chiaramente improntate a visioni del mondo anguste - e che 
tuttora giudico profondamente diseducative. Con autentica passione Formaggio contestava, e 
non in astratto ma sul piano della concretezza didattica, prese di posizione confusamente, e 
pericolosamente, lassiste; ma anche quelle, per converso, dominate da concezioni 
dogmatiche; o comunque da visioni del mondo astrattamente ideologiche. Talune già allora 
giocate sull’efficienza e sul rendimento, sugli equivoci di una “meritocrazia” che poteva 
anche far riferimento a ragioni legittime, ma non di rado era fatta valere in modi quanto meno 
ambigui - col rischio di contrabbandare per merito, conseguito con onesto lavoro e per sole 
doti personali, quello che era frutto di posizioni di rendita, in molti sensi.  

Contrastava vivacemente (e non era il solo) posizioni oggi pubblicizzate come 
indiscutibili, fatte valere come incontrovertibili certezze - passando sotto silenzio quanto di 
esse non a torto veniva messo in dubbio in quegli anni fertili, segnati da forti idealità. Sono in 
gioco valori che giudico “non negoziabili” nel nostro stesso panorama culturale; sarebbe 
senz’altro istruttivo ricordarli oggi, anche contro certa retorica (per usare un eufemismo), 
quando non insensata avversione, che da tempo ha investito il mondo della scuola pubblica, se 
non della cultura tout-court.  

Dalle sue lezioni traspariva l’idea che il lavoro culturale non dovesse esser visto come 
sterile sforzo o come dovere imposto, ma come qualcosa di coinvolgente, di capace di 
suscitare un amore, di agire come una promessa di vita. Sembrava tradurre qualcosa di 
presente anche nella concezione di Banfi dello studio come intensificazione della vita, non 
solo come fatica o come condanna: «io non so amare lo studio – confessa in una lettera da 
Berlino a Daria, la sua futura moglie, del 16 maggio 1910 – che come potenza di 
ringiovanimento»13. E ancora Banfi scrive più tardi, nel marzo del ’43, a una sua allieva, 
Ottavia Abate: «Vorrei che fossero lavori che piacessero anche a lei. Perché mi viene a volte 
di pensare che si è così abituata a un dovere impostosi, che le torna difficile porsi al lavoro 
con l’anima sciolta per puro piacere. Forse mi dice, per puro piacere, sarebbe altro che 
lavorare; ma non credo che sia proprio così. Bisogna perder l’abitudine 
dell’automortificazione. Allora molte “fatiche” cessano forse d’esser tali»14. In Antonia Pozzi 
troviamo l’insistenza sul tema del lavoro in Flaubert, e non si tratta per nulla di un lavoro 
mortificante. Per lo stesso Formaggio la tecnica artistica non ha nulla della fatica insensata, è 
tecnica qualificata, felice nei suoi esiti, implica qualcosa come una capacità di dar gioia.   

7. Era vivo nelle lezioni di Formaggio un modo di intendere il lavoro culturale come 
confronto ma insieme come solidarietà; mai come competizione. Le lezioni erano in primo 
luogo partecipazione; ricordo ancora con riconoscenza lo spazio che lasciavano (e erano le 
uniche allora) a ciò che chiamavamo “discussione”. Un momento tra i più coinvolgenti (ed 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
scrivo del mio vecchio tavolo. Lettere 1919-1938, a cura di Graziella Bernabò e Onorina Dino, Milano, Ancora, 
pp. 309-312.   
13 Banfi Antonio (1967), Umanità, Reggio E., Franco, p. 88. 
14 Idem, p. 229.  



21  

F E B R E R O  
2 0 1 5  

 
	
  

 
 

Dino Formaggio: una presentazione |  Gabriele Scaramuzza 
 

	
  

	
  

altamente educativi, ritengo tuttora) era il libero scambio delle idee tra gli studenti, e con 
l’insegnante; e la dialettica tra le opinioni che ne scaturiva.  

Gli alunni non venivano esclusi da una partecipazione attiva, che veniva loro 
spontanea, per la loro ovvia “impreparazione”. Non ne risultava inibita la loro esigenza di 
domandare, di chiarire e di mettersi alla prova nel rapporto con altri. Un’autentica passione 
per il dialogo15 viveva anche negli incontri al di fuori delle aule scolastiche: l’idea di una 
verità che scaturisse da un confronto vivo, e di una ricerca che agisse anche come fermento 
socializzante.  

Attraverso le parole dell’insegnante traspariva un’idea di che cosa potesse essere la 
filosofia. La stessa estetica per lui era filosofia dell’arte16, aveva nella filosofia, oltre che 
nell’arte, il suo centro propulsore. Nelle sue lezioni affiorava una prima, partecipe e non 
epidermica esperienza di cosa potesse voler dire far filosofia. Nella stessa modalità del loro 
svolgersi, nel loro stesso “stile” direi, e non a livello di enunciazioni programmatiche soltanto, 
si apriva per la prima volta un’esperienza ignota, inedita per molti di noi, un’idea fattiva17 di 
questa disciplina per lo più vista con sospetto. Un’idea certo non rigorosamente professionale, 
ma piena di interesse e di fascino; e in seguito, devo pur aggiungere, del tutto dispersa nella 
deludente pratica della filosofia incontrata nelle prime aule universitarie frequentate. A Pavia 
in primo luogo (se ne era appena andato Paci); ma poi anche a Padova, dominava 
un’atmosfera cui la figura di Formaggio appariva a tutta prima davvero poco consona, ma in 
cui in seguito seppe inserirsi con accortezza.     

8. Formaggio aveva una grande capacità di far rivivere i filosofi del passato, di risvegliare un 
interesse, e di lasciar affiorare domande stimolanti. Non v’era alcun soffocamento delle 
ragioni critiche, certo, ma neppure preventiva contestazione. Era come se a ogni pensatore 
venissero restituite le sue ragioni; nessuno era in torto alla luce del punto di vista che gli era 
proprio, e cui veniva resa giustizia. Si reagiva a non infrequenti attacchi esterni, certo; ma 
senza scendere sul terreno di pretestuose  e infruttuose polemiche. Lo stesso accadeva anche 
con Paci, ricordo; mentre non era così da altre cattedre ideologicamente più agguerrite – e 
penso a lezioni seguite non solo a Pavia, ma poi anche a Padova (emblematiche da questo 
punto di vista quelle di Marino Gentile); ma ricordo anche per altro verso le lezioni di 
Bontadini che mi era capitato di ascoltare all’Università Cattolica.  

Le lezioni di Formaggio ci trasportavano su di un piano di adesione simpatetica ai 
mondi filosofici di volta in volta affrontati, più che non su quello del rigore filologico o della 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
15 Franzini e Ruschi hanno dato rilievo alla centralità del “principio dialogico” nell’insegnamento universitario di 
Formaggio: la lezione per lui era un dialogo, “discorso, “prassi”, che “attraverso le parole, le pause eloquenti, i 
toni alterni che si rincorrono afferra” l’uditorio. La platea era eterogenea peraltro: studenti, certo, ma anche 
“artisti, insegnanti, grafici, fotografi, antichi allievi, pensionati tornati agli studi: storie individuali diverse che 
sottolineano come quelle lezioni non fossero soltanto comunicazione di sapere, ma soprattutto incontro e 
confronto”: Franzini Elio, Ruschi Riccardo (1985), Anni milanesi, in AA.VV., ”Dino Formaggio e l’estetica. 
Scritti offerti di autori vari con uno studio di Dino Formaggio”, Milano, Unicopli, pp. 27-28.   
16 Non a caso scelse Filosofia dell’arte (1962) a titolo della raccolta di scritti banfiani di estetica che curò 
(Roma, Editori Riuniti); ricordo con una certa emozione che fu anche la mia prima collaborazione al suo lavoro, 
e il pretesto per la frequentazione della casa di Banfi in corso Magenta 50, e per la conoscenza della moglie 
Daria Banfi Malaguzzi. Pochi mesi prima (1961) era apparsa la raccolta di scritti estetici banfiani curata da 
Luciano Anceschi, I probemi di una estetica filosofica,  Milano-Firenze, Parenti.  
17 Lo ha efficacemente sottolineato da ultimo Chiodo Simona (2010) nel suo Dino Formaggio, in “Rivista di 
storia della filosofia”, n. 1, pp. 167-180.      



22  

F E B R E R O  
2 0 1 5  

 
	
  

 
 

Dino Formaggio: una presentazione |  Gabriele Scaramuzza 
 

	
  

	
  

acribia storiografica. Non a caso non mancavano espliciti rimproveri di scarsa attenzione 
all’oggettività storica, nei confronti di Formaggio (e non mancavano persino accuse di “scarsa 
preparazione”, come mi riferì una volta Daria Banfi), non meno che nei confronti di altri 
allievi di Banfi. Ricordo bene le certo non benevole contestazioni rivolte alle lezioni sui 
Presocratici di Paci, che divenne poi un suo bel libro.   

Era estranea al mondo in cui operava Formaggio ogni etica della “serietà 
professionale” che facesse riferimento a un mondo di valori separato (autoreferenziale, si 
direbbe). Questa scelta (fatto naturalmente salvo il valore di una professionalità ben orientata) 
ha un senso più ampio e attuale di ciò che contingentemente la ha motivata. Il fatto cioè che 
alle spalle c’erano stati anni in cui ogni isolarsi dell’uomo di cultura dai problemi del mondo 
reale in cui viveva (la nota metafora della torre d’avorio), in nome magari di un alto dovere 
fine a sé, mascherava in realtà silenzi difensivi, se non malcelate implicazioni, non di rado 
connivenze di fronte al peggio. Basta aver letto, per rendersi conto, il Buch der Erinnerung di 
Max Dessoir18, o certe pagine di Karl Löwith19 sul clima delle università tedesche all’avvento 
del nazismo, sulla discutibile tenuta etica, diciamo, di pur eccelsi maestri.  

Ricordo ancora con emozione le lezioni di Formaggio su Spinoza, l’amore che seppe 
instillare verso questo filosofo. In questo certo ritornava un’eredità banfiana20, ma rivissuta 
dal di dentro, con profonda adesione simpatetica; certo lontana da quelle forme di 
“correttezza” professionale che rifiutano come indebito (meramente “psicologistico”) ogni 
coinvolgimento personale. Ci si accostava a filosofi anche lontani tra loro con una 
partecipazione che di fatto metteva in discussione ogni distanza storiografica.  

Quella stessa dimensione della purezza teoretica (della stessa “scientificità”) che 
Formaggio rivendicava con tanta enfasi aveva sfondi vissuti insospettabili; sembrava lontana 
dal suo temperamento, portato piuttosto a far dovunque insistentemente filtrare la propria 
prepotente soggettività.  

 9. Ho dedicato spazio al suo lavoro (missione starei per dire, e non sarebbe stonato) di 
insegnante, dato che era questo l’ambito del fare che più gli si addiceva nella vita. Riprendo 
ora il tema del fare in suoi altri significativi risvolti. Il gusto di Formaggio, insisto, la sua 
passione, va verso l’agire, più che non verso il contemplare; fin nella sua Fenomenologia 
prende nettamente le distanze da ogni atteggiamento estetico-estatico, da ogni “estetismo”, 
che per lui vuol dire passività, abbandono ricettivo, nella fruizione dell’arte.  

Il termine “fare” include più di una cosa, e in questa sua varietà ci torna utile leggerlo 
ora, col senno di poi. In uno dei suoi sensi più significativi indica un modo fattivo di essere 
anche nel mondo dell’arte. Questo non implica per Formaggio solo il fare artistico, ma anche 
l’atteggiamento attivo, generoso, con cui si viveva nel mondo degli artisti, delle materie e 
delle istituzioni dell’arte; oltre che naturalmente nella sua vita personale.  

L’ambiente in cui si riconosceva, che soprattutto più gli apparteneva - assai più che 
quello dei colleghi dell’Università - era quello dei pittori, degli scultori, con cui coltivava 
intensi rapporti; e quello dei fabbri, dei trovarobe da cui si riforniva dei materiali con cui 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
18 Dessoir Max (1946), Buch der Erinnerung, Stuttgart, Enke.     
19 Löwith Karl (1988), La mia vita in Germania prima e dopo il 1933, trad. it. di E. Grillo, Milano, Il Saggiatore. 
20 Un segno indelebile dovette certo lasciare anche su di lui il celebre corso di Banfi su Spinoza del 34/35; di 
Banfi (1969) si veda Spinoza e il suo tempo, a cura di Livio Sichirollo, Firenze, Vallecchi.     



23  

F E B R E R O  
2 0 1 5  

 
	
  

 
 

Dino Formaggio: una presentazione |  Gabriele Scaramuzza 
 

	
  

	
  

costruiva le proprie opere, e naturalmente delle piccole officine cui si rivolgeva per cuocere le 
ceramiche, per saldare, per rendere agibili i reperti di cui si serviva. In questo ambiente di 
fermenti fattivi fiorirono le sue amicizie più vere, i suoi interessi più vivi.  

        La figura di Formaggio è impregnata di una personale creatività artistica (che egli 
colloca comunque ai culmini del fare), ma insieme rivela un intero modo di collocarsi nel 
mondo dell’arte. Questo è palese in controluce anche negli studi coinvolgenti che dedicò a 
grandi artisti, da Piero della Francesca a Michelangelo, da Goya a Van Gogh.   

        Fin da giovane dipingeva: acquerelli dapprima; ricordo poi che lasciò un suo affresco 
(come collaboratore di Tomea, credo) nella chiesa di Marzio; più tardi rifece quadri di autori 
che amava (personalmente ricordo un Kandinskij), e anche sculture a lui care (lo Scriba del 
Louvre). Segno anche questo della sua inclinazione di fondo: vedere, ma non come fine a sé, 
in senso contemplativo. Vedere per fare piuttosto o, meglio, “vedere facendo” era la sua 
consegna.    

Per tutta la vita costruì oggetti d’arte; da ultimo assemblaggi di objects trouvés, da cui 
scaturivano significati, figure inattese, come il Prometeo, i Don Chisciotte, i girasole, più 
volte tentati. E nel “fare” certo rientra anche la cura che aveva nello scegliere i colori di una 
parete, nel costruire o adattare mobili, nel dar forma a un’abitazione: ricordo l’appartamento, 
non suo, ma adattato per lui dietro sue indicazioni, a Bresseo; oltre che naturalmente la sua 
casa a Illasi. Dietro sua indicazione ho potuto acquistare vecchi mobili, i più preziosi che 
posseggo.  

         Il museo di Teolo, come quello di Vespolate, paese d’origine della madre, contengono 
opere donate da artisti a Formaggio e da questi ai musei, o direttamente lasciate ai musei. I 
musei (nati Formaggio vivente) manifestano anche il suo gusto nell’organizzare uno spazio, la 
sua padronanza della logica espositiva. Anche questo contiene aspetti creativi da non 
trascurare.    

10. In senso più specifico, con ampli risvolti teorici, il fare si lega alla specifica tecnica 
artistica, alle materie con cui l’arte si misura, alla durezza del reale con cui si scontra. Questo 
è al centro del suo primo libro, la Fenomenologia della tecnica artistica. Arte come 
comunicazione ne era il sintomatico soprattitolo. Fu pubblicato nel 1953, ma sulla scia della 
tesi di laurea discussa con Banfi nell’autunno del 193821.  

             In nessun caso può essere destituita di rilevanza, nell’ottica di Formaggio, la necessità 
di chiarire a se stessi, a qualsiasi livello, i termini di un vedere, di un ricreare, di un 
interpretare. Anche da parte del semplice fruitore può darsi l’esigenza di comunicare le 
proprie emozioni, o di cercare riscontri alle proprie opinioni. Un’urgenza che testimonia 
quanto meno di un incontro personale che ha lasciato traccia nella vita.  

   Non era affatto secondario per lui pensare l’arte; difendeva - sulla scia del suo maestro 
Banfi - la teoreticità del discorso estetico-filosofico con decisione (anche contro certi modi 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
21 Formaggio Dino (1953 e 1978), L’arte come comunicazione, I. Fenomenologia della tecnica artistica, Milano, 
Nuvoletti; riedita a cura e con una prefazione mia, col titolo Fenomenologia della tecnica artistica, Parma, 
Pratiche. La mia prefazione è stata rivista e integrata in occasione della riedizione digitale dell’opera, a cura di 
Simona Chiodo, in “Filarete on Line”, Pubblicazioni della Facoltà di Lettere e Filosofia dell’Università degli 
Studi di Milano.   



24  

F E B R E R O  
2 0 1 5  

 
	
  

 
 

Dino Formaggio: una presentazione |  Gabriele Scaramuzza 
 

	
  

	
  

pragmatici di pensare l’arte, celebre qui la sua costante polemica con Luciano Anceschi); del 
suo impegno teorico testimoniano le sue numerose pubblicazioni. Aborriva tuttavia ogni 
considerazione astratta, ogni teoria arida, ogni impegno meramente intellettualistico che non 
avesse radici nel corpo. Di qui anche il tono del suo impegno nella politica universitaria e 
nella politica in generale.  

  La sua intera concezione dell’arte, e anche la sua stessa teorizzazione dell’arte a livello 
filosofico (in cui era maestro riconosciuto), la intendeva come qualcosa che dal fare trae 
alimento, nel fare deve verificarsi e trovare un compimento di sé. Questo la distingueva dalla 
maggior parte delle estetiche fenomenologiche, per lo più impegnate sul fronte della 
soggettività, della fruizione, o dell’oggetto, estetici. Per lui l’istinto del teorizzare aveva le sue 
radici, e continuamente tornava, alla carne dell’arte – alla vita attiva in una parola.  

11. La Fenomenologia della tecnica artistica è l’opera teorica in cui con maggior evidenza e 
incisività ha risalto il problema del fare. Essa resta, come ho detto, la mia preferita, per i 
colori che conserva degli anni in cui lo conobbi. Da essa derivano per vie diverse le opere 
successive, tra cui segnalo in primo luogo L’idea di artisticità, del 1962, l’anno della mia 
laurea.  

         Non a caso il tema del fare come lavoro artistico è al centro di una lettera molto bella 
di Antonia Pozzi a Formaggio, che lui stesso ha conservato assieme ad altre lettere della sua 
amica. Lo aveva aiutato nella stesura della tesi, “riga per riga”, come essa stessa ricorda22. La 
lettera a Formaggio del 28 agosto 1937 configura in nuce il nucleo ispiratore della tesi di 
laurea e dell’intera Fenomenologia della tecnica artistica.  

         < … non è affatto vero che le preoccupazioni materiali, l’impiego cronometrico della 
giornata, paralizzino l’attività fantastica e creatrice.  […]   Io sono certa che se tu metti al 
termine del tuo lavoro, della tua fatica quotidiana – come premio – quest’altra dura, ma ben 
diversa fatica, scrivere, tu hai la forza, la resistenza – fisica e intellettuale – per farlo e la gioia 
che te ne viene ti può riempire di energia costruttiva per altre mille giornate. Scrivere: io non 
so, non ho visto nulla di tuo, non posso dire niente,  ma questo mi sembra di poterti dire: non 
aver paura di te stesso, non lasciarti paralizzare dall’autocritica, scrivi – scrivi – scrivi. Che in 
principio tutti debbano attraversare un lungo – a volte molto lungo – periodo di 
convenzionalità, di retoricità, ecc. è un fatto: ma è anche un fatto che questa convenzionalità e 
retoricità non si superano se non con la pratica, con l’esercizio quotidiano, assiduo, della 
penna. Criticarsi, distruggersi, ricostruirsi in teoria non serve un bel nulla. La massa inerte, 
spessa, grigia delle frasi già fatte, delle parole già dette, va traforata pazientemente, 
lentissimamente, assimilata ed eliminata successivamente come una dose di calcare indigesto, 
vinta a poco a poco con la costanza e con l’astuzia, perché alla fine se ne liberi, se ne svincoli 
un principio, una forma di personalità. Io lo so: tu temi che il contatto con la cultura abbia 
troncato in te molti germogli. E invece senti: quante volte la cosiddetta primitività, ingenuità, 
spontaneità, coincide con la più spaventosa retorica, con la banalità più corrente!23 E quante 
volte invece la pagina che ci sembra più spontanea, più pura, più essenziale, scritta con le 
parole più semplici e più universali, è il frutto non di uno ma di mille elementi, ispirazione, 
	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
22 In una lettera a Paolo Treves del 23 ottobre 1938, in Pozzi Antonia (2002), L’età delle parole è finita. Lettere 
1923-1938, a cura di A. Cenni e O. Dino, Milano, Archinto, p. 267. Ora anche in Pozzi A., Ti scrivo dal mio 
vecchio tavolo, cit., pp. 309-312.      
23 Riecheggia qui quanto Banfi Antonio (1961) afferma in I problemi di una estetica filosofica, a cura di Luciano 
Anceschi, Milano-Firenze, Parenti, p. 225.  



25  

F E B R E R O  
2 0 1 5  

 
	
  

 
 

Dino Formaggio: una presentazione |  Gabriele Scaramuzza 
 

	
  

	
  

tecnica, scaltrezza, gusto, fusi in mirabile gioco di equilibrio. Il gusto: lo so che esso è un 
grave pericolo, significa l’avvio all’arabesco, svolazzo privo di contenuto. Ma per chi, come 
te, ha a sua disposizione tanta materia d’esperienze umane, di brividi e di comunioni coi 
misteri della natura, il gusto è come il lievito per il pane, significa l’agilità, la padronanza dei 
propri mezzi, la capacità di cernita. Ed è come un muscolo: bisogna esercitarlo perché risalti. 
Vedi: io sono – per forza di cose – molto flaubertiana, e quindi  non credo ai miracoli, alle 
improvvisazioni  letterarie: credo solo al lavoro, alla dura fatica di lima e di scalpello, alla 
lotta continua, dura, sanguinosa, contro se stessi, contro i propri “cancri” giovanili, contro 
l’enfasi, contro l’involuzione, contro l’eccessivo lirismo. Tu dici: “inseguire le luci del mio 
passato”. Sì, ma che riabbiano vita in altre creature, nate da te e avulse da te, uomini e donne 
che soffrono sudano e dormono sulla terra senza ricordarsi il tuo volto. Quanto più 
impersonale sarai, tanto più universale. (Non so perché: ma quando penso a queste cose – 
come del resto negli altri momenti più intensi della mia vita – ricordo sempre le parole del 
Cristo – le uniche che hanno una risonanza sulla moralità del mio vivere: Chi perderà l.’anima 
sua per me, la ritroverà. Non parla così anche l’arte ai suoi devoti?). […]  

        Ma comincia subito, non perdere tempo, esercitati, scaltrisciti, prepara tutte le armi – Il 
tempo di essere solo con una mica di pane e con un bicchiere di vino verrà, solo che tu lo 
voglia: ma bisogna che per allora tu ti sia già conquistato, tu abbia i mezzi per riempire di te 
tutta la tua capanna. La mica e il vino non devono essere le condizioni della tua arte (l’arte 
non è mai frutto di condizioni esteriori, ma solo di disciplina interiore), devono esserne il 
premio.  >24  

Bibliografia: 

Aa. Vv. (2007), Ad Antonio Banfi cinquant’anni dopo, prefación de S. Chiodo y G. 
Scaramuzza, Milano, Unicopli. 

Banfi A.:  

(1961), I problemi di una estetica filosofica, Milano-Firenze, Parenti.  

(1962) Filosofia dell’arte, Roma, Editori Riuniti. 

(1967), Umanità, Reggio E., Franco. 

(1969) Spinoza e il suo tempo, editado por Livio Sichirollo, Firenze, Vallecchi.     

Baratono, A. (1966), Arte e poesia, Milano, Bompiani.   

Bernabò G. (2004), Per troppa vita che ho nel sangue. Antonia Pozzi e la sua poesia, Milano, 
Viennepierre. 

Chiodo S. (2010) Dino Formaggio, en “Rivista di storia della filosofia”, n. 1, pp. 167-180.      

 
	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
24 Ora in Scaramuzza Gabriele (1997), a cura di, La vita irrimediabile. Un itinerario tra esteticità, arte e vita, 
Firenze, Alinea, pp. 162-168. Ripresa in Pozzi Antonia (2011), Soltanto in sogno. Lettere e fotografie per Dino 
Formaggio, a cura di Giuseppe Sandrini, Verona, Alba Pratalia, pp. 19-32;  e da ultimo in Ti scrivo dal mio 
vecchio tavolo, cit., pp. 272-277.   



26  

F E B R E R O  
2 0 1 5  

 
	
  

 
 

Dino Formaggio: una presentazione |  Gabriele Scaramuzza 
 

	
  

	
  

Dessoir M.: 

- (1946), Buch der Erinnerung, Stuttgart, Enke.     

- (1986), Estetica e scienza dell’arte, presentación de Dino Formaggio, editado por  Lucio 
Perucchi y Gabriele Scaramuzza, Milano, Unicopli. 

 Formaggio D.:  

- (1953),  L’arte come comunicazione, I. Fenomenologia della tecnica artistica, Milano, 
Nuvoletti;  

- (1962), Studi di Estetica, Milano, Renon;  

- (1978), Fenomenologia della tecnica artistica, Parma, Pratiche.  

- (1997), Minima personalia. Frammento di un’autobiografia, en “Belfagor”, 30 novembre 
1997;  

- (2003), Riflessioni strada facendo. Un cammino verso il sociale, prefación de E. Franzini, 
Milano, Mimesis 

- (1996), Filosofi dell’arte del Novecento, presentación de Elio Franzini, Milano, Guerini. 

- (1997/98), Adelchi Baratono. Un Maestro, en “La riviera ligure”, a. VIII, n. 24/25.  

Franzini, E.: 

- (1992) Oltre l’Europa. Dialogo e differenze nello spirito europeo, Milano, Arco.   

- (2009), Elogio dell’Illuminismo, Bruno Mondadori, Milano.  

- (1985), con Ruschi R., Anni milanesi, en AA.VV., ”Dino Formaggio e l’estetica. Scritti 
offerti di autori vari con uno studio di Dino Formaggio”, Milano, Unicopli.     

Löwith, K. (1988), La mia vita in Germania prima e dopo il 1933, trad. it. de E. Grillo, 
Milano, Il Saggiatore. 

Papi, F. (2009), L’infinita speranza di un ritorno. Sentieri di Antonia Pozzi, Milano, 
Viennepierre.     

Scaramuzza, G.: 

(1985), L’insegnamento di Dino Formaggio, en “Dino Formaggio e l’estetica. Scritti offerti di 
autori vari con uno studio di Dino Formaggio”, Milano, Unicopli, pp. 65-69; 

(1997), ed., La vita irrimediabile. Un itinerario tra esteticità, arte e vita, Firenze, Alinea.  

Teruzzi, C. (1995), Per un incontro…, en apendíz a Il canto di Seikilos. Scritti per Dino 
Formaggio nell’ottantesimo compleanno, Milano, Guerini, pp. 189-208.  



27  

F E B R E R O  
2 0 1 5  

 
	
  

 
 

Dino Formaggio: una presentazione |  Gabriele Scaramuzza 
 

	
  

	
  

Pozzi A.:  

-  (2002) L’età delle parole è finita. Lettere 1923-1938, editado por Alessandra Cenni y 
Onorina Dino, Milano.  

- (2014), Ti scrivo del mio vecchio tavolo. Lettere 1919-1938, coord. de Graziella Bernabò y 
Onorina Dino, Milano, Ancora. 

- (2011), Soltanto in sogno. Lettere e fotografie per Dino Formaggio, editado por Giuseppe 
Sandrini, Verona, Alba Pratalia, pp. 19-32. 

   





29  

F E B R E R O  
2 0 1 5  

 
	
  

 
 

Dino Formaggio: una presentación |  Gabriele Scaramuzza 
 

	
  

	
  

Dino  Formaggio:  una  presentación  
Prof.  Gabriele  Scaramuzza  
Universitá  degli  Studi  di  Milano  
  

   
	
  

1. En su célebre Vorrede a la Fenomenología del Espíritu, Hegel escribe que “lo 
verdadero es lo entero”, ya que éste no implica sólo los resultados de una búsqueda, tomados 
abstractamente en sí, sino también el devenir que lleva hacia ellos. Tendremos que tomarlo en 
cuenta también en nuestro caso.  

Si queremos comprender plenamente la figura y el pensamiento y de Dino Formaggio, 
resulta imprescindible tener en cuenta también el largo y arduo viaje que, desde el entorno en 
el que él se crió, lo llevó a los resultados que están ante los ojos de todos: un proceso escolar 
anormal, el período de humilde trabajo, las dificultades de la guerra  del período 
inmediatamente sucesivo al conflicto; las reuniones, el compromiso político, la tarea de la 
educación, sus primeras dudosas tentativas de creación artísticas, sus primeros escritos... Y en 
todo esto, los proyectos y las promesas que ahí tomaban forma. El hecho que tuviese una 
historia personal atípica se entendía rápidamente. No voy a recordar momentos de su 
biografía, conocidos por cualquiera que los haya escuchado de sus labios, o leído en escritos 
personales y reconstrucciones que hoy en día ya son públicos1.  

Desde el punto de vista de la formación filosófica y cultural, así como de la humana, el 
encuentro con Banfi fue decisivo para él. De ellos son testimonio los recuerdos que a menudo 
brotaban y que él nunca calló; los numerosos escritos sobre el tema2 y las cartas apasionadas 
que le escribió la noche después de su graduación3. Pero también era importante para él, y no 
poco, el contacto con otros maestros, primeramente con Adelchi Baratono (que queda 
presente en su formación más de lo que comúnmente se piense4). 

Finalmente tuvieron un valor central los estudiantes de la escuela de Banfi más cercanos 
a él: Antonia Pozzi y su coetáneo, Remo Cantoni, pero también Giulio Preti y Enzo Paci. Yo 
añadiría que, de hecho, más que cualquier otro estudiante de Banfi, infinitamente más, 
Antonia Pozzi fue capaz de capturar rasgos muy conmovedores, que eran y siguen siendo 
muy queridos para mí, de la personalidad de Formaggio. 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
1 Pienso, antes que todo en Formaggio, Dino (1997), Minima personalia. Frammento di un’autobiografia, en 
“Belfagor”, 30 de noviembre 1997; Id., Storia di un uomo in cammino col suo carro. Autobiografia di Dino 
Formaggio, en Formaggio, Dino (2003), Riflessioni strada facendo. Un cammino verso il sociale, prefazione di 
E. Franzini, Milano, Mimesis, pp. 13-43. Y cfr. Teruzzi Carlo (1995), Per un incontro…, en apéndice a Il canto 
di Seikilos. Scritti per Dino Formaggio nell’ottantesimo compleanno, Milano, Guerini, pp. 189-208.  
2 Los principales has sido incluidos en Formaggio (1996), Filosofi dell’arte del Novecento, presentación de Elio 
Franzini, Milano, Guerini.   
3 Me expresó su felicidad por el hecho que yo las publicara en Aa. Vv. (2007), Ad Antonio Banfi cinquant’anni 
dopo, prefación y coordinación de S. Chiodo y G. Scaramuzza, Milano, Unicopli, pp. 13-15.   
4 La obra fundamental de Baratono salió en 1934 y se tituló, de manera no casual El mundo sensible. Respecto 
de Baratono, además de Banfi, Formaggio reconoce su gran deuda en una nota en la introducción de la 
Fenomenologia della tecnica artistica. Le dedica un bonito recuerdo en Studi di Estetica (1962), Milano, Renon; 
en donde retoma también un texto que ya había aparecido en la revista “Studi filosofici”. Son testigos del lazo 
con este maestro también la prefación a Baratono (1966), Arte e poesia, Milano, Bompiani; y finalmente  
Formaggio (1997/98), Adelchi Baratono. Un Maestro, publicado en “La riviera ligure”, a. VIII, n. 24/25, pp. 5-
11, dedicado justamente a Baratono.   



30  

F E B R E R O  
2 0 1 5  

 
	
  

 
 

Dino Formaggio: una presentación |  Gabriele Scaramuzza 
 

	
  

	
  

2. Su actividad cultural también se llevó a cabo, pero no de forma secundaria, en 
contextos distintos de los que solemos imaginar. Durante muchos años fue un ejemplar 
profesor de la escuela media superior, nivel donde indudablemente dejó una huella importante 
en los estudiantes. Y fue en el Bachillerato “Volta” en Milán, en 1954, donde lo conocí, como 
profesor de Historia romana, como era lo acostumbrado en los bachilleratos en ciencias; y 
desde el periodo 1955-56, de Filosofía e Historia. El último año, sin embargo, obtuvo la 
“separación” del bachillerato para dedicarse por completo a la enseñanza universitaria en 
Pavia. 

Lo conocí, según la cronología de sus obras, entre la Fenomenologia della tecnica 
artistica y L’idea di artisticitá. La primera salió en 1953 y no en vano representa el texto que 
me es más caro, ya que refleja bien los sabores, el clima de los años en los cuales Formaggio 
fue mi profesor en el bachillerato. L’idea di artisticitá en cambio, del 1962, la vi nacer y en 
ella se encuentran los ecos  de los cursos universitarios que seguí. 

He contado en otro lugar5, y vuelvo a hacerlo aquí, sobre el ambiente de los años del 
bachillerato. En su enseñanza, en su manera de dar clase estaba presente aquella “generosidad 
del maestro”, aquella “preciosa calidez humana”, la disponibilidad que Banfi constató un día 
(si bien en años anteriores a aquellos en los cuales yo lo conocí), en términos que sin duda 
hoy yo tendría cierta renuencia a hacer míos en esa misma forma, pero que, sin embargo, 
tienen mucha verdad6.     

3. En cuanto a la sustancia del pensamiento de Formaggio, definitivamente éste se 
centra en la idea de hacer, hacia la cual enderezó toda su vida. Él mismo me dijo un día, hace 
muchos años, que le encantaba el arte. Ni siquiera era necesario decirlo, se podía entender 
viéndolo, desde siempre. Pero mirándome con ojos penetrantes, añadió, engruesando la voz, 
"hacer arte".  

El “hacer” se basa en la forma en que Formaggio vive el mundo sensible. La realidad 
del sentir, antes que cualquier visión abstracta, teoría, o el compromiso con el contexto en el 
que creció, se encuentra en el centro de su vida, no menos que de su pensamiento. La toma de 
conciencia de este hecho se debe a su maestro Adelchi Baratono: no es casual que, junto con 
Banfi, lo mencione en una nota colocada en la introducción de la Fenomenologia della 
tecnica artistica. 

También se puede decir de él lo que Théophile Gautier sentenció de sí mismo: “Toute 
ma valeur c’est que je suis un homme pour qui le monde visible existe”7. También Formaggio 
es un hombre para quien el mundo sensible, sobre todo en su modalidad de mundo visible, 
existe, en el sentido fuerte. No es ninguna coincidencia que en la plena madurez de su 
pensamiento su estética se expresa como una filosofía del cuerpo, como entre sus libros lo 
demuestra sobre todo Arte, publicado por primera vez por ISEDI en 1973 y traducido (gracias 
a Mikel Dufrenne) en francés; pero luego también en español y portugués. 
	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
5 Scaramuzza Gabriele (1985), L’insegnamento di Dino Formaggio, in “Dino Formaggio e l’estetica. Scritti 
offerti di autori vari con uno studio di Dino Formaggio”, Milano, Unicopli, pp. 65-69; de este, tomo algunas 
ideas que creo siguen siendo válidos.  
6 Me refiero a una carta sin destinatario, escrita en '46: Formaggio me proporcionó una copia y él mismo no 
podía recordar a quien iba dirigida. Ya la he mencionado, con su consentimiento, en un texto, L’insegnamento di 
Dino Formaggio, cit, p. 66.  
7 Citado en Dessoir Max (1986), Estetica e scienza dell’arte, presentación de Dino Formaggio, editado por  
Lucio Perucchi y Gabriele Scaramuzza, Milano, Unicopli, p. 87.   



31  

F E B R E R O  
2 0 1 5  

 
	
  

 
 

Dino Formaggio: una presentación |  Gabriele Scaramuzza 
 

	
  

	
  

Hay que señalar además que el mundo de su sensibilidad está dominado por los ojos; las 
áreas del oído o del olfato parecen provocar reacciones menos intensas en él. Por supuesto, le 
pertenece el tacto, como lo demuestran su forma de vivir así como su interés hacia la 
escultura. 

Un factor decisivo es también el hecho que Formaggio pertenece a la categoría de 
aquellos para los que ver, oír y experimentar con el cuerpo no se quedan encerrados en sí 
mismos; no satisfacen, sin que nada se les deba añadir; a todo esto, comúnmente resumido en 
el término “esteticismo”, era alérgico.     

La experiencia sensible es para él un núcleo de energía que irradia más allá de sí mismo, 
en un silencio lleno de resonancias, que buscan su terminación a fuera de sí. Para él, el 
concentrarse en sí es sin duda importante, pero no suficiente: desborda de sí y lleva implícita 
la solicitud de signos expresivos, que preguntan para entender mejor; implica el compromiso 
de retomar activamente las cosas, encontradas en las distintas modalidades disponibles, de 
repensarlas, hasta las formas de conocimiento más profundas y a las ejecuciones profesionales 
y artísticas más altas.     

El mundo del sentir tiene en sí el impulso para constituirse en realidad viva. También su 
sensibilidad hacia el mundo del tacto se traduce en hacer, que es un vital comunicar con los 
demás y también práctica de la escultura. En este último contexto, su obra más conmovedora 
para mí ha sido una “maternidad”, en diversos materiales y colores; todavía conservo una 
copia negra, de terracota.     

Lo sensible antecede toda expresión dada, pero busca palabras y entonces signos, 
expresiones faciales, gestos para decir. Por encima de todo, reconoce, y nunca olvida, la 
diferencia entre sí y las palabras, los signos en que se dice. Una diferencia que se hace 
productiva y estimula la búsqueda de nuevas palabras, nuevos signos; y una y otra vez regresa 
a las cosas mismas para verificarse; no se congela ni se pierde en construcciones ya dadas.             

Una película (Formaggio recordaba sobre todo las obras de Duvivier), un poema, una 
pintura, un paisaje, una música, una obra de teatro (recuerdo haberlo oído hablar de Ruggero 
Ruggeri, a quien al parecer había visto en el escenario), han dejado huellas, un largo rastro 
detrás de ellos. Están presentes en la “inmediatez” del sentir, antes que en la mediación de una 
teoría o de una “preparación” previa. Por esta razón ningún juicio técnico formal ha de ser 
intercambiado por un juicio estético. Pero aún más, por eso los eventos estéticos y artísticos 
fomentan un impulso que cumple con sus promesas, que les dé vida y realidad.  

4. Según Formaggio, el primer contexto en donde la vida sensible expone su 
considerable potencial, haciéndola propia, es la enseñanza, para él en la cumbre de aquel vivo 
“hacer”, que es el hilo conductor de estas páginas. Tenía una verdadera vocación para la 
enseñanza, una disposición natural cultivada por mucho tiempo, en diferentes niveles 
escolares, desde la escuela primaria hasta el bachillerato y la universidad; y en mi opinión 
justamente en el bachillerato se ha expresado con mayor profundidad. Su pasión por la 
enseñanza determinó la elección de sus campos de investigación, desde los estudios 
magistrales a la universidad y en el curso de los años esta actividad atrapó Formaggio mucho 
más que el estudio teórico, la investigación con su fin en sí misma, basada en un aislarse, al 
cual en cambio él se sentía extraño. Él siempre practicó, por supuesto, el estudio teórico, pero 
teniendo como fin la enseñanza, incluso más que la escritura. 



32  

F E B R E R O  
2 0 1 5  

 
	
  

 
 

Dino Formaggio: una presentación |  Gabriele Scaramuzza 
 

	
  

	
  

Sus clases en el bachillerato demostraban una notable amplitud cultural, no sólo 
específicamente filosófica; se mezclaban en ellas temas de literatura, arte y sucesos históricos 
de aquel entonces. Para regresar a algunos eventos que todavía quedan intactos en mi 
memoria, recuerdo su molestia, motivada, hacia la idea de cultura que estaba detrás de “Doble 
o Nada”∗. Y esto sucedía precisamente en el momento en que se estaba imponiendo la 
televisión en las familias, con el éxito entusiasta bien conocido. 

Su enseñanza actuaba como un fuerte estímulo para el descubrimiento del mundo de la 
cultura, así como de lugares y eventos llenos de resonancias de la activa ciudad de Milán de 
ese momento. Era una invitación para ver, escuchar y leer. Le agradecí por generar en 
nosotros la curiosidad hacia el ikebana, el arte de China, los poemas japoneses, así como las 
pinturas de Lascaux. Para aquellas que se conocían como artes menores (ya revaluadas por 
Banfi), no menos que para las artes consideradas mayores. Eran fuertes los incentivos para 
leer a los novelistas. No olvido, sobre todo, de que a Formaggio le debo el conocimiento de 
Dos Passos (se me quedó en la memoria especialmente Dos Passos, no sé por qué); pero 
también hubo Döblin, Pavese, por no hablar de filósofos como Simmel, Santayana, 
Whitehead.          

Instaba a mirar las obras de arte. Asistir a exposiciones y monumentos se encontraban 
entre las tareas docentes que nos proponía; recuerdo la emoción que ponía y el impulso para 
participar que transmitía. Hubo una visita memorable guiada por él mismo con toda la clase a 
una exposición de Mondrian, y luego otra sobre la pintura italiana contemporánea en el 
Palacio Real; de esta última me quedó en la memoria (y tal vez no es difícil entender por qué) 
una imagen irónica de Usellini, "La filosofía del amor y el amor de la filosofía." No pocas 
fueron incluso después las visitas conjuntas a exposiciones de artistas contemporáneos en 
galerías de Milán y Padua. 

A él le debo el descubrimiento de la abadía de Chiaravalle - un verdadero mito para él, 
y por consecuencia para nosotros. El amor que nos comunicaba hacía ese lugar me impulsó a 
visitarla por  primera vez uno de esos veranos. La resonancia que tenía en él aquella abadía 
cisterciense estaba vinculada a su atractivo artístico, por supuesto, pero también con su 
proximidad a los barrios obreros de Milán, donde había vivido, a sus primeras salidas en la 
(en ese entonces) libre campiña; y por último, pero no menos importante, de forma tan intensa 
en la memoria, al nombre de Antonia Pozzi, quien justamente allí se había dirigido para 
morir8.      

Él despertaba el deseo de mirar espectáculos naturales no menos que artísticos. Había 
lugares donde Formaggio regresaba con insistencia, hasta que se convertían en lugares 
emblemáticos para nosotros. Él me llevó una vez a Marzio con sus hijos, al descubrimiento de 
una belleza natural y de un contexto humano con el cual tenía lazos profundos. Amaba a los 
abedules, que yo también empecé a amar. Pero incluso ese enseñar a "ver" no tenía un fin en 
sí mismo; debía transformarse en experiencia de vida. 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
∗ Juego de la televisión italiana trasmitido desde el 1955 al 1959, basado en preguntas sobre temas de cultura, con 
premios de monedas de oro (nota del traductor).    
8 Cfr. Bernabò Graziella (2004), Per troppa vita che ho nel sangue. Antonia Pozzi e la sua poesia, Milano, 
Viennepierre, cap. XII. Papi escribió unas páginas altamente equilibradas sobre la relación entre Antonia Pozzi y 
Dino Formaggio: Papi Fulvio (2009). L’infinita speranza di un ritorno. Sentieri di Antonia Pozzi, Milano, 
Viennepierre.     



33  

F E B R E R O  
2 0 1 5  

 
	
  

 
 

Dino Formaggio: una presentación |  Gabriele Scaramuzza 
 

	
  

	
  

5. El bachillerato estatal significaba en ese entonces un lugar de debate abierto de ideas, 
concepciones de la vida, preferencias – en un marco de principios y valores que hacían 
posible un diálogo. Esto se evidencia también por la presencia de otros profesores de 
diferentes tendencias y de gran valía que recuerdo con gusto; también el encuentro con ellos 
fue particularmente importante para nuestra formación. En cuanto a la filosofía, también tuvo 
mucha importancia el profesor de religión, Leonardo Verga, un estudioso y profesor de gran 
valía, que falleció recientemente. El último año Formaggio fue sustituido por Pietro Di Vona, 
quien a su vez llegó a ser un importante investigador y profesor universitario y del cual se me 
quedó sobre todo la pasión que nos comunicaba por la Fenomenología del Espíritu.  

El ambiente de la escuela, entre profesores y estudiantes, estaba lejos de ser “de 
izquierda”; más bien la izquierda era sin duda minoritaria y por lo general se veía 
sospechosamente; esto también se aplicaba a otros bachilleratos, entonces considerados entre 
los más ideológicamente definidos, como el “Berchet”. El ambiente general estaba dominado 
por un cierto conservadurismo, renuencias y por cierta nostalgia palpable de un tiempo pasado 
no tan lejano. Las posiciones de Formaggio, excéntricas para ese contexto, hacían hablar de sí 
y no pocas veces eran fuertemente criticadas en conversaciones privadas, así como de manera 
pública. Lo acusaban de ser comunista, y eran los años en que ya no estaba afiliado al PCI; a 
pesar de haber participado activamente en el movimiento de la Resistencia antifascista y de 
reconocerse en sus valores, se sentía lejos de toda retórica de resistencia; recuerdo un sobrio y 
documentado comentario durante una clase, en tiempos en que sobraban en toda parte unos 
fastidiosos tonos celebratorios. En la escuela de ese entonces, además, las únicas formas de 
participación política de los estudiantes eran las huelgas a favor de Trieste, apoyadas por 
compañeros cercanos al Movimiento Social.  

Era palpable también una forma sutil de difamación, que criticaba como "relativismo" 
peligroso y vacío el mundo de la cultura al que Formaggio se refería, la escuela Banfi, de la 
que era el único representante en el bachillerato. Tenía en su pasado la tradición de la cultura 
milanesa, pero no sólo esto; porque a través de aquella se revelaba una tradición propia de la 
cultura occidental9 y Formaggio se refería a ésta con entusiasmo y persuasión íntima. Lo 
sostenía un mundo de valores, un ejercicio de la libertad de pensamiento y de expresión no 
tan común entonces; en el fondo  actuaba un optimismo seguramente problemático, pero no 
por eso menos estimulante. Algunos mitos, tal vez, pero fértiles en sus efectos - que se han 
ido derrumbando fatalmente en nuestro mundo, para él tal vez antes que para nosotros. 

Actuaba un sueño en el fondo y todavía estoy profundamente agradecido con él por 
haber sido el primero en acercarme a un mundo hoy tan injustamente maltratado, y que no me 
pertenecía entonces. Hay un episodio que se cuenta en las páginas de Formaggio, el cual aún 
recuerdo con emoción, y que se relaciona con el descubrimiento real (para mí fue así, dado el 
entorno de la provincia “blanca” del que yo provenía) de lo que quería decir “socialismo”. Ya 
lo he citado antes y quiero evocarlo aquí: “Recuerdo una noche en 1937 (y era noviembre), en 
las graduaciones. Una noche de niebla en Milán, con unos pocos fieles como en un ritual, 
sumidos en la penumbra de la sala principal de Avenida Roma, alrededor de la mesa 
iluminada de la Comisión de examen. Al final de la mesa - la hermosa cabeza pensativa, 
cálida de luz, inclinada sobre la mesa - Baratono parecía absorto, cuando de repente irrumpió 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
9 Expresa perfectamente este aspecto Franzini, cfr. Franzini Elio (2009), Elogio dell’Illuminismo, Bruno 
Mondadori, Milano. Del mismo Franzini (1992) véase también Oltre l’Europa. Dialogo e differenze nello spirito 
europeo, Milano, Arco.   



34  

F E B R E R O  
2 0 1 5  

 
	
  

 
 

Dino Formaggio: una presentación |  Gabriele Scaramuzza 
 

	
  

	
  

en el monótono hablar del candidato con una voz extraña, dulce, casi apenas exhalada, y sin 
embargo retumbante en los ecos profundos y dramáticos: <<son los trabajadores de la fábrica 
– dijo dirigiéndose al candidato – usted se olvida de los trabajadores de las fábricas...>> y 
levantándose todavía un poco con la voz y el cuerpo, por un momento entre los participantes 
pareció verse flotar en la atmósfera gris y asfixiante de la universidad italiana, la grande 
sombra viviente del socialismo: nos hundimos entonces más en nuestros abrigos, casi para 
cerrar y defender el sueño de una humanidad renovada que algunas pocas palabras habían 
sido capaces de despertar en nosotros”10. 

El descrito hundirse en los abrigos, quiero repetirlo aquí, siempre me pareció reflejar 
una característica esencial (más esencial, así como al principio poco evidente) de la 
personalidad de Formaggio; o al menos un aspecto de él que sigo queriendo. Me recuerda a 
“la idea de una vida toda  vivida desde el interior”, de la cual escribió Antonia Pozzi y justo 
en relación con Formaggio, en una de sus últimas cartas11. Sé que la personalidad rica y 
compleja de Formaggio también ofrecía otros lados, muy diferentes. Tanto es así que para mí 
esto (aunque tan lejos ahora) queda como lo que recuerdo con más intensa participación, de 
hecho yo no dudaría en decir, con emoción. 

6. En su enseñanza Formaggio ha reflejado un modo de estar en la escuela que desde 
hace algún tiempo se está perdiendo y que en esos mismos años era criticado por teorías 
pedagógicas innecesariamente rígidas, claramente marcadas por estrechas visiones del mundo 
- y que todavía considero profundamente contrarias a todo método educativo. Con auténtica 
pasión Formaggio se oponía, y no en abstracto, sino mediante métodos didácticos concretos, a 
posiciones confusamente y peligrosamente indolentes; pero también, a la inversa, a aquellas 
dominadas por concepciones dogmáticas o de cualquier modo por visiones del mundo 
abstractamente ideológicas. Algunas ya en ese entonces estaban basadas en la eficiencia y el 
rendimiento, en los malentendidos de una "meritocracia", que también podía referirse a 
motivos legítimos, pero que a veces se invocaba de manera ambigua – con el riesgo de 
cambiar por mérito, obtenido con trabajo honesto y por capacidades personales, lo que era el 
resultado de favoritismos, en muchos sentidos. 

Se oponía vivazmente (y no era el único) a posiciones que hoy se exaltan como 
indiscutibles y se consideran irrefutables certezas – ocultando lo que acerca de ellas con razón 
se ponía en duda en esos años fértiles, marcados por altos ideales. Estaban en juego los 
valores que considero “no negociables” en nuestro propio contexto cultural; sin duda sería 
instructivo recordarlos hoy en día, incluso en contra de cierta retórica (por así decir), o cierta 
aversión sin sentido, que desde hace tiempo ha afectado mucho al mundo de las escuelas 
públicas, si no es que de la misma cultura. 

De sus lecciones brillaba la idea de que el trabajo cultural no debía ser visto como un 
esfuerzo estéril o un deber impuesto, sino como algo atractivo, capaz de inspirar un amor, de 
actuar como una promesa vital. Parecía traducir algo presente también en la concepción que 
Banfi tenía del estudio como la intensificación de la vida, no sólo como esfuerzo o como 
condena: “No sé cómo amar el estudio – le confiesa en una carta desde Berlín a Daria, su 
	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
10 “Ricordo di Adelchi Baratono”, en Formaggio Dino (1962), Studi di estetica, Milano, Renon, pp. 290-291.   
11 Carta a Paolo Treves del 23 de Octubre del 1938, ahora en Pozzi Antonia (2002) L’età delle parole è finita. 
Lettere 1923-1938, editado por Alessandra Cenni y Onorina Dino, Milano, p. 267. Reimpresa ahora en Pozzi 
Antonia (2014), Ti scrivo del mio vecchio tavolo. Lettere 1919-1938, coord. de Graziella Bernabò y Onorina 
Dino, Milano, Ancora, pp. 309-312.   



35  

F E B R E R O  
2 0 1 5  

 
	
  

 
 

Dino Formaggio: una presentación |  Gabriele Scaramuzza 
 

	
  

	
  

futura esposa, del 16 de mayo del 1910 – de otra forma que como poder de 
rejuvenecimiento”12. 

Otra vez Banfi escribió más tarde, en marzo del 1943, a una de sus estudiantes, Ottavia 
Abate: «Quisiera que usted también apreciara estos trabajos. Porque a veces creo que se ha 
acostumbrado a un deber autoimpuesto, que se le hace difícil ponerse a trabajar con el alma 
libre, por puro placer. Tal vez, dice, si fuera placer ya no sería trabajo; pero no creo que eso 
sea cierto. Hay que perder el hábito de flagelarse. Sólo así muchos “esfuerzos” tal vez dejan 
de ser tal»13. En Antonia Pozzi se encuentra la insistencia en el tema del trabajo en Flaubert, y 
no es en absoluto una tarea mortificante. Para el mismo Formaggio la técnica artística no tiene 
nada de los esfuerzos sin sentido, es técnica calificada, feliz en sus resultados e implica algo 
así como una capacidad de dar alegría. 

7. En las lecciones de Formaggio convivía una manera de entender el trabajo cultural 
como confrontación y también como solidaridad, pero nunca como competencia. Las clases 
significaban  en primer lugar participación; todavía recuerdo con gratitud el espacio que 
dejaban (y eran las únicas en ese entonces) a lo que solíamos llamar “debate”. Un momento 
de los más emocionantes (y altamente educativos, sigo pensando) era el libre intercambio de 
ideas entre los estudiantes y el profesor; y la dialéctica entre los puntos de vista que surgía. 

Los estudiantes no eran excluidos de su participación activa —que nacía espontánea en 
ellos— por su clara “falta de preparación”. No se inhibía su necesidad de preguntar, aclarar y 
ponerse a prueba en la relación con los demás. Una pasión genuina para el diálogo14 también 
vivía en las reuniones fuera del aula: la idea de una verdad que naciera de un enfrentamiento 
vivo y de una búsqueda que también actuaba como catalizador de socialización. 

A través de las palabras del maestro se podía intuir una idea de lo que podría ser la 
filosofía. La misma estética para él era filosofía del arte15, tenía en la filosofía además que en 
el arte su fuerza motriz. En sus lecciones surgía una experiencia primera, participativa y no 
superficial de lo que podría significar hacer filosofía. En la misma forma de su desarrollo, en 
el mismo “estilo”, yo diría, y no sólo en el nivel de las declaraciones programáticas, se abría 
por primera vez una experiencia  desconocida, inédita para muchos de nosotros, una idea 
fáctica16 de esta disciplina generalmente vista con sospecha. Una idea que, sin duda no era 
estrictamente profesional, pero que estaba llena de interés y encanto; y luego, tengo que 
	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
12 Banfi Antonio (1967), Umanità, Reggio E., Franco, p. 88. 
13 Ibídem, p. 229.  
14 Franzini y Ruschi subrayaron la importancia del “principio dialógico” en la enseñanza universitaria de 
Formaggio: la clase para él era un dialogo, “discurso”, “praxis”, que “mediante las palabras, las pausas 
elocuentes, los tonos alternos que se persiguen cautivan a la audiencia. Además el público era heterogéneo: los 
estudiantes, por supuesto, pero también “artistas, profesores, diseñadores gráficos, fotógrafos, antiguos 
estudiantes, jubilados que habían vuelto a estudiar: varias historias personales que ponen de relieve cómo esas 
lecciones no eran sólo la comunicación de conocimientos, sino sobre todo encuentro y confrontación”: Franzini 
Elio, Ruschi Riccardo (1985), Anni milanesi, en AA.VV., ”Dino Formaggio e l’estetica. Scritti offerti di autori 
vari con uno studio di Dino Formaggio”, Milano, Unicopli, pp. 27-28.     
15 No es casualidad que eligió Filosofia dell’arte (1962) como título de la colección de escritos banfianos sobre 
la estética que editó (Roma, Editori Riuniti); recuerdo con cierta emoción que fue también mi primer 
colaboración con su trabajo, y el pretexto para frecuentar la casa de Banfi en Corso Magenta 50 y conocer su 
esposa Daria Banfi Malaguzzi. Pocos meses antes (1961) había sido publicada la colección de ensayos banfianos 
sobre la estética, editados por Luciano Anceschi, I probemi di una estetica filosofica, Milano-Firenze, Parenti.  
16 Lo aclaró ultimamente y de manera muy eficaz Simona Chiodo (Cfr. Chiodo Simona (2010) Dino Formaggio, 
en “Rivista di storia della filosofia”, n. 1, pp. 167-180).      



36  

F E B R E R O  
2 0 1 5  

 
	
  

 
 

Dino Formaggio: una presentación |  Gabriele Scaramuzza 
 

	
  

	
  

añadir, completamente perdida en la práctica decepcionante de la filosofía encontrada en las 
primeras aulas frecuentadas. En Pavía, en primer lugar (Paci acaba de irse); pero luego 
también en Padua, dominaba un clima donde la figura de Formaggio parecía al principio muy 
poco consonante, pero en el que más tarde éste logró insertarse hábilmente. 

8. Formaggio tenía gran habilidad para revivir los filósofos del pasado, para despertar su 
interés, y dejar emerger preguntas estimulantes. No había ninguna represión de las razones 
críticas, claro, pero tampoco una contestación preventiva. Era como si a cada pensador se le 
devolvieran sus razones; en la mirada de Formaggio nadie estaba equivocado y él buscaba 
reivindicarlo. Reaccionábamos a frecuentes ataques externos, por supuesto, pero sin entrar en 
el terreno de unas   polémicas infructuosas y tomadas sólo como pretexto. Recuerdo que lo 
mismo sucedía con Paci; mientras no pasaba en otras cátedras que eran ideológicamente más 
agresivas - y pienso en las lecciones seguidas no sólo en Pavía, sino luego también en Padua 
(emblemáticas desde este punto de vista, fueron las de Marino Gentile); pero también 
recuerdo por otra parte las lecciones de Bontadini que pude escuchar en la Universidad 
Católica. 

Las lecciones de Formaggio nos llevaban a un estado de adhesión empática con los 
mundos de la filosofía que íbamos abordando, más que al rigor filológico y la precisión 
historiográfica. De hecho no faltaban acusaciones explícitas de insuficiente atención a la 
objetividad histórica, en contra de Formaggio (y no faltaban incluso acusaciones de 
“insuficiente preparación”, como me comentó una día Daria Banfi), así como en contra de 
otros alumnos de Banfi. Recuerdo bien las contestaciones dirigidas a las clases de Paci sobre 
los Presocráticos, que más tarde se convirtieron en un libro muy bueno. 

Estaba excluida del mundo en el que operaba Formaggio toda ética de la “seriedad 
profesional” que hiciera referencia a un mundo de valores separados (auto-referencial, 
podríamos decir). Esta elección (excepto por supuesto el valor de una profesionalidad bien 
orientada) tiene un sentido más amplio y actual de lo que lo motivó de forma contingente. Es 
decir, el hecho que detrás de esto se encontraban unos años en los que cada aislamiento del 
hombre de cultura de los problemas del mundo real en el que vivía (la metáfora bien conocida 
de la torre de marfil), a veces en el nombre de un extremo deber con su fin en sí mismo, 
escondía en realidad silencios defensivos, si no implicaciones mal disimuladas, y a menudo 
connivencias frente a lo peor. Para darse cuenta, es suficiente la lectura del Buch der 
Erinnerung de Max Dessoir17, o ciertas páginas de Karl Löwith18 sobre el clima de las 
universidades alemanas durante la llegada del nazismo, sobre la postura ética cuestionable, 
podemos decir, incluso de maestros eminentes. 

Recuerdo todavía con cierta emoción las lecciones de Formaggio sobre Spinoza y la 
manera en la cual fue capaz de inculcar el amor hacia este filósofo. En este aspecto regresaba 
por supuesto, la herencia banfiana 19 , pero recuperada desde el interior, con profunda 
participación empática; lejos de seguro de ciertas formas de “rectitud” profesional que 
rechazan como indebida (puramente “psicologista”) cualquier implicación personal. Nos 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
17 Dessoir Max (1946), Buch der Erinnerung, Stuttgart, Enke.     
18 Löwith Karl (1988), La mia vita in Germania prima e dopo il 1933, trad. it. de E. Grillo, Milano, Il 
Saggiatore. 
19 Sin duda, también dejó en él una marca indeleble el célebre curso de Banfi sobre Spinoza del año 34/35; de 
Banfi (1969) véase Spinoza e il suo tempo, editado por Livio Sichirollo, Firenze, Vallecchi.     



37  

F E B R E R O  
2 0 1 5  

 
	
  

 
 

Dino Formaggio: una presentación |  Gabriele Scaramuzza 
 

	
  

	
  

acercábamos a algunos filósofos, a veces lejanos entre ellos, con una participación que 
realmente desafiaba toda distancia historiográfica. 

Esa misma dimensión de la pureza teorética (de la misma “cientificidad”) que 
Formaggio revindicaba con mucho énfasis, tenía antecedentes vividos insospechados; parecía 
lejos de su temperamento, dirigido más bien a hacer en cualquier lugar filtrar insistentemente 
su subjetividad dominante. 

 9. He dedicado espacio a su trabajo (misión diría yo, y no estaría fuera de lugar) de 
maestro, ya que éste era el contexto del “hacer” que mejor le pertenecía en la vida. Ahora voy 
a volver al tema del “hacer” en sus otros aspectos importantes. El gusto de Formaggio, insisto, 
su pasión, se dirige hacia la acción, más que hacia la contemplación; incluso en su 
Fenomenologia él se distancia significativamente de cualquier actitud estética-extática, de 
todo “esteticismo”, que para él significa pasividad, abandono receptivo, en la fruición 
artística. 

El término “hacer” incluye más de una cosa, y en esta variedad nos resulta útil leerlo 
ahora, en retrospectiva. En uno de sus sentidos más significativos indica una forma activa de 
ser incluso en el mundo del arte. Esto implica no sólo para Formaggio el “hacer” artístico, 
sino también la actitud activa, generosa, con la cual se vivía en el mundo de los artistas, las 
materias y las instituciones del arte; y por supuesto en su vida personal. 

El entorno en el que se reconocía, el que le pertenecía, más que cualquier cosa – mucho 
más que aquel de los colegas de la universidad – era el ambiente de los pintores y escultores, 
con quienes cultivaba relaciones fuertes; y el de los herreros y de los “encuentratodo” que le 
proporcionaban los materiales con los que construía sus obras, y por supuesto de los pequeños 
talleres a los cuales se dirigía para hornear sus piezas de cerámica, para soldar, para volver 
reutilizables los objetos encontrados que usaba. En este entorno de fermentos activos 
florecieron sus amistades más verdaderas, sus intereses más vivos. 

La figura de Formaggio está impregnada de una creatividad artística personal (que de 
todas maneras él pone en el punto más alto del “hacer”), pero al mismo tiempo revela toda 
una forma de instalarse en el mundo del arte. Esto es evidente en contraluz también en los 
estudios apasionantes que dedicó a los grandes artistas, de Piero della Francesca a Miguel 
Ángel, de Goya a Van Gogh. 

Pintaba desde su juventud: acuarelas en un primer momento; recuerdo luego que dejó 
un fresco (como colaborador de Tomea, creo) en la iglesia de Marzio; más tarde rehízo 
pinturas de autores que amaba (personalmente me recuerdo de un Kandinsky), y también 
esculturas muy queridas a él (el Escriba del Louvre). También éste era un signo de su 
inclinación fundamental: ver, pero no como un fin en sí mismo, en el sentido de la 
contemplación. Ver para hacer, más bien; o mejor dicho, “ver haciendo”, era su consigna. 

Durante toda su vida construyó objetos de arte; en los últimos tiempos, ensambles de 
objects trouvés, de los que surgían significados, figuras inesperadas, como el Prometeo, el 
Don Quijote, los girasoles, intentados en varias ocasiones. Y en el hacer, sin duda se 
encuentra la atención que ponía en la elección de los colores de una pared, en la construcción 
o adaptación de unos muebles, en el dar forma a un habitación: recuerdo el apartamento, que 
no era suyo, sino que había sido reestructurado para él, tras sus indicaciones, en Bresseo; y 



38  

F E B R E R O  
2 0 1 5  

 
	
  

 
 

Dino Formaggio: una presentación |  Gabriele Scaramuzza 
 

	
  

	
  

por supuesto su casa en Illasi. Gracias a  sus sugerencias pude comprar unos muebles 
antiguos, los más preciados que tengo. 

El Museo de Teolo, así como el de Vespolate, pueblo de origen de su madre, contienen 
obras donadas por artistas a Formaggio y de éste a los museos, o que fueron dejadas 
directamente a los museos. Los museos (nacidos cuando Formaggio todavía vivía) también 
manifiestan su gusto en la organización de un espacio, su dominio de la lógica de la 
exposición. Esto también contiene aspectos creativos que no deben descuidarse. 

10. En un sentido más específico, con grandes consecuencias teóricas, el “hacer” se 
conecta a la técnica artística específica, a las materias con las cuales el arte se enfrenta, a la 
dureza de lo real con la que choca. Éste es el tema central de su primer libro, la 
Fenomenologia della tecnica artistica. Arte come comunicazione era su sobretítulo 
sintomático. Se publicó en 1953, pero a raíz de la tesis discutida con Banfi en el otoño de 
193820. 

En ningún caso se le debe quitar importancia, según Formaggio, a la necesidad de 
aclarar a nosotros mismos, en cualquier nivel, el sentido del ver, del recrear e interpretar. 
Incluso en el usuario simple puede darse la necesidad de comunicar sus emociones, o de 
buscar comprobar sus opiniones. Una urgencia que demuestra al menos un encuentro personal 
que ha dejado una huella en la vida. 

No era para nada secundario, según él, pensar en el arte; defendía firmemente – 
siguiendo a su maestro, Banfi – el valor teorético del discurso estético-filosófico (incluso 
contra algunas maneras pragmáticas de pensar en el arte; es celebre su polémica constante con 
Luciano Anceschi); son testigos de su compromiso teórico sus numerosas publicaciones. Sin 
embargo, él detestaba toda consideración abstracta, cualquier concepción árida, todo empeño 
meramente intelectual que no tuviera sus raíces en el cuerpo. De ahí también el tono de su 
participación en la política universitaria y la política en general. 

Toda su concepción del arte, e incluso su propia teoría del arte a nivel filosófico (donde 
era reconocido como gran maestro), la consideraba como algo que se alimenta del “hacer”, 
que en el “hacer” debe verificarse y encontrar su autorrealización. Esto lo distinguía de la 
mayoría de las estéticas fenomenológicas, en su mayoría comprometidas con la subjetividad, 
la fruición, o el objeto, estéticos. Para él, el instinto de la teorización tenía sus raíces, y 
continuamente regresaba, a la carne del arte – a la vida activa, en pocas palabras. 

11. La Fenomenologia della tecnica artistica es el trabajo teórico en el que más 
claramente y de manera más incisiva ha puesto de relieve el problema del “hacer”. Es, como 
dije, mi favorito, por los tonos que conserva de los años en que lo conocí. De aquel texto, por 
diferentes rutas, derivan las obras posteriores, entre las cuales quiero recordar a L’idea di 
artisticitá, del 1962, el año de mi titulación. 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
20 Formaggio Dino (1953 y 1978), L’arte come comunicazione, I. Fenomenologia della tecnica artistica, Milano, 
Nuvoletti; reeditada por mí y con una prefación mía, con el título Fenomenologia della tecnica artistica, Parma, 
Pratiche. Modifiqué y amplié mi prefación en ocasión de la reedición electrónica de la obra, editada por Simona 
Chiodo, en “Filarete on Line”, Pubblicazioni della Facoltà di Lettere e Filosofia dell’Università degli Studi di 
Milano.   



39  

F E B R E R O  
2 0 1 5  

 
	
  

 
 

Dino Formaggio: una presentación |  Gabriele Scaramuzza 
 

	
  

	
  

No es casualidad que el tema del “hacer” como trabajo artístico se encuentre en el 
centro de una muy bonita carta de Antonia Pozzi a Formaggio, que él mismo guardó con otras 
cartas más de su amiga. Lo había ayudado en la redacción de la tesis, “línea por línea”, como 
ella misma recuerda21. La carta a Formaggio del 28 de agosto de 1937 estructura en sus 
fundamentos el núcleo central que inspiró su tesis y toda la Fenomenologia della tecnica 
artistica. 

< … no es cierto que las preocupaciones materiales, el empeño cronométrico de la 
jornada, paralizan la actividad fantástica y creativa. [...] Estoy segura de que tú pones al final 
de tu trabajo, de tu fatiga diaria - como recompensa - este otro duro, pero muy diferente 
esfuerzo, la escritura, tu tienes la fuerza, la resistencia - física e intelectual – para hacerlo y la 
alegría que te da te puede llenar con energía constructiva por otras mil jornadas más. La 
escritura; no sé, no he visto nada  tuyo, no puedo decir nada, pero creo que podría decirte 
esto: no tengas miedo de ti mismo, no te dejes paralizar por la autocrítica, escribe - escribe - 
escribe. Que, en principio, todo el mundo tiene que pasar por un largo – a veces muy largo – 
tiempo de convencionalidad, de retórica, etc. es un hecho: pero es también un hecho que esta 
convencionalidad y retórica no se superaron sino que con la práctica, con el ejercicio diario, 
regular, de la pluma. Criticarse, destruirse, reconstruirse, en teoría, no sirve de nada. La masa 
inerte, gruesa, gris, de las frases ya hechas, de las palabras ya dichas, debe ser lijada 
pacientemente, asimilada y eliminada sucesivamente, como una dosis de piedra caliza 
indigesta, vencida gradualmente con la perseverancia y la astucia, para que al final se libere 
un principio, una forma de personalidad. Yo sé: temes que el contacto con la cultura haya 
cortado en ti muchos brotes. En cambio escúchame: ¡cuántas veces el llamado primitivo, 
ingenuo, espontáneo, coincide con la retórica más aterradora, con la banalidad más actual! 22 
¡Y cuántas veces en cambio, la página que nos parece más espontánea, más pura, más 
esencial, escrita con las palabras más simples y universales, es el resultado de mil elementos, 
como la inspiración, la técnica, la astucia, el gusto, fusionados con admirable juego de 
equilibrio. 

El gusto: sé que es un grave peligro, significa el inicio del arabesco, sobrevuelo sin 
contenido. Pero para aquellos que, como tú, tienen a su disposición tanta materia hecha de las 
experiencias humanas, de temblores y comuniones con los misterios de la naturaleza, el gusto 
es como la levadura para el pan, significa la agilidad, el dominio de tus propios medios, la 
capacidad de distinción. Y es como un músculo: hay que ejercitarlo para que resalte. Mira: yo 
soy –  inevitablemente – muy flaubertiana, y entonces no creo en los milagros, en las 
improvisaciones literarias: creo sólo en el trabajo, en la fatiga dura de la lija y el cincel, en la 
lucha incesante, dura, sangrienta, contra uno mismo, en contra de sus “cánceres” juveniles, 
contra el énfasis, en contra de la involución, contra el lirismo excesivo. Tú dices: “perseguir 
las luces de mi pasado”. Sí, pero que éstas retomen vida en otras criaturas, nacidas de ti y 
separadas de ti, hombres y mujeres que sufren, sudan y duermen en el suelo sin recordar tu 
cara. Lo más impersonal serás, serás lo más universal. (No sé por qué, pero cuando pienso en 
estas cosas – al igual de hecho que en otros momentos más intensos de mi vida – siempre me 
acuerdo de las palabras de Cristo – las únicas que tienen una resonancia sobre la moralidad de 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
21 En una carta a Paolo Treves del 23 de cotubre de 1938, en Pozzi Antonia (2002), L’età delle parole è finita. 
Lettere 1923-1938, editado por A. Cenni y O. Dino, Milano, Archinto, p. 267. Ahora también en Pozzi A., Ti 
scrivo dal mio vecchio tavolo, op. cit., pp. 309-312.      
22 Hay un eco aqui de lo que Banfi Antonio (1961) dice en I problemi di una estetica filosofica, editado por 
Luciano Anceschi, Milano-Firenze, Parenti, p. 225.  



40  

F E B R E R O  
2 0 1 5  

 
	
  

 
 

Dino Formaggio: una presentación |  Gabriele Scaramuzza 
 

	
  

	
  

mi forma de vivir: El que pierda su alma por mí, la reencontrará. ¿No habla así también el arte 
a sus devotos?). [...]. 

Pero, empieza de inmediato, no pierdas el tiempo, ejercítate, ingéniate, prepara todas las 
armas – El tiempo para estar a solas con un trozo de pan y un vaso de vino llegará, sólo si lo 
quieres: pero para ese momento necesitarás haberte ya conquistado, haber conseguido los 
medios para llenar de ti toda tu choza. El trozo y el vino no tienen que ser las condiciones de 
tu arte (el arte nunca es el resultado de unas condiciones externas, sino sólo de la disciplina 
interna), deben ser la recompensa. >23           

(Traductor al español: Davide E. Daturi. Revisor: José Luis Herrera Arciniega) 

Bibliografía: 

Aa. Vv. (2007), Ad Antonio Banfi cinquant’anni dopo, prefación de S. Chiodo y G. 
Scaramuzza, Milano, Unicopli. 

Banfi A.:  

(1961), I problemi di una estetica filosofica, Milano-Firenze, Parenti.  

(1962) Filosofia dell’arte, Roma, Editori Riuniti. 

(1967), Umanità, Reggio E., Franco. 

(1969) Spinoza e il suo tempo, editado por Livio Sichirollo, Firenze, Vallecchi.     

Baratono, A. (1966), Arte e poesia, Milano, Bompiani.   

Bernabò G. (2004), Per troppa vita che ho nel sangue. Antonia Pozzi e la sua poesia, Milano, 
Viennepierre. 

Chiodo S. (2010) Dino Formaggio, en “Rivista di storia della filosofia”, n. 1, pp. 167-180.      

Dessoir M.: 

- (1946), Buch der Erinnerung, Stuttgart, Enke.     

- (1986), Estetica e scienza dell’arte, presentación de Dino Formaggio, editado por  Lucio 
Perucchi y Gabriele Scaramuzza, Milano, Unicopli. 

 Formaggio D.:  

- (1953),  L’arte come comunicazione, I. Fenomenologia della tecnica artistica, Milano, 
Nuvoletti;  

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
23 Ahora se encuentra en Scaramuzza Gabriele (1997), editor de, La vita irrimediabile. Un itinerario tra 
esteticità, arte e vita, Firenze, Alinea, pp. 162-168. Retomada de Pozzi Antonia (2011), Soltanto in sogno. 
Lettere e fotografie per Dino Formaggio, editado por Giuseppe Sandrini, Verona, Alba Pratalia, pp. 19-32; y 
recientemente en Ti scrivo dal mio vecchio tavolo, cit., pp. 272-277.   
 



41  

F E B R E R O  
2 0 1 5  

 
	
  

 
 

Dino Formaggio: una presentación |  Gabriele Scaramuzza 
 

	
  

	
  

- (1962), Studi di Estetica, Milano, Renon;  

- (1978), Fenomenologia della tecnica artistica, Parma, Pratiche.  

- (1997), Minima personalia. Frammento di un’autobiografia, en “Belfagor”, 30 novembre 
1997;  

- (2003), Riflessioni strada facendo. Un cammino verso il sociale, prefación de E. Franzini, 
Milano, Mimesis 

- (1996), Filosofi dell’arte del Novecento, presentación de Elio Franzini, Milano, Guerini. 

- (1997/98), Adelchi Baratono. Un Maestro, en “La riviera ligure”, a. VIII, n. 24/25.  

Franzini, E.: 

- (1992) Oltre l’Europa. Dialogo e differenze nello spirito europeo, Milano, Arco.   

- (2009), Elogio dell’Illuminismo, Bruno Mondadori, Milano.  

- (1985), con Ruschi R., Anni milanesi, en AA.VV., ”Dino Formaggio e l’estetica. Scritti 
offerti di autori vari con uno studio di Dino Formaggio”, Milano, Unicopli.     

Löwith, K. (1988), La mia vita in Germania prima e dopo il 1933, trad. it. de E. Grillo, 
Milano, Il Saggiatore. 

Papi, F. (2009), L’infinita speranza di un ritorno. Sentieri di Antonia Pozzi, Milano, 
Viennepierre.     

Scaramuzza, G.: 

(1985), L’insegnamento di Dino Formaggio, en “Dino Formaggio e l’estetica. Scritti offerti di 
autori vari con uno studio di Dino Formaggio”, Milano, Unicopli, pp. 65-69; 

(1997), ed., La vita irrimediabile. Un itinerario tra esteticità, arte e vita, Firenze, Alinea.  

Teruzzi, C. (1995), Per un incontro…, en apendíz a Il canto di Seikilos. Scritti per Dino 
Formaggio nell’ottantesimo compleanno, Milano, Guerini, pp. 189-208.  

Pozzi A.:  

-  (2002) L’età delle parole è finita. Lettere 1923-1938, editado por Alessandra Cenni y 
Onorina Dino, Milano.  

- (2014), Ti scrivo del mio vecchio tavolo. Lettere 1919-1938, coord. de Graziella Bernabò y 
Onorina Dino, Milano, Ancora. 

- (2011), Soltanto in sogno. Lettere e fotografie per Dino Formaggio, editado por Giuseppe 
Sandrini, Verona, Alba Pratalia, pp. 19-32. 

 





43  

F E B R E R O  
2 0 1 5  

 
	
  

 
 

 L’azione e la materia. L’estetica di Dino Formaggio | Maddalena Mazzocut-Mis 
 

	
  

	
  

L’azione  e  la  materia  
L’estetica  di  Dino  Formaggio  
Prof.ssa  Maddalena  Mazzocut-­‐‑Mis  
Universitá  degli  studi  di  Milano  
  

   
 
Sommario 
 
L’intenzione del presente articolo è di 
introdurre il lettore ad alcuni aspetti centrali 
della personalitá e dell’opera di Dino 
Formaggio. In primo luogo, per lui l’arte si 
caratterizza per un’energia rivoluzionaria e 
liberatrice che agisce sul piano concreto del 
farsi dell’opera e sul piano culturale di una 
comunicazione simbolica. In secondo luogo, 
l’arte è anche una sapiente esplorazione delle 
possibilità dei materiali e un coinvolgimento 
corporeo e intuitivo. In questo senso 
Formaggio mette in risalto l’idea che per chi fa 
l’arte la fase operativa, la fase propriamente 
fabbrile e la stretta relazione con il materiale 
sono fondamentali. Partito da questa visione di 
fondo, il presente articolo cerca di riflettere sul 
senso della tecnica artistica nell’opera di Dino 
Formaggio e sulla sua relazione con il 
materiale, l’ispirazione e il contesto storico, 
fino a accedere a una definizione coerente del 
concetto stesso di arte.       

	
  
Resumen	
  

	
  
La intención de este artículo es introducir al 
lector a algunos aspectos centrales de la 
personalidad y la obra de Dino Formaggio. En 
primer lugar, para este autor el arte se 
caracteriza por una energía revolucionaria y 
liberadora que actúa en el nivel concreto de la 
producción de la obra y en el nivel cultural de 
una comunicación simbólica. En segundo 
lugar, el arte es también una exploración 
inteligente de las posibilidades de los 
materiales y el lugar de la participación 
corporal e intuitiva. En este sentido Formaggio 
enfatiza la idea de que para aquellos que hacen 
el arte, la fase operativa, la fase productiva y la 
estrecha relación con el material son centrales. 
Basado en esta visión, este artículo busca 
reflexionar sobre el significado de la técnica 
artística en la obra de Dino Formaggio y su 

relación con el material, la inspiración y el 
contexto histórico, para acceder a una 
definición coherente del mismo concepto de 
arte. 
	
  
Palabras	
  claves	
  
	
  
Dino Formaggio, Arte, Técnica Artística, 
Estética. 

	
  
Abstract	
  

	
  
The intent of this article is to introduce the 
reader to some central aspects of the 
personality and work of Dino Formaggio. 
First, for him art is characterized by an energy 
revolutionary and liberating acting on the 
concrete level of production of the work and 
the cultural level of a symbolic 
communication. Secondly, art is also an 
intelligent exploration of the possibilities of 
materials and the involvement of the body and 
an intuitive participation. In this sense 
Formaggio emphasizes the idea that for those 
who make art, the operational phase, the 
production phase and the close relationship 
with the material are central. Based on this 
view, this article seeks to reflect on the 
meaning of artistic technique in the work of 
Dino Formaggio and its relationship to the 
material, inspiration and historical context, to 
access a consistent definition of the concept of 
art. 
	
  
Keywords	
  
	
  
Dino Formaggio, Art, Technique of art, 
Aesthetics. 
 
 





45  

F E B R E R O  
2 0 1 5  

 
	
  

 
 

 L’azione e la materia. L’estetica di Dino Formaggio | Maddalena Mazzocut-Mis 
 

	
  

	
  

L’azione  e  la  materia  
L’estetica  di  Dino  Formaggio  
Prof.ssa  Maddalena  Mazzocut-­‐‑Mis  
Universitá  degli  studi  di  Milano  

 
 
1. 

L’azione e la materia fan tutto. […] Dal caos delle immagini, accavallantesi come mare di nubi sotto la 
spinta del vento, e dai desideri senza contorno, dalle visioni travolte incessantemente nei fiumi del 
cangiamento, l’azione si solleva e si rivolta, segna violentemente la materia e porta un oggetto a 
chiarezza dell’individuo e l’individuo-immaginazione alla chiarezza dell’oggetto1.  

Ecco il farsi dell’opera, ecco la creazione artistica! L’arte è azione, gesto della mano che 
schizza l’oggetto nell’aria, sulla carta, che l’abbozza nella pietra; è mano che scrive. È 
lasciare una traccia ed è comunicare.  

 Dino Formaggio demitizza ogni concezione che vuole l’arte come luogo del potere 
indiscusso dell’immaginazione o di una non meglio definita forza creatrice. Si palesa, 
piuttosto, un’energia rivoluzionaria e liberatrice dell’arte che agisce sul piano concreto del 
farsi dell’opera e sul piano culturale di una comunicazione simbolica.  

Il termine materia viene svuotato dalle connotazioni dogmaticamente naturalistiche 
oppure ideologiche o platonicamente negative, tanto da poter essere sostituito dal termine 
materiale, che indica, di volta in volta, la pietra, il ferro, il cemento, il marmo, i colori, i 
suoni… cioè «la struttura materiale significante, il significante che porta i significati»2. Perché 
«l’atto artistico comincia da una sapiente esplorazione delle possibilità del materiale» e da un 
coinvolgimento corporeo e intuitivo3. Da quell’incontro felice tra soggetto e oggetto, tra mano 
e materia. Una mano che porta con sé già un potente e sempre presente vissuto; perché 
«nessuno è senza materia e senza storia»4. Come si conserva la grana della materia, 
addomestica ma mai annullata, così si conserva il ‘tocco’, la particolarissima e ineliminabile 
caratteristica che il corpo, quel particolare corpo, imprime al materiale.  

Formaggio mette in risalto una realtà tanto semplice quanto fondamentale: l’arte, per 
cui l’azione è l’invenzione, non può mettere in secondo piano la fase operativa, la fase 
propriamente fabbrile e la stretta relazione con il materiale. La tecnica, azione 
qualitativamente metamorfica sulla materia, non è «un insieme di regole canoniche, 
modulario, ricettario, di meccanica applicazione, mestiere nel senso più banale del termine» 
ma, al contrario, l’espressione di una «libera trasformazione», che si evolve «secondo leggi 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
1 Formaggio Dino (1953), L’arte come comunicazione. I. Fenomenologia della tecnica artistica, Prefazione di G. 
Scaramuzza, edizione digitale a cura di S. Chiodo, Milano Nuvoletti (Pubblicazioni della Facoltà di Lettere e 
Filosofia dell’Università degli Studi di Milano, 23), p. 205, d’ora in avanti FTA. Questo testo è di fatto la tesi di 
laurea che Formaggio discute nel 1938. La seconda edizione a stampa (Parma-Lucca, Pratiche Editrice 1978) 
aggiunge in appendice il saggio: “L’arte, il lavoro, le tecniche” (qui citato in seguito).  
2 Formaggio Dino (1978), “L’arte, il lavoro, le tecniche”, cit., p. 312. 
3 Ibid., p. 314. 
4 Formaggio Dino (1979), Goya, Milano, Mondadori, p. 12. 



46  

F E B R E R O  
2 0 1 5  

 
	
  

 
 

 L’azione e la materia. L’estetica di Dino Formaggio | Maddalena Mazzocut-Mis 
 

	
  

	
  

che di momento in momento si vengon creando da se stesse»5. La correlazione creazione-
abilità-tecnica è strettissima e indissolubile, contro le rivendicazioni di una presunta ‘pura 
creatività’. «La famosa libertà dell’artista è vincolata da un nodo del legno, da una venatura 
del marmo, dalla granularità della materia»6. 

L’ispirazione fa i conti con la tecnica e la tecnica fa i conti con l’ispirazione «in 
dipendenza da certo cammino preso dalle obiettivazioni culturali in una determinata epoca ed 
insieme dall’introduzione di un nuovo strumento, dal perfezionamento dei mezzi al suo 
servizio, portati dalle scienze applicate»7. Insomma la tecnica non può prescindere dai 
materiali, dallo sviluppo tecnologico e scientifico e, più in generale, dalla cultura e dal 
contesto sociale. 

All’interno di tali premesse fondative, Formaggio svaluta completamente i concetti di 
‘ispirazione’ e ‘libera creatività’. Il fare arte è sempre e comunque azione.  

I sentimenti, le passioni, i pensieri sono tali nell’uomo da persistere in una vaga impotenza che genera 
insoddisfazione, sino a che non siano entrati nel pieno possesso dell’oggetto chiaro e definitivo che 
sappia trarli sopra di sé, cavandoli dalla persona, e risolvere così al proprio interno, in un sistema di 
equilibrio, la loro carica energetica8.  

La poetica di Formaggio spiega il fare artistico, togliendo di mezzo ogni mistero sul quale si è 
appoggiata una falsa e forviante idea di ‘genialità’. Così ‘opera d’arte’ è prima di tutto 
‘oggetto’ – ma non ‘cosa’ – che «custodisce un tesoro di lavoro e lo solleva sopra le ondate 
distruggitrici delle epoche, lo porta a salvamento attraverso le violenze dei tempi»9. 

 Come vuole Alain10, al cui pensiero Formaggio dedica particolare attenzione, il 
delirio dell’immaginazione, la sua presunta completa libertà vanno tenuti a freno attraverso la 
tecnica, cioè attraverso lo scontro-incontro con il materiale al fine di generare quel sistema 
segnico-comunicativo che è l’opera. L’immaginazione – assoggettandosi alle regole della 
creazione, senza tuttavia perdere la propria specificità – traduce in forme sensibilmente 
espressive l’eterna ambiguità dell’uomo, da una parte genio liberatore di nuove forme e, 
dall’altra, mero costruttore, lavoratore della materia, possessore di un corpo, quale strumento 
d’azione 11 . L’immaginazione è dunque azione creatrice solo se si traduce nel ‘fare’. 
Un’azione che, in rapporto con la corporeità, deve generare espressione. L’estetica, afferma 
Formaggio, comincia la propria analisi fondativa proprio a partire dal corpo, inteso come 
«aggregato di centri palpitanti», la cui «prima e momentanea sintesi unitaria è, 
costitutivamente, estetica». Il corpo è «un io sensibile», un «ulteriorizzarsi» progettuale, 
capace di generare «in un medesimo atto l’arte e la libertà»12.  

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
5 Formaggio Dino (1953), “Saggio su ‘L’estetica di Alain’”, in Alain, Venti lezioni sulle belle arti, Roma, 
Edizioni dell’Ateneo, p. 20. 
6 FTA, p. 206. 
7 FTA, p. 214. 
8 FTA, p. 199. 
9 FTA, p. 209. 
10 Émile-Auguste Chartier. 
11 Cfr. Alain (1947), Sistema delle arti, tr. it. di B. Dal Fabbro, Milano, Muggiani, p. 19. 
12 Formaggio Dino (1990), Estetica, tempo, progetto, a cura di E. D’Alfonso ed E. Franzini, Milano, Clup, p. 19. 
Il testo Estetica, tempo, progetto comprende (oltre a due saggi intitolati: “Corpo-Tempo-Arte. Alle radici 
dell’Estetica” e “Forma, Paradigma, Trans-morfosi”) la trascrizione di una serie di lezioni che Dino Formaggio 
ha tenuto tra il 1984 e il 1988 alla Facoltà di architettura del Politecnico di Milano.  



47  

F E B R E R O  
2 0 1 5  

 
	
  

 
 

 L’azione e la materia. L’estetica di Dino Formaggio | Maddalena Mazzocut-Mis 
 

	
  

	
  

Libertà vincolata, tuttavia. Il materiale parla all’artista, vibra, possiamo dire, vivendo: 
una vibrazione sensibile, percettiva e immaginativa. Insomma suggerisce emozioni ma detta 
anche delle direttive ben precise di ricerca. Si danno materiali, per così dire, grezzi e materiali 
che hanno una storia. Tutti possono essere sottoposti a una torsione metamorfica che fa 
scattare un’inedita connessione, un occasionale ma fondamentale rimando simbolico. Perciò 
Picasso affermava: «‘mi piace quando le cose diventano altre’. E di colpo sottraeva i principi 
di identità e di immobilità dell’essere alle forme classiche, gettandole in movimento insieme 
al riscatto di ogni punto morto dell’universo oggettuale»13. E l’accostamento di un sellino di 
bicicletta con il relativo manubrio diventava la Testa di toro14.  

2. 

Che cos’è dunque la tecnica artistica? «Esiste nella coscienza, soggettiva e intersoggettiva 
(individuale, sociale e culturale), la figura originale di un insieme di atti che si possono 
denominare, nel loro orizzonte specifico, come ‘tecnica artistica’»?15 Per Dino Formaggio la 
risposta è certamente positiva.  

La tecnica artistica, nel suo incontro con il materiale, genera una forma compiuta, valore 
espressivo e comunicativo di un ‘fare’ che è un ‘creare’. L’opera d’arte è il risultato di una 
tecnica intesa come «azione obiettivante, realizzazione completa e storica di fini»16. 

L’arte, scrive Henri Focillon17, «si fa con le mani», l’arte si costruisce: è tattilità, è 
corporeità. L’artista sa prolungare «quel privilegio che è, nell’infanzia, la curiosità» proprio 
perché «tocca, tasta, valuta il peso, misura lo spazio, modella la fluidità dell’aria per 
prefigurarvi la forma, accarezza la superficie di ogni oggetto, e da tale linguaggio del tatto 
compone il linguaggio della vista – un tono caldo, uno freddo, uno pesante, uno vuoto, una 
linea rigida, una linea morbida»18. Il nostro sistema sensoriale patisce violentemente le 
sollecitazioni del mondo esterno e, afferma Alain, la sensibilissima rete di confine del nostro 
corpo mette in moto segnali d’allarme e chiama inafferrabili «folle di fantasmi»19. L’azione 
poietica deve sorpassare qualsiasi meccanicismo corporeo cartesianamente inteso per fissare il 
«sentimento» in un’idea che di fatto possa essere concretizzata in un’opera compiuta. Perciò 
«il corpo vivo, che soffre col pensiero e guarisce con l’azione, è più bello»20. Formaggio è 
consapevole del fatto che l’opera d’arte è una realtà spazio temporale che vive nel divenire 
concreto delle cose. Nella sua visione «non esiste alcuna idea preliminare all’opera, ma l’idea 
nasce con l’opera nella sua fisicità»21.  

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
13 Ibid., p. 129. 
14 Cfr. Formaggio Dino (1978), “L’arte, il lavoro, le tecniche”, cit., p. 316. 
15 Ibid., p. 296. 
16 FTA, p. 200. 
17 Henri Focillon è sicuramente un punto di riferimento delle tesi di Formaggio. 
18 Focillon Henri (1990), “Vita delle forme” seguito da “Elogio della mano”, “Prefazione” di E. Castelnuovo, tr. 
it. di Vita delle forme di S. Bettini, tr. it. di Elogio della mano di E. De Angeli, Torino, Einaudi, pp. 114-115. 
19 Formaggio Dino (1953), “Saggio su ‘L’estetica di Alain’”, cit., p. 16. 
20 Alain (1992), Sulla felicità, tr. it. di A.M. Rodari, Roma, Editori Riuniti, p. 18. 
21 Formaggio Dino (1953), “Saggio su ‘L’estetica di Alain’”, cit., p. 19. L’attenzione di Formaggio si rivolge al 
prodursi dell’opera, anche se non dimentica il momento della fruizione, analizzato, in quegli stessi anni, in tutte 
le sue sfaccettature dall’amico e collega Mikel Dufrenne. [Cfr. Formaggio Dino (1982), “Mikel Dufrenne, la 
Natura e il senso del poetico”, in Fenomenologia e scienze dell’uomo. Quaderni del seminario di filosofia delle 
scienze dell’uomo, 2, Padova, CLESP; Dufrenne Mikel (1953), Phénoménologie de l’expérience esthétique, 2 
voll., Paris, PUF]. 



48  

F E B R E R O  
2 0 1 5  

 
	
  

 
 

 L’azione e la materia. L’estetica di Dino Formaggio | Maddalena Mazzocut-Mis 
 

	
  

	
  

3. 

La riflessione condotta da Formaggio in Italia muove, tra l’altro, da quella di Charles Lalo, di 
Étienne Souriau, di Victor Basch, per quanto concerne l’area francese. Ma il tentativo 
francese ha, secondo Formaggio, degli aspetti fallimentari, soprattutto in uno degli esponenti 
più noti come Souriau: «la tecnica artistica non ha, evidentemente, avuto la parte di primo 
piano che le spettava»22. Souriau viene accusato di trascurare «lo sfondo artistico sul quale si 
staglia il rapporto forma-materia»23, senza il quale è difficile mettere in rilievo il ruolo e il 
valore della tecnica artistica. La tecnica viene considerata da Souriau un atto tetico o 
instaurativo e distinta in tecnica artistica (arte) e tecnica meccanica (industria), senza tuttavia 
giungere mai all’idea di «tecnica come libertà e come unità-mediazione, in ogni punto dei 
piani esistenziali»24.  

L’opera di Dino Formaggio porta invece alle estreme conseguenze un’estetica che si lega a 
un procedere fenomenologico dei vari piani della tecnica artistica. L’arte si basa su una 
funzionalità tecnica e l’estetica non è altro che una disciplina generale riferita ai processi 
sensibili che hanno per fondamento il corpo, la cui prassi progettuale coinvolge la percezione, 
l’immaginazione e la memoria. Separare l’arte dalla sua originaria pienezza funzionale 
significa staccarla dalla vita, dai momenti costitutivi della società e della storia. È proprio nel 
«diventare ‘opera’ che ogni tecnica cerca di liberarsi in arte e che l’arte trova continuamente 
la sua tecnica»25. 

In Formaggio, la nota esclusione, da parte dell’estetica di Benedetto Croce, di qualsiasi 
portata della tecnica dal significato ultimo dell’opera, è stimolo – attraverso la mediazione del 
pensiero del maestro Antonio Banfi – per una reazione26. Per Croce, l’espressione è «attività 
teoretica elementare», che precede la pratica e «le conoscenze intellettive che rischiarano la 
pratica» stessa27. L’estetica, quale scienza dell’espressione, esclude definitivamente la tecnica 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
22 FTA, p. 314. 
23 FTA, p. 318. 
24 FTA, p. 319. «Tale ricerca aveva da porre il castello d’impalcatura per una scienza estetica concepita quale 
scienza platonizzante delle forme, e non fece gran caso all’artisticità in se stessa dinamicamente considerata, così 
da lasciar tra le quinte, pur tra tanti fecondissimi suggerimenti, una volta di più il problema della tecnica con 
tutta la parte che questa avrebbe potuto e dovuto recitare». (Ibid.). 
25 Formaggio Dino (1991), I giorni dell’arte, Milano, Franco Angeli, p. 180. Afferma Formaggio, parlando della 
sua tesi sotto la direzione di Antonio Banfi: «Quando […] per fare la tesi presi in mano i termini della filosofia 
dell’arte di Croce, cioè l’estetica, mi resi conto della carenza di analisi in Croce per tutto quanto riguardava le 
tecniche artistiche, la vita dei pittori nei loro studi, i poeti, i musicisti riguardo alle loro tecniche, e così via: 
l’importanza centrale, decisiva, essenziale in tutte le arti, della tecnica. In origine il titolo che aveva dato Banfi 
alla mia tesi era Rapporto tra arte ed estetica nelle estetiche contemporanee. Studiai soprattutto l’estetica 
francese, dove trovai dei buoni suggerimenti sulla tecnica artistica, tanto che molti capitoli della tesi erano 
fondati sulla vicinanza che io avevo col pensiero francese». [Salvagnini Sileno (2008), “Intervista a Dino 
Formaggio”, in Banfi e l’arte contemporanea, a cura di S. Salvagnini, Napoli, Liguori, p. 4]. 
26 «L’impostazione violentemente anticrociana, l’attenzione critica verso Gentile si sposavano con un’analisi, 
certo influenzata da Banfi, dei movimenti, anche scientifici, dell’estetica francese contemporanea, attenta alla 
metafisica, ma anche alla psicologia, alla psicofisiologia, agli esiti teorici degli studi post-bergsoniani sul mondo 
delle arti. Il tutto inserito tuttavia in un quadro ‘fenomenologico’ dove Formaggio coniuga, come farà sempre in 
seguito, i due sensi storici del termine fenomenologia, che è sia hegeliana genesi di un’idea che si fa sensibile sia 
introduzione del senso metodico del pensiero di Husserl, che cerca di cogliere il dato essenziale dei processi e 
dei concetti, senza tuttavia mai perdere il legame genetico e progettuale con una dottrina dell’esperienza». 
[Franzini Elio (2009), Ricordo di Dino Formaggio, pronunziato il 16 aprile 2009 in Bressanone, a conclusione 
dell’Assemblea della Società Italiana d’Estetica].  
27 Croce Benedetto (1990), Estetica (1902), a cura di G. Galasso, Milano, Adelphi, p. 123. 



49  

F E B R E R O  
2 0 1 5  

 
	
  

 
 

 L’azione e la materia. L’estetica di Dino Formaggio | Maddalena Mazzocut-Mis 
 

	
  

	
  

dal suo orizzonte. Croce riduce l’arte a chiusa teoreticità, nella quale la tecnica non può mai 
darsi come estetica o come artistica (non può darsi una tecnica del teoretico ma solo una 
tecnica del pratico). 

È Antonio Banfi in Italia, attraverso l’elaborazione di posizioni vicine a quelle di Georg 
Simmel e di temi anticipati da Max Dessoir, a promuovere un razionalismo critico, nel quale 
si giustifica l’autonomia dell’arte, che non si spiega come una forma permanente dello spirito, 
bensì nel senso di un empirico e multiforme manifestarsi dell’esperienza artistica. Tale 
esperienza non esclude, ma anzi richiede, la funzione universalizzante della ragione.  

Tanto per Banfi quanto per Formaggio, l’esame della realtà artistica implica un 
coinvolgimento di quelle componenti tecniche, conoscitive, esistenziali e, non ultime, sociali, 
che concorrono alla formazione di un’opera d’arte. Il capolavoro è un «equilibrio perfetto» di 
forze che si contrappongono: immaginazione e materia. Un equilibrio, perché tali forze non 
devono mai prendere il sopravvento l’una sull’altra. «La mano misteriosa che ha 
prodigiosamente creato, con una violenza prudente, tale equilibrio, è la tecnica»28. 

4. 

La tecnica artistica possibilizza continuamente il progetto – con questo lo scioglie in ogni suo ganglio 
dalle fissità e durezze delle sclerotizzazioni che sempre ne minacciano la fluidità inventiva e 
comunicativa – e continuamente progetta la possibilità, ossia ulteriorizza il reale ed ogni concreta 
materialità fisica, sociale, storica, spingendo il tutto verso i suoi aloni di senso possibile, individuandoli 
e fermandoli costruttivamente come tali, cioè come disegni di possibile umanità e di società possibili29.  

L’artista è un lavoratore immerso nel mondo della cultura e nella società e da essi è 
influenzato. Non è mai completamente autonomo, dovendo fare i conti con l’arte che lo ha 
preceduto, con le acquisizioni scientifiche e tecnologiche, con la moda, con gli stili. Può 
semplicemente imparare un mestiere, che tiene conto del pregresso, di una sorta di 
sedimentazione di regole, oppure fare della tecnica, del valore conoscitivo che essa possiede, 
una ‘particolare’ conoscenza che va oltre le regole stesse. Per tale motivo, il processo che 
porta al possesso di una tecnica deve superare la meccanicità della ripetizione della regola. Le 
regole del mestiere sono solo il primo passo verso una tecnica artistica come conoscenza. 
Così, un progetto può essere una mera ripetizione di schemi già dati o il tentativo di 
ulteriorizzarli. 

Il progetto, anche quello propriamente architettonico, vive e rivive nell’opera compiuta, 
nell’edificio come possibilità mille volte ulteriorizzata: il progetto è potenzialità che, 
dipendendo dalla tecnica artistica, non può che prendere in considerazione, nel suo processo 
di realizzazione, anche il livello di tecnicizzazione raggiunto da una particolare cultura e 
società. Perché l’atto iniziale della tecnica artistica tiene conto di una verifica che è prima di 
tutto semplicemente intuitiva, poi scientifico-tecnolgico-probabilistica e, infine, 
comunicativa. Il progetto e la sua realizzazione dipendono da «sapienze intuitive» e «controlli 
concettuali e scientifici» che mettono in moto la «tecnica artistica»30. I progressi tecnologici 
aprono lo spettro delle possibilità ma è solo «sopra un piano di cultura che la fisica, la 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
28 FTA, p. 207. 
29 Formaggio Dino (1978), “L’arte, il lavoro, le tecniche”, cit., p. 321. 
30 Ibidem. 



50  

F E B R E R O  
2 0 1 5  

 
	
  

 
 

 L’azione e la materia. L’estetica di Dino Formaggio | Maddalena Mazzocut-Mis 
 

	
  

	
  

meccanica, la matematica, con infinite influenze di cui non si potrà mai dare una misura 
esatta, modificano i corsi dell’arte, agendo sulla sua essenza attiva, la tecnica»31. 

D’altra parte, «se ci fosse solo la materia da una parte, con il determinismo delle sue leggi 
inflessibili, ed un pensiero od un sentimento entro la sfera autonoma dei fatti spirituali 
dall’altra, noi non avremmo l’arte»32 . I mondi si compenetrano necessariamente nella 
propensione inventiva e comunicativa dell’uomo. L’oggetto artistico è tale se, a partire dal 
progetto fino alla sua realizzazione, nel momento in cui entra nel mondo della cultura, lo 
trasforma. Il pensiero non ‘inventa’; è piuttosto il concreto incontro tra progettualità, 
materialità e valore comunicativo a dettare la via dell’azione che genera l’oggetto.  

Sostiene Valéry che «l’idea del fare è la prima e la più umana. ‘Spiegare’ non è altro che 
descrivere una maniera di fare, significa rifare col pensiero»33. Per Socrate – che dialoga con 
Fedro in Eupalinos o l’Architetto – se è «ragionevole pensare che le creazioni dell’uomo sono 
fatte o in vista del proprio corpo» (utilità) o «in vista della propria anima» (bellezza), bisogna 
anche constatare che esiste un terzo principio che ha a che fare con la resistenza, che si 
oppone all’inesorabile destino della morte34.  

Il materiale – che implica sempre una «direzione funzionale di organizzazione»35 – 
include, per Dino Formaggio, la fisicità di base (la tela, la trama, la curvatura della parete di 
un affresco, la venatura e coloritura del marmo, la composizione chimica di certi colori, la 
sonorità della parola, ecc.) e il mezzo meccanico (i pennelli, il bulino, gli scalpelli, i vari tipi 
di strumenti, ecc.), che «artisticamente è qualcosa di meno rispetto alla fisicità di base, […] 
ma il meno che possiede dal lato della natura quasi sempre è compensato da un più di 
cultura»36.  

Sebbene non sia mai una produzione fortuita del bello, l’arte non è coercizione. È 
piuttosto libertà legata alle risorse del caso, che si rivela agli antipodi del meccanicismo e 
dell’automatismo. Basti accennare al fatto che se nel lavoro perfetto di una macchina il caso è 
una catastrofe, una contraddizione dannosa, per l’uomo l’evento imprevisto è spesso la molla 
della creatività. Nell’arte, l’imprevisto diventa parte intrinseca del progettare: può far deviare 
la mano che dipinge, può indurre a seguire un percorso narrativo piuttosto che un altro... 
Eppure, l’arte non è un lavoro misterioso, non è il risultato di un azzardo o di una felice 
combinazione di eventi fortuiti. Il caso entra nella processualità artistica come un’occasione, 
come un’ulteriorizzazione, come una possibilità e non come prassi. 

 La tecnica artistica si distingue profondamente dal ‘mestiere’ perché nulla più di una 
grande opera mostra l’impazienza verso la semplice, sebbene competente, acquisizione dei 
mezzi.  

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
31 FTA, p. 214. 
32 FTA, p. 206. 
33 «Il perché e il come, che sono solo espressioni che questa idea esige, si inseriscono in ogni discorso, 
pretendono di essere soddisfatte a ogni costo. La metafisica e la scienza non fanno che sviluppare senza limiti 
questa esigenza». [Valéry Paul (1988), L’homme et la coquille, apparso nel n. 281 della Nouvelle Revue 
Française, 1 febbraio 1937, tr. it. in Id., All’inizio era la favola, a cura di E. Franzini, tr. it. di R. Gorgani, 
Milano, Guerini, p. 62]. 
34 Valéry Paul (1990), Eupalinos o l’architetto, in Tre dialoghi, tr. it. di V. Sereni, Torino, Einaudi, p. 95. 
35 FTA, p. 332. 
36 FTA, p. 332. 



51  

F E B R E R O  
2 0 1 5  

 
	
  

 
 

 L’azione e la materia. L’estetica di Dino Formaggio | Maddalena Mazzocut-Mis 
 

	
  

	
  

 Riconosciuta la legalità della tecnica artistica, è necessario analizzarla nelle sue 
articolazioni essenziali e vederne le implicazioni. Formaggio ne riconosce infatti quattro 
momenti essenziali:  

1) momento (di tecnica interna) dell’organizzazione, come apprendimento e specializzazione tecnica, 
del rapporto prova-risultato; 

2) momento di ‘sapere’ della tecnica esterna; 

3) momento di ‘fare’ della tecnica esterna come liberazione del fine o compimento; 

4) momento (di tecnica interna) della trasposizione mentale del ‘fare’ esterno37.  

La tecnica interna, sia nella prima sia nella quarta fase, «riguarda unicamente i processi 
mentali»38. Formaggio chiama il momento iniziale, caratterizzato dal binomio prova-risultato 
di per sé preparatorio, stato di incubazione. La tecnica interna passa attraverso momenti di 
mero automatismo dei processi conoscitivi, che tuttavia vengono influenzati da una pratica di 
apprendimento o da una capacità d’uso.  

Ogni conoscenza nella continuità del suo sviluppo, può esser considerata come un seriarsi di percezioni, 
sopra il quale il processo delle ripetizioni finisce per ingenerare un certo rapido automatismo di 
abitudine che si risolve, alla fine, in un sistema bloccato di risposte. Si tratta di tecnicismo dei processi 
mentali che mirano a dare una soluzione sempre più rapida e più perfezionata ai quesiti generalmente 
proposti dal materiale o dal soggetto-tema nel suo raffronto col materiale stesso39.  

Tale processo è a volte talmente rapido, che una pennellata, una nuova combinazione di mezzi 
espressivi, ecc., possono sembrare dovuti a misteriose intuizioni, al caso, a istinti... Il quarto 
momento (ancora di tecnica interna) consiste in una vera e propria «trasposizione mentale 
della tecnica esterna»40.  

La tecnica empirica o tecnica esterna – atto concreto, che vede l’opera formarsi nella sua 
essenzialità materica – si struttura, invece, nelle due fasi centrali del sapere e del fare. Non 
bisogna tuttavia mai dimenticare che la tecnica interna si inserisce profondamente nel 
momento pragmatico del sapere o meglio nel movimento dialettico del sapere col fare, cioè 
nella tecnica esterna. Al fare vero e proprio si collegano elementi essenziali come 
l’importanza del tirocinio; la pazienza, il dono cioè del saper attendere; il gesto artistico, che è 
tocco; infine il ritmo, elemento vivificante di ciascuna opera, che ne segna la riuscita e non 
solo la vitalità.  

Il processo creativo è esattamente quello descritto! Solo chi conosce, per esperienza 
diretta, il procedimento di realizzazione di un’opera, lo sa riprodurre, analizzare, dissezionare 
e fornire alla comprensione41. 

 

 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
37 FTA, pp. 401-402. 
38 FTA, p. 352. 
39 FTA, p. 353. 
40 FTA, p. 358. 
41 Da artista, Dino Formaggio ha sperimentato la pittura (disegni, acquarelli, oli) e la scultura.  



52  

F E B R E R O  
2 0 1 5  

 
	
  

 
 

 L’azione e la materia. L’estetica di Dino Formaggio | Maddalena Mazzocut-Mis 
 

	
  

	
  

5. 

Nel campo dell’arte, esprimere è più e altro che intuire, comunicare più e altro che esprimere. Quel 
‘più’ sta dalla parte dell’oggetto; dell’oggettività materiale nell’esprimere, dell’oggettività sociale nel 
comunicare. Una fenomenologia della tecnica artistica è destinata a provare il reale fondamento 
esistenziale e logico di questi assunti basilari42.  

Nel suo significato più alto, la tecnica è tecnica artistica, cioè sensibilità, «cioè spazio-tempo, 
cioè determinismo univoco dell’artisticità universale, cioè natura»43. Essa si presenta come 
una sorta di sensibilità endogena, che è anche e potentemente capacità di esternare, di 
comunicare. È un’esperienza totale e totalizzante. «Esaminata nell’intero suo ciclo 
fenomenologico come sensibilità e come ragione, come sapere come fare, come pazienza e 
come successo, essa appare, qualitativamente, come la struttura stessa del compimento di 
qualsiasi atto»44. L’opera d’arte si presenta a Formaggio come un vivente, proprio perché si 
comporta come tale, cioè come un organismo in formazione. L’azione del fare artistico 
comporta, come ogni concepimento, «azzardo, rischio, fede», nel senso che nessuna azione è 
mai del tutto controllata in ogni sua parte ed è perciò, allo stesso tempo, «legalità, scienza, 
ragione»45. 

La tecnica artistica è una «trama sensuosa che lega in un disegno vario e 
continuamente autoespressivo lo scavalcarsi d’onde infinito che costituisce l’oceano dei moti 
naturali, fatti di salite e cadute: dalla vibrazione d’elitre che tiene le libellule librate sul pelo 
dell’acqua al ronzio dei fantasmi e di laboriose sensazioni che danno gli sbocci nella 
sensibilità del genio»46. Il genio è allora natura, o meglio archetipo della potenza tecnico-
artistica della natura. Ma è natura soprattutto in quanto sensibilità, in grado di penetrare 
nell’intelligenza e di manifestare una potenza ricettiva che diventa stimolo dinamico 
all’azione. 

Noi pensiamo […] che si possa e si debba oggi andar oltre e così nettamente separare l’estetico 
dall’artistico, sui fondamenti stessi dell’arte contemporanea, da poter avanzare l’ipotesi che non 
l’esteticità costituisca ‘il principio fondamentale d’organicità costruttiva e di continuità’ dell’arte […], 
ma che l’arte essenzialmente consista in una attività distinta dall’estetico, secondo una distinzione non 
solo di fatto, ma di principio; che essa, perciò, fondi il suo criterio sopra un’idea di artisticità e che la 
sua esperienza risulti rilevabile in un ciclo autonomo come tecnica, la quale in se stessa può realizzare e 
compiere l’estetico come ogni altro valore47. 

L’artisticità viene fortemente distinta dalla esteticità. «Vastissima è la gamma di fenomeni di 
pura esteticità. Tutti hanno lampeggiamenti estetici e in tutte le sensibilità passa, come un 
raggio di luce, la gioia estetica non fosse altro che come estasi contemplativa»48. L’esperienza 
estetica è un’esperienza comune ad ogni uomo in qualsiasi cultura esso sia vissuto. Nessuno 
può sfuggirvi durante la propria esistenza. Ma l’artisticità comincia dove l’esteticità si 
conclude. Le due sfere si sfiorano ma non si sovrappongono. L’artisticità ha inizio «con l’atto 
costruttivo dell’esprimere, fisico, in concreta lotta con le materie, comincia con la tecnica del 
comunicare. [...] L’arte si identifica nel suo farsi con il sistema di energie e di leggi costruttive 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
42 FTA, p. 30. 
43 FTA, p. 346. 
44 FTA, p. 404. 
45 FTA, p. 390. 
46 Ibidem. 
47 FTA, p. 217. 
48 FTA, p. 10. Su questo tema si veda Formaggio Dino (1962), L’idea di artisticità, Milano, Ceschina. 



53  

F E B R E R O  
2 0 1 5  

 
	
  

 
 

 L’azione e la materia. L’estetica di Dino Formaggio | Maddalena Mazzocut-Mis 
 

	
  

	
  

che la fatica della tecnica viene continuamente liberando nel suo stesso ideale di compimento 
del reale empirico»49. L’artisticità è conciliazione tra uomo e natura, momento di compimento 
e di compiutezza in completo accordo tra soggetto e oggetto tra immaginazione, tecnica e 
materia. La logica artistica non può essere in opposizione con la natura. Se fosse così, l’artista 
semplicemente fallirebbe. Il processo immaginativo è, nello stesso tempo, nella mente 
dell’artista come proiezione e nell’oggetto come potenzialità espressiva.  

La tecnica artistica si allarga dunque a quei campi che non si incentrano 
esclusivamente sul terreno delle belle arti: la tecnica, congiunta all’idea di artisticità, favorisce 
una serie di connessioni che si rivolgono sia all’attività produttiva in sé sia ai suoi prodotti, le 
opere d’arte, appunto, in armonica coerenza con la natura. Perché con ‘natura’ non s’intende 
nessuna  

ipostasi entificata o metafisicizzata, ma, al contrario, semplicemente ciò che del mondo esterno risulta 
in comunicazione con noi e che, per questo fatto stesso di entrare in rapporto comunicativo con noi, 
denuncia una solidarietà fondamentale nella successione degli avvenimenti, una direzione uniforme ed 
ugualmente irrevocabile di passato e di presente e dunque una concordanza oggettiva di tempo, non 
esclusiva di altre direzioni temporali possibili, delle quali, tuttavia, non è possibile parlare. Tutto questo 
permette che si parli di un’artisticità immanente in altre sfere che non siano quelle dell’attività umana, 
senza per questo minimamente intaccare la caratteristica ed originalmente costruttiva artisticità 
dell’uomo, una volta che si tenga ben ferma la distinzione di artisticità e di esteticità50. 

6. 

Formaggio non intraprende la strada di una nuova definizione di bellezza; arte «è tutto ciò che 
gli uomini chiamano arte»51. Non è una boutade, ma «una formula importantissima che 
permette di dogmatizzare quello che è il problema dell’arte»52. Una formula radicalmente 
diversa dalla definizione crociana: «l’arte è ciò che tutti sanno che cosa sia»53.  

Se ogni definizione di arte è, di per sé, una sua «limitazione»54, la formula dettata da 
Formaggio si apre allo sviluppo dinamico dell’esperienza che può essere 
fenomenologicamente descritta ma che non può mai essere dogmatizzata. Il problema non è 
quello di scansare la difficoltà di definire che cosa è arte, ma di evitare definizioni dogmatiche 
o generaliste. Perché rispondere che arte è ciò che tutti chiamano arte non è evitare il 
bersaglio ma centrarlo con una freccia nuova. La definizione individua perfettamente che cosa 
è diventata l’arte contemporanea nella sua autonomia ed eteronomia, nella sua necessità di 
essere riconosciuta da una comunità che si ‘autoriconosce’ e nella necessità altrettanto 
impellente di entrare nel circuito mediatico. L’arte parla e pone problemi che vanno 
interpretati senza schemi precostituiti, ma con un’attenzione ai suoi valori, primo fra tutti 
quello del ‘fare’, cioè del concreto operare artistico mediante la tecnica. L’opera d’arte, in 
quanto risultato di un procedere concretamente fabbrile, impianta sul suo sostrato materico 
ciò che non la riduce a cosa ma la porta a bussare alla porta delle possibilità comunicative ed 
espressive. È questo ‘fare’, è questa azione espressiva, è questo procedere che noi chiamiamo, 
appunto, ‘arte’. 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
49 FTA, p. 11.  
50 FTA, p. 10. 
51 Formaggio Dino (1981), L'arte come idea e come esperienza, Milano, Mondadori, p. 11. 
52 Salvagnini Sileno (2008), “Intervista a Dino Formaggio”, cit., p. 8. 
53 Croce Benedetto (1943), Breviario di estetica. Quattro lezioni, Bari, Laterza, p. 9. 
54	
  Salvagnini Sileno (2008), “Intervista a Dino Formaggio”, cit., p. 8. 



54  

F E B R E R O  
2 0 1 5  

 
	
  

 
 

 L’azione e la materia. L’estetica di Dino Formaggio | Maddalena Mazzocut-Mis 
 

	
  

	
  

Bibliografia: 

Alain:  

- (1947), Sistema delle arti, Milano, Muggiani.  

- (1992), Sulla felicitá, trad. it. por A.M. Rodari, Roma, Editori Riuniti.  

Croce,	
  B.	
  (1943),	
  Breviario	
  di	
  estética.	
  Quattro	
  lezioni,	
  Bari,	
  Laterza.	
  

Dufrenne, M. (1953), Phénoménologie de l’expérience esthétique, 2 voll., Paris, PUF. 

Formaggio, D.  

- (1953), “Saggio su ‘L’estetica di Alain’”, in Alain, Venti lezioni sulle belle arti, Roma, 
Edizioni dell’Ateneo. 

- (1953), L’arte come comunicazione. I. Fenomenologia della tecnica artistica, Prefazione di 
G. Scaramuzza, versione digitale a cura di S. Chiodo, Milano Nuvoletti (Publicazioni della 
Facoltà di Lettere e Filosofia dell’Università degli Studi di Milano, 23). 

- (1962), La idea de artisticidad, Milano, Ceschina. 

- (1979), Goya, Milano, Mondadori. 

-­‐	
  (1981),	
  L'arte	
  come	
  idea	
  e	
  come	
  esperienza,	
  Milano,	
  Mondadori.	
  

- (1982), “Mikel Dufrenne, la Natura e il senso del poetico”, in Fenomenologia e scienze 
dell’uomo. Quaderni del seminario di filosofia delle scienze dell’uomo, 2, Padova, CLESP; 

- (1990), Estetica, tempo, progetto, a cura di E. D’Alfonso e E. Franzini, Milano, Clup. 

- (1991), I giorni dell’arte, Milano, Franco Angeli.  

Focillon, H. (1990) “Vita delle forme” seguido por “Elogio della mano”, con “Prefazione” di 
E. Castelnuovo, trad. ital. di Vita delle forme di S. Bettini, trad. ital. di Vita delle forme di E. 
De Angeli, Torino, Einaudi.  

Salvagnini, S. (2008), “Intervista a Dino Formaggio”, in Banfi e l’arte contemporanea, a cura 
di S. Salvagnini, Napoli, Liguori. 

Valéry, P.:  

- (1988), L’homme et la coquille, apparso nel n. 281 della Nouvelle Revue Française, 1 
febbraio 1937, tr. it. in Id., All’inizio era la favola, a cura di E. Franzini, tr. it. di R. Gorgani, 
Milano, Guerini.  

- (1990), Eupalinos o el arquitecto, in Tres diálogos, Torino, Einaudi.  



55  

F E B R E R O  
2 0 1 5  

 
	
  

 
 

La acción y la materia. La estética de Dino Formaggio | Maddalena Mazzocut-Mis 
 

	
  

	
  

La  acción  y  la  materia  
La  estética  de  Dino  Formaggio  
Prof.ssa  Maddalena  Mazzocut-­‐‑Mis  
Universitá  degli  studi  di  Milano  
  

    
 
1. 

L’azione e la materia fan tutto. […] Dal caos delle immagini, accavallantesi come mare di nubi sotto la 
spinta del vento, e dai desideri senza contorno, dalle visioni travolte incessantemente nei fiumi del 
cangiamento, l’azione si solleva e si rivolta, segna violentemente la materia e porta un oggetto a 
chiarezza dell’individuo e l’individuo-immaginazione alla chiarezza dell’oggetto1.  

¡He aquí el hacerse de la obra, he aquí la creación artística! El arte es acción, gesto de la 
mano que bosqueja el objeto en el aire, sobre el papel, en la piedra; es la mano que escribe. Es 
dejar un rastro y es comunicar.  

 Dino Formaggio desmitifica cualquier concepción que considera el arte como el lugar 
del poder indiscutible de la imaginación o de una indefinida fuerza creadora. En el arte se 
manifiesta, más bien, una energía revolucionaria y liberadora que se lleva a cabo en el plan 
concreto del hacerse de la obra y el plan cultural de la comunicación simbólica.  

El término materia es liberado de sus connotaciones dogmáticamente naturalistas o bien 
ideológicas o platónicamente negativas, hasta el punto que puede ser sustituido por el término 
material, que indica, en cada caso, la piedra, el hierro, el cemento, el mármol, los colores, los 
sonidos… o sea «la estructura material significante, el significante que lleva los 
significados» 2 . Porque «el acto artístico comienza con una sabia exploración de las 
posibilidades del material» y con una participación corpórea e intuitiva3. De ese feliz 
encuentro entre sujeto y objeto, entre mano y materia. Una mano que lleva consigo una vida 
siempre presente y poderosa; porqué «nadie es sin materia y sin historia »4. Como se conserva 
la textura de la materia, domada pero nunca anulada, de la misma forma se conserva el 
‘toque’, la particularísima e indisoluble característica que el cuerpo, aquél particular cuerpo, 
imprime al material.  

Formaggio subraya una realidad tan simple como fundamental: el arte, por el que la 
acción es la invención, no puede poner la fase operativa en segundo plano, la fase 
propiamente práctica y la estrecha relación con el material. La técnica, acción 
	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
1 "La acción y la materia lo hacen todo. […] Del caos de las imágenes, sobrepuestas como mar de nubes bajo el 
empuje del viento, y de los deseos sin silueta, de las visiones arrolladas incesantemente en los ríos de la 
alteración, la acción se alza y se rebela, marca violentamente a la materia y lleva un objeto a la claridad del 
individuo y el individuo-imaginación a la claridad del objeto.  
"Formaggio Dino (1953), L’arte come comunicazione. I. Fenomenologia della tecnica artistica, Prefacción de G. 
Scaramuzza, edición digital S. Chiodo, Milano Nuvoletti (Publicaciones de la Facoltà di Lettere e Filosofia 
dell’Università degli Studi di Milano, 23), p. 205, de ahora en adelante FTA. Este texto es de hecho la tesis de 
licenciatura que Formaggio presenta en el 1938. La segunda edición impresa (Parma-Lucca, Pratiche Editrice 
1978) incluye en apéndice el ensayo: “L’arte, il lavoro, le tecniche” (aquí citado más adelante).  
2 Formaggio Dino (1978), “L’arte, il lavoro, le tecniche”, cit., p. 312. 
3 Ibídem, p. 314. 
4 Formaggio Dino (1979), Goya, Milano, Mondadori, p. 12. 



56  

F E B R E R O  
2 0 1 5  

 
	
  

 
 

La acción y la materia. La estética de Dino Formaggio | Maddalena Mazzocut-Mis 
 

	
  

	
  

cualitativamente metamórfica en la materia, no es «un conjunto de reglas canónicas, 
formulario, recetario, para una aplicación mecánica, un trabajo, en el sentido más superficial 
del término» sino, al contrario, es la expresión de una «libre transformación», que evoluciona 
«según las leyes que en cada momento se van creando de sí mismas»5. La correlación 
creación-habilidad-técnica es muy estrecha e indisoluble, en contra de las reivindicaciones de 
una supuesta ‘pura creatividad’. «La famosa libertad del artista está limitada por un nudo de la 
madera, por un veteado del mármol, por la textura de la materia»6. 

La inspiración se enfrenta con la técnica y la técnica se enfrenta con la inspiración 
«dependiendo de un cierto camino que las objetivaciones culturales han emprendido en una 
determinada época, y junto a la introducción de un nuevo instrumento, al perfeccionamiento 
de los medios de los que se sirve, procedentes de las ciencias aplicadas»7. En fin, la técnica no 
puede prescindir de los materiales, del desarrollo tecnológico y científico y, más en general, 
de la cultura y del contexto social. 

Dentro de estas premisas fundacionales, Formaggio devalúa completamente los 
conceptos de ‘inspiración’ y ‘libre creatividad’. El hacer arte es siempre y de todos modos 
acción.  

I sentimenti, le passioni, i pensieri sono tali nell’uomo da persistere in una vaga impotenza che genera 
insoddisfazione, sino a che non siano entrati nel pieno possesso dell’oggetto chiaro e definitivo che 
sappia trarli sopra di sé, cavandoli dalla persona, e risolvere così al proprio interno, in un sistema di 
equilibrio, la loro carica energetica8.  

La poética de Formaggio explica el hacer artístico, quitando del medio el misterio sobre 
el que se ha apoyado una idea de ‘genialidad’ falsa y desviante. De esta forma, la ‘obra de 
arte’ es antes que todo ‘objeto’ – pero no ‘cosa’ – que «guarda un tesoro de trabajo y lo eleva 
más arriba de las oleadas destructoras de las épocas, lo lleva a su salvación dentro de las 
violencias de los tiempos»9.  

Como expresa Alain10, cuyo pensamiento es objeto de particular atención por parte de 
Formaggio, el delirio de la imaginación, su presunta completa libertad deben que tenerse bajo 
control a través de la técnica, es decir a través del encuentro-oposición con el material al fin 
de generar aquel sistema simbólico-comunicativo que es la obra. La imaginación – 
sometiéndose a las reglas de la creación, sin perder, de todas formas, su especificidad – 
traduce en formas sensiblemente expresivas la eterna ambigüedad del hombre, por un lado el 
genio liberador de nuevas formas y, por el otro, mero constructor, trabajador de la materia, 
posesor de un cuerpo, como instrumento para la acción11. La imaginación es entonces acción 
creadora sólo si se traduce en el ‘hacer’. Una acción que, en relación con la corporeidad, debe 
	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
5 Formaggio Dino (1953), “Saggio su ‘L’estetica di Alain’”, en una edición italiana de Alain, Venti lezioni sulle 
belle arti, Roma, Edizioni dell’Ateneo, p. 20. 
6 FTA, p. 206. 
7 FTA, p. 214. 
8 "Los sentimientos, las pasiones, los pensamientos persisten en el hombre en una vaga impotencia que genera 
insatisfacción, hasta que no entran en la plena posesión del objeto claro y definitivo que sepa llevarlos más arriba 
de sí mismos, sacándolos de la persona, y resolver así en su interior, en un sistema de equilibrio, su carga 
energética" (FTA, p. 199). 
9 FTA, p. 209. 
10 Verdadero nombre Émile-Auguste Chartier. 
11 Cfr. Alain (1947), Sistema delle arti, Milano, Muggiani, p. 19, (trad. esp. (1967), Sistema de las artes, Buenos 
Aires, Ediciones siglo veinte). 



57  

F E B R E R O  
2 0 1 5  

 
	
  

 
 

La acción y la materia. La estética de Dino Formaggio | Maddalena Mazzocut-Mis 
 

	
  

	
  

generar expresión. La estética, Formaggio nos dice, comienza su análisis de fundamentación 
exactamente a partir del cuerpo, entendido como «conjunto de centros palpitantes», cuya 
«primera y momentánea síntesis unificadora es, constitutivamente, estética». El cuerpo es «un 
yo sensible», un «hacerse ulterior» proyectual, capaz de generar «en un mismo acto, el arte y 
la libertad»12.  

Libertad limitada, sin embargo. El material habla al artista, vibra, podríamos decir, 
viviendo: una vibración sensible, perceptiva e imaginativa. Así que sugiere emociones pero 
dicta también unas directivas de búsqueda bien precisas. Existen materiales, por así decirlo, 
brutos y materiales que tienen una historia. Todos pueden ser sometidos a una torsión 
metamórfica que desencadena una conexión inédita, una alusión simbólica, ocasional pero 
fundamental. Por eso Picasso afirmaba: «‘me gusta cuando las cosas se convierten en otras’. 
Y de repente alejaba de las formas clásicas los principios de identidad y de inmovilidad del 
ser, arrojándolas en movimiento junto con el rescate de cada punto muerto del universo 
objetual»13. Y la combinación de un sillín de bicicleta con su  manubrio se convertía en 
Cabeza de toro14.  

2. 

Entonces ¿qué es la técnica artística? «¿Existe en la conciencia, subjetiva e 
intersubjetiva (individual, social y cultural), la figura original de un conjunto de actos que se 
pueden denominar, en su horizonte específico, como ‘técnica artística’?» 15  Para Dino 
Formaggio la respuesta es sin duda positiva.  

La técnica artística, en su encuentro con el material, genera una forma acabada, el valor 
expresivo y comunicativo de un ‘hacer’ que es un ‘crear’. La obra de arte es el resultado de 
una técnica entendida como «acción objetivante, realización completa e histórica de fines»16. 

El arte, escribe Henri Focillon17, «se hace con las manos», el arte se construye: es tacto, 
es corporeidad. El artista sabe prolongar «aquel privilegio que es, en la infancia, la 
curiosidad» justamente porque «toca, pulsa, evalúa el peso, mide el espacio, modela la fluidez 
del aire para prefigurar la forma, acaricia la superficie de cada objeto, y de ese lenguaje del 
tacto compone el lenguaje de la vista – un tono cálido, uno frío, uno pesado, uno vacío, una 
línea rígida, una línea suave» 18 . Nuestro sistema sensorial sufre violentamente las 
solicitaciones del mundo exterior y la sensibilísima red de frontera de nuestro cuerpo, Alain 
nos dice, activa las señales de alarma y llama inaprensibles «tropeles de fantasmas»19. La 
acción poiética debe rebasar cualquier mecanicismo corpóreo entendido en un sentido 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
12 Formaggio Dino (1990), Estetica, tempo, progetto, editado por E. D’Alfonso y E. Franzini, Milano, Clup, p. 
19. El texto Estetica, tempo, progetto incluye (junto con dos ensayos titulados: “Corpo-Tempo-Arte. Alle radici 
dell’Estetica” y “Forma, Paradigma, Trans-morfosi”), la transcripción de una serie de lecciones que Dino 
Formaggio dio entre 1984 y 1988 en la Facultad de arquitectura del Politécnico de Milán.  
13 Ibíedem, p. 129. 
14 Cfr. Formaggio Dino (1978), “L’arte, il lavoro, le tecniche”, cit., p. 316. 
15 Ibídem., p. 296. 
16 FTA, p. 200. 
17 Henri Focillon es sin duda un punto de referencia central de las teorías de Formaggio. 
18 Focillon, H. (1990) “Vita delle forme” seguido por “Elogio della mano”, con “Prefación” de E. Castelnuovo, 
trad. ital. de Vita delle forme por S. Bettini, trad. ital. de Vita delle forme por E. De Angeli, Torino, Einaudi, pp. 
114-115 (ambos ensayos de Focillon se encuentran en la edición en español 2010, Ciudad de México, UNAM). 
19 Formaggio Dino (1953), “Saggio su ‘L’estetica di Alain’”, op. cit., p. 16. 



58  

F E B R E R O  
2 0 1 5  

 
	
  

 
 

La acción y la materia. La estética de Dino Formaggio | Maddalena Mazzocut-Mis 
 

	
  

	
  

cartesiano para fijar el «sentimiento» en una idea que de hecho pueda ser concretizada en una 
obra acabada. Por eso «el cuerpo vivo, que sufre con el pensamiento y sana con la acción, es 
más bello»20. Formaggio está consciente del hecho que la obra de arte es una realidad espacio-
temporal que vive en el devenir concreto de las cosas. En su visión «no existe ninguna idea 
preliminar a la obra, sino la idea nace con la obra en su fisicidad»21.  

3. 

La reflexión llevada a cabo por Formaggio en Italia sigue, además, aquella de Charles 
Lalo, de Étienne Souriau, de Victor Basch, por lo que tiene que ver con el área francesa. Pero 
el intento francés tiene, según Formaggio, algunos elementos de fracaso, sobre todo en uno de 
los exponentes más conocidos como Souriau: «la técnica artística no tuvo, evidentemente, la 
parte de primer plano que merecía»22. Souriau es acusado de descuidar «el fondo artístico 
sobre el que resalta la relación forma-materia»23, sin el cual es difícil destacar el papel y el 
valor de la técnica artística. La técnica es considerada por Souriau, un acto tético o de 
instauración y es dividida en técnica artística (arte) y técnica mecánica (industria), sin 
embargo nunca llega a la idea de la «técnica como libertad y como unidad-mediación, en cada 
punto de los niveles existenciales»24.  

Por otro lado, la obra de Dino Formaggio lleva hasta las extremas consecuencias una 
estética que se conecta a un proceder fenomenológico de los varios niveles de la técnica 
artística. El arte se basa en una funcionalidad técnica y la estética no es otra cosa que una 
disciplina general dirigida a los procesos sensibles que tienen como fundamento el cuerpo, 
cuya praxis proyectual involucra la percepción, la imaginación y la memoria. Separar el arte 
de su originaria plenitud funcional significa arrancarla de la vida, de los momentos 
constitutivos de la sociedad y de la historia. Es justamente en el «volverse ‘obra’ que cada 
técnica intenta liberarse en arte y que el arte encuentra continuamente su técnica»25. 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
20 Alain (1992), Sulla felicitá, trad. it. por A.M. Rodari, Roma, Editori Riuniti, p. 18 (trad. esp. (1966), Sobre la 
felicidad, Madrid, Alianza Editorial). 
21 Formaggio Dino (1953), “Saggio su ‘L’estetica di Alain’”, cit., p. 19. La atención de Formaggio se dirige a la 
producción de la obra, aunque no se olvida del momento de la fruición, analizado, en aquellos mismos años, en 
todas sus facetas por el amigo y colega Mikel Dufrenne. [Cfr. Formaggio Dino (1982), “Mikel Dufrenne, la 
Natura e il senso del poetico”, en Fenomenologia e scienze dell’uomo. Quaderni del seminario di filosofia delle 
scienze dell’uomo, 2, Padova, CLESP; Dufrenne Mikel (1953), Phénoménologie de l’expérience esthétique, 2 
voll., Paris, PUF]. 
22 FTA, p. 314. 
23 FTA, p. 318. 
24 FTA, p. 319. «Esa investigación tenía que poner los cimientos para una ciencia estética concebida como 
ciencia platonizante de las formas, y no hizo gran caso a la artisticidad en sí misma, considerada dinámicamente, 
así que dejó en segundo plano, aún en el medio de muchas fecundísimas sugerencias, una vez más el problema 
de la técnica, con la parte importante que ésta hubiera podido representar». (Ibídem.). 
25 Formaggio Dino (1991), I giorni dell’arte, Milano, Franco Angeli, p. 180. Hablando de su tesis, dirigida por 
Antonio Banfi, Formaggio afirma: «Cuando […] para hacer la tesis tomé entre mis manos los términos de la 
filosofía del arte de Croce, es decir la estética, me di cuenta de la carencia del análisis en Croce por todo lo que 
tenía que ver con las técnicas artísticas, la vida de los pintores en sus talleres, los poetas, los músicos sobre sus 
técnicas, etcétera: la importancia central, decisiva, esencial en todas las artes, de la técnica. En origen el título 
que había dado Banfi a mi tesis era Relación entre arte y estética en las estéticas contemporáneas. Estudié sobre 
todo la estética francés, en la que encontré algunas buenas sugerencias sobre la técnica artística y muchos 
capítulos de la tesis se basaron en la cercanía que yo tenía con el pensamiento francés ». [Salvagnini Sileno 
(2008), “Intervista a Dino Formaggio”, en Banfi e l’arte contemporanea, editado por S. Salvagnini, Napoli, 
Liguori, p. 4]. 



59  

F E B R E R O  
2 0 1 5  

 
	
  

 
 

La acción y la materia. La estética de Dino Formaggio | Maddalena Mazzocut-Mis 
 

	
  

	
  

En Formaggio, la conocida exclusión, por parte de la estética de Benedetto Croce, de 
cualquier valor de la técnica en el significado último de la obra, es un estímulo – a través de la 
mediación del pensamiento del maestro Antonio Banfi – para una reacción26. Según Croce, la 
expresión es «actividad teorética elemental», que precede la práctica y «los conocimientos 
intelectivos que esclarecen la práctica» misma27. La estética, como ciencia de la expresión, 
excluye definitivamente la técnica de su horizonte. Croce reduce el arte a una cerrada 
teoréticidad, en la que la técnica nunca  puede presentarse como estética o como artística (no 
puede darse una técnica de lo teorético sino sólo una técnica de lo práctico). 

Es Antonio Banfi en Italia, a través de la elaboración de unas ideas cercanas a las de 
Georg Simmel y de unos temas anticipados por Max Dessoir, quien promueve un 
racionalismo crítico, en el que se justifica la autonomía del arte, que no se explica como una 
forma permanente del espíritu, sino en el sentido de un manifestarse empírico y multiforme de 
la experiencia artística. Dicha  experiencia no excluye, sino necesita más bien de la función 
omnicomprensiva de la razón.  

Tanto para Banfi como para Formaggio, el estudio de la realidad artística implica una 
participación de aquellos elementos técnicos, cognoscitivos, existenciales y sociales, que 
participan en la formación de una obra de arte. La obra maestra es un «equilibrio perfecto» de 
fuerzas que se contraponen: imaginación y materia. Un equilibrio, porqué tales fuerzas nunca 
deben tomar la ventaja una sobre la otra. «La mano misteriosa que prodigiosamente ha 
creado, con una violencia prudente, tal equilibrio, es la técnica»28. 

4. 

La tecnica artistica possibilizza continuamente il progetto – con questo lo scioglie in ogni suo ganglio 
dalle fissità e durezze delle sclerotizzazioni che sempre ne minacciano la fluidità inventiva e 
comunicativa – e continuamente progetta la possibilità, ossia ulteriorizza il reale ed ogni concreta 
materialità fisica, sociale, storica, spingendo il tutto verso i suoi aloni di senso possibile, individuandoli 
e fermandoli costruttivamente come tali, cioè come disegni di possibile umanità e di società possibili29.  

El artista es un trabajador sumergido en el mundo de la cultura y en la sociedad, y está 
influenciado por ellos. Nunca es completamente autónomo, ya que tiene que lidiar con el arte 
que lo ha precedido, con los avances científicos y tecnológicos, con la moda, con los estilos. 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
26 «La impostación fuertemente anticrociana, la atención crítica hacia Gentile se casaban con un análisis, 
seguramente influenciado por Banfi, de los movimientos, también científicos, de la estética francesa 
contemporánea, atenta a la metafísica, pero también a la psicología, a la psicofisiología, a los resultados teóricos 
de los estudios post-bergsonianos sobre el mundo de las artes. Sin embargo, todo insertado en un marco 
‘fenomenológico’ en el que Formaggio conjuga, como hará sucesivamente, los dos sentidos históricos del 
término fenomenología, que es tanto una génesis hegeliana de una idea que se hace sensible, como una 
introducción del sentido metódico del pensamiento de Husserl, que intenta capturar el dato esencial de los 
procesos y de los conceptos, aún sin perder nunca la conexión genética y proyectual con una doctrina de la 
experiencia ». [Franzini Elio (2009), Ricordo di Dino Formaggio, pronunciado el 16 de abril 2009 en 
Bressanone, a conclusión de la Asamblea de la Sociedad Italiana de Estética].  
27 Croce Benedetto (1990), Estética (1902), editado por G. Galasso, Milán, Adelphi, p. 123. 
28 FTA, p. 207. 
29 "La técnica artística posibilita continuamente el proyecto – con esto disuelve cada uno de sus ganglios de las 
fijezas y durezas de las esclerotizaciones que siempre amenazan su fluidez inventiva y comunicativa – y 
continuamente proyecta la posibilidad, es decir lleva a un nivel ulterior lo real y concreta cada materialidad 
física, social, histórica, empujando todo hacia sus esferas de sentido posible, individualizándolas y deteniéndolas 
constructivamente en sí mismas, es decir como imágenes de la humanidad posible y de las sociedades posibles" 
Formaggio Dino (1978), “L’arte, il lavoro, le tecniche”, cit., p. 321. 



60  

F E B R E R O  
2 0 1 5  

 
	
  

 
 

La acción y la materia. La estética de Dino Formaggio | Maddalena Mazzocut-Mis 
 

	
  

	
  

Puede simplemente aprender un oficio, que tenga en cuenta el pasado, una especie de 
sedimentación de reglas, o en cambio puede convertir la técnica, el valor cognoscitivo que 
ésta posee, en un ‘particular’ conocimiento que vaya más allá de las reglas mismas. Por esta 
razón, el proceso que lleva a la posesión de una técnica tiene que superar la mecanicidad de la 
repetición de la regla. Las reglas de la artesanía son sólo el primer paso hacia una técnica 
artística como conocimiento. De esta forma, un proyecto puede ser una mera repetición de 
esquemas ya dados o el intento de llevarlos a un nivel ulterior. 

El proyecto, incluso aquel propiamente arquitectónico, vive y revive en la obra acabada, 
en el edificio como posibilidad mil veces llevada a un nivel ulterior: el proyecto es 
potencialidad que, dependiendo de la técnica artística, puede tomar en consideración, en su 
proceso de realización, también el nivel de tecnificación alcanzado por una particular cultura 
y sociedad. Porqué el acto inicial de la técnica artística tiene en cuenta una verificación que 
esquemas antes que todo simplemente intuitiva, y sólo luego científico-tecnológico-
probabilística y, finalmente, comunicativa. El proyecto y su realización dependen de las 
«sabidurías intuitivas» y los «controles conceptuales y científicos» que ponen en marcha la 
«técnica artística»30. Los progresos tecnológicos abren una gama de posibilidades, pero sólo 
«desde el nivel cultural la física, la mecánica, la matemática, con las infinitas influencias de 
las cuales nunca se podrá dar una medida exacta, modifican los cursos del arte, actuando 
sobre su esencia activa, la técnica»31. 

Por otra parte, «si hubiera sólo la materia por un lado, con el determinismo de sus leyes 
inflexibles, y un pensamiento o un sentimiento dentro de la esfera autónoma de los hechos 
espirituales por el otro, nosotros no tendríamos el arte»32. Los dos mundos se mezclan  
necesariamente dada la propensión del hombre para la invención y la comunicación. Un 
objeto es artístico si, a partir del proyecto hasta su realización, en el momento en el que entra 
en el mundo de la cultura, lo transforma. El pensamiento no ‘inventa’; más bien, el concreto 
encuentro entre la proyectualidad, la materialidad y el valor comunicativo define el camino de 
la acción que genera el objeto.  

Valéry considera que «la idea del hacer es la primera y la más humana. ‘Explicar’ no es 
más que describir una manera de hacer, significa rehacer con el pensamiento»33. Según 
Sócrates – que dialoga con Fedro en Eupalinos o el Arquitecto – si es «razonable pensar que 
las creaciones del hombre están hechas o en vista de su cuerpo» (utilidad) o «en vista de su 
alma» (belleza), se necesita también constatar que existe un tercer principio que tiene que ver 
con la resistencia, que se opone al inexorable destino de la muerte34.  

El material – que siempre implica una «dirección funcional de organización»35 – 
incluye, para Dino Formaggio, la base física (la tela, la trama, la curvatura de la pared de un 
	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
30 Ídem. 
31 FTA, p. 214. 
32 FTA, p. 206. 
33 «El porqué y el cómo, que son sólo expresiones que esta idea exige, se insertan en cada discurso, pretenden ser 
satisfechas a cualquier precio. La metafísica y la ciencia no hacen que desarrollar sin límites esta exigencia». 
[Valéry Paul (1988), L’homme et la coquille, aparecido en n. 281 de la Nouvelle Revue Française, 1 de febrero 
1937, tr. it. en Id., All’inizio era la favola, editado por E. Franzini, Milano, Guerini, p. 62 - trad. en esp. en 
Löwith, Karl Paul Valery, rasgos centrales de su pensamientos filosófico, 2009, Buenos Aires - Madrid, Katz].  
34 Valéry Paul (1990), Eupalinos o el arquitecto, en Tres diálogos, Torino, Einaudi, p. 95 (en esp. en Eupalinos o 
el arquitecto, 1999 México D.F, Facultad de Arquitectura UNAM). 
35 FTA, p. 332. 



61  

F E B R E R O  
2 0 1 5  

 
	
  

 
 

La acción y la materia. La estética de Dino Formaggio | Maddalena Mazzocut-Mis 
 

	
  

	
  

fresco, la veta y el color del mármol, la composición química de ciertos colores, la sonoridad 
de la palabra, etc.) y el medio mecánico (los pinceles, el buril, los cinceles, los varios tipos de 
herramientas, etc.), que «artísticamente es algo menos importante, respecto a la base física, 
[…] pero lo poco que posee por el lado de la naturaleza casi siempre se compensa por lo que 
posee aquel de la cultura»36.  

Aunque nunca sea una producción casual de lo bello, el arte no es coerción. Es más bien 
libertad vinculada a los recursos de la casualidad, que se encuentra en los lados opuestos del 
mecanicismo y del automatismo. Es suficiente recordar el hecho que si en el trabajo perfecto 
de una máquina, la casualidad es una catástrofe, una contradicción dañina, para el hombre el 
evento imprevisto es a menudo el impulso de la creatividad. En el arte, lo inesperado se 
vuelve una parte intrínseca del proyectar: puede desviar la mano que pinta, puede inducir a 
seguir un camino narrativo en lugar de otro... Pero, el arte no es un trabajo misterioso, no es el 
resultado de un azar o de una feliz combinación de eventos fortuitos. El caso entra en el 
proceso artístico como una ocasión, como un hacerse ulterior, como una posibilidad y no 
como praxis. 

 La técnica artística se distingue profundamente del ‘oficio’ porque no hay como una 
gran obra para manifestar la impaciencia hacia la simple, aunque competente, adquisición de 
los medios.  

 Reconocida la legalidad de la técnica artística, es necesario analizarla en sus 
articulaciones esenciales y ver sus implicaciones. En efecto, Formaggio reconoce cuatro 
momentos esenciales:  

1) Momento (de técnica interna) de la organización, como aprendizaje y especialización técnica, de la 
relación ensayo-resultado; 

2) Momento del ‘saber’ de la técnica externa; 

3) Momento del ‘hacer’ de la técnica externa como liberación del fin o cumplimiento; 

4) Momento (de técnica interna) de la transposición mental del ‘hacer’ externo37.  

La técnica interna, sea esa en la primera o en la cuarta fase, «involucra únicamente los 
procesos mentales»38. Formaggio llama al momento inicial, caracterizado por el binomio 
ensayo-resultado, en sí mismo preparatorio, estado de incubación. La técnica interna pasa por 
momentos de puro automatismo de los procesos cognoscitivos, que sin embargo son 
influenciados por una práctica de aprendizaje o por una capacidad de uso.  

Ogni conoscenza nella continuità del suo sviluppo, può esser considerata come un seriarsi di percezioni, 
sopra il quale il processo delle ripetizioni finisce per ingenerare un certo rapido automatismo di 
abitudine che si risolve, alla fine, in un sistema bloccato di risposte. Si tratta di tecnicismo dei processi 
mentali che mirano a dare una soluzione sempre più rapida e più perfezionata ai quesiti generalmente 
proposti dal materiale o dal soggetto-tema nel suo raffronto col materiale stesso39.  

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
36 FTA, p. 332. 
37 FTA, pp. 401-402. 
38 FTA, p. 352. 
39  "Cada conocimiento en la continuidad de su desarrollo, puede ser considerado como un seriarse de 
percepciones, sobre el que el proceso de las repeticiones termina por generar cierto automatismo de costumbre 



62  

F E B R E R O  
2 0 1 5  

 
	
  

 
 

La acción y la materia. La estética de Dino Formaggio | Maddalena Mazzocut-Mis 
 

	
  

	
  

Dicho proceso es a veces tan rápido, que una pincelada, una nueva combinación de 
medios expresivos, etc., pueden parecer debidos a misteriosas intuiciones, a la casualidad, a 
los instintos... El cuarto momento (otra vez de la técnica interna) consiste en una verdadera 
«transposición mental de la técnica externa»40.  

La técnica empírica o técnica externa – que es un acto concreto, que ve la obra formarse 
en su esencia material – en cambio se estructura en las dos fases centrales del saber y del 
hacer. Sin embargo, nunca hay que olvidar que la técnica interna se inserta profundamente en 
el momento pragmático del saber o mejor en el movimiento dialéctico del saber con el hacer, 
es decir en  la técnica externa. Al hacer se conectan elementos esenciales como la importancia 
del aprendizaje; la paciencia, es decir el don del saber esperar; el gesto artístico, que es el 
“toque”; finalmente el ritmo, el elemento vivificante de cada obra, que marca el éxito y no 
sólo la vitalidad.  

¡El proceso creativo es exactamente aquello descrito! Sólo quien conoce, por 
experiencia directa, el procedimiento de realización de una obra, lo sabe reproducir, analizar, 
diseccionar y llevar a la comprensión41. 

5. 

Nel campo dell’arte, esprimere è più e altro che intuire, comunicare più e altro che esprimere. Quel 
‘più’ sta dalla parte dell’oggetto; dell’oggettività materiale nell’esprimere, dell’oggettività sociale nel 
comunicare. Una fenomenologia della tecnica artistica è destinata a provare il reale fondamento 
esistenziale e logico di questi assunti basilari42.  

En su significado más alto, la técnica es técnica artística, es decir sensibilidad, «es decir 
espacio-tiempo, es decir determinismo unívoco de la artisticidad universal, es decir 
naturaleza»43. Ésta se presenta como una especie de sensibilidad endógena, que es también 
potentemente capacidad de externar, de comunicar. Es una experiencia total y 
omnicomprensiva. «Examinada en todo su ciclo fenomenológico como sensibilidad y como 
razón, como saber, como hacer, como paciencia y como éxito, ésta se manifiesta, 
cualitativamente, como la estructura misma del cumplimiento de cualquier acto»44. La obra de 
arte se presenta frente a Formaggio como un viviente, precisamente porqué se comporta como 
tal, es decir como un organismo en formación. La acción del hacer artístico comporta, como 
cada concepción, «azar, riesgo, fe», en el sentido de que ninguna acción es totalmente 
controlada en toda su parte y por eso, al mismo tiempo, es «legalidad, ciencia, razón»45. 

La técnica artística es una «trama sensual que une en un diseño variado y continuamente 
autoexpresivo el infinito sobreponerse de las olas que constituye el océano de los 
	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
que se resuelve, al final, en un sistema cerrado de respuestas. Se trata de un tecnicismo de los procesos mentales 
que se dirige a dar una solución siempre más rápida y más perfeccionada a los problemas propuestos 
generalmente por el material o por el objeto-tema en su comparación con el mismo material" FTA, p. 353. 
40 FTA, p. 358. 
41 Como artista, Dino Formaggio ha experimentado la pintura (dibujos, acuarelas, óleos) y la escultura.  
42 "En el campo del arte, expresar es superior y diferente que intuir, comunicar es superior y diferente que 
expresar. Aquel ‘superior’ está del lado del objeto; de la objetividad material en el expresar, de la objetividad 
social en el comunicar. Una fenomenología de la técnica artística está destinada a probar el real fundamento 
existencial y lógico de estos temas básicos", FTA, p. 30. 
43 FTA, p. 346. 
44 FTA, p. 404. 
45 FTA, p. 390. 



63  

F E B R E R O  
2 0 1 5  

 
	
  

 
 

La acción y la materia. La estética de Dino Formaggio | Maddalena Mazzocut-Mis 
 

	
  

	
  

movimientos naturales, hechos de subidas y caídas: de la vibración de las alas de las libélulas 
suspendidas sobre la superficie del agua al zumbido de los fantasmas y de las laboriosas 
sensaciones que brotan en la sensibilidad del genio»46. El genio es entonces naturaleza, o 
mejor, arquetipo de la potencia técnico-artística de la naturaleza. Pero, es naturaleza sobre 
todo como sensibilidad, capaz de penetrar en la inteligencia y de manifestar un poder receptor 
que se convierte en un estímulo dinámico hacia la acción. 

Noi pensiamo […] che si possa e si debba oggi andar oltre e così nettamente separare l’estetico 
dall’artistico, sui fondamenti stessi dell’arte contemporanea, da poter avanzare l’ipotesi che non 
l’esteticità costituisca ‘il principio fondamentale d’organicità costruttiva e di continuità’ dell’arte […], 
ma che l’arte essenzialmente consista in una attività distinta dall’estetico, secondo una distinzione non 
solo di fatto, ma di principio; che essa, perciò, fondi il suo criterio sopra un’idea di artisticità e che la 
sua esperienza risulti rilevabile in un ciclo autonomo come tecnica, la quale in se stessa può realizzare e 
compiere l’estetico come ogni altro valore47. 

La artisticidad se distingue fuertemente de la esteticidad. «La gama de los fenómenos 
de la pura esteticidad es muy vasta. Todos tienen fulminaciones estéticas y sucede en todas las 
personalidades sensibles, como un rayo de luz, el júbilo estético no es otra cosa que una 
éxtasis contemplativo»48. La experiencia estética es una experiencia común en cada hombre 
en cualquier cultura que éste haya vivido. Nadie puede escaparse de aquella durante su 
existencia. Pero la artisticidad comienza donde la esteticidad termina. Las dos esferas se rozan 
pero no se superponen. La artisticidad empieza «con el acto constructivo del expresar, físico, 
en una lucha concreta con las materias, comienza con la técnica del comunicar. [...] El arte se 
identifica en su práctica con el sistema de energías y de leyes constructivas que el esfuerzo de 
la técnica libera continuamente en su mismo ideal de cumplimiento de la realidad empírica»49. 
La artisticidad es conciliación entre el hombre y la naturaleza, un momento de cumplimiento 
y terminación en completo acuerdo en el sujeto y el objeto, entre imaginación, técnica y 
materia. La lógica artística no puede estar en contraposición con la naturaleza. Si fuera así, el 
artista simplemente fracasaría. El proceso imaginativo está, al mismo tiempo, en la mente del 
artista como proyección y en el objeto como potencialidad expresiva.  

La técnica artística por tanto se extiende a aquellos campos que no se centran 
exclusivamente en el terreno de las bellas artes: la técnica, unida a la idea de artisticidad, 
favorece una serie de conexiones que se dirigen tanto a la actividad productiva, así como a sus 
productos, las obras de arte, justamente, en una armónica coherencia con la naturaleza. 
Porqué mediante el término ‘naturaleza’ no se entiende ninguna 

ipostasi entificata o metafisicizzata, ma, al contrario, semplicemente ciò che del mondo esterno risulta 
in comunicazione con noi e che, per questo fatto stesso di entrare in rapporto comunicativo con noi, 
denuncia una solidarietà fondamentale nella successione degli avvenimenti, una direzione uniforme ed 
ugualmente irrevocabile di passato e di presente e dunque una concordanza oggettiva di tempo, non 
esclusiva di altre direzioni temporali possibili, delle quali, tuttavia, non è possibile parlare. Tutto questo 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
46 Ídem. 
47 "Nosotros pensamos […] que hoy se puede y se tiene que ir más allá y así separar claramente lo estético de lo 
artístico, sobre los fundamentos mismos del arte contemporáneo, y poder sostener  la hipótesis de que la 
esteticidad no constituye ‘el principio fundamental de organicidad constructiva y de continuidad’ del arte […], 
sino que el arte esencialmente consiste en una actividad diferente de lo estético, según una distinción no sólo de 
hecho, sino de principio; que el arte, entonces, se fundamente en una idea de artisticidad y que su experiencia se 
pueda encontrar en un ciclo autónomo como técnica, que por sí misma puede realizar y llevar a cabo lo estético 
como otro valor" FTA, p. 217. 
48 FTA, p. 10. Sobre este tema véase Formaggio Dino (1962), La idea de artisticidad, Milano, Ceschina. 
49 FTA, p. 11.  



64  

F E B R E R O  
2 0 1 5  

 
	
  

 
 

La acción y la materia. La estética de Dino Formaggio | Maddalena Mazzocut-Mis 
 

	
  

	
  

permette che si parli di un’artisticità immanente in altre sfere che non siano quelle dell’attività umana, 
senza per questo minimamente intaccare la caratteristica ed originalmente costruttiva artisticità 
dell’uomo, una volta che si tenga ben ferma la distinzione di artisticità e di esteticità50. 

6. 

Formaggio no emprende el camino de una nueva definición de belleza; arte «es todo lo 
que los hombres llaman arte»51. No es una boutade, sino «una fórmula importantísima que 
permite dogmatizar lo que es el problema del arte»52. Una fórmula radicalmente diferente de 
la definición crociana: «el arte es lo que todos saben qué es»53.  

Si cada definición del arte es, por si misma, su «limitación»54, la fórmula establecida 
por Formaggio se abre al desarrollo dinámico de la experiencia que puede ser descrita 
fenomenológicamente pero que nunca puede ser dogmatizada. El problema no es de evitar la 
dificultad de definir que es el arte, sino de evitar definiciones dogmáticas o generalizadas. 
Porqué responder que arte es lo que todos llaman arte no es evitar el blanco sino darle con una 
flecha nueva. La definición expresa perfectamente en qué se ha convertido el arte 
contemporáneo en su autonomía y heteronomía, en su necesidad de ser reconocida por una 
comunidad que se ‘auto reconoce’ y en la necesidad igualmente impelente de entrar en el 
circuito mediático. El arte habla y pone unos problemas que hay que interpretar sin esquemas 
prestablecidos, sino con atención a sus valores, primero y sobre todo aquel del ‘hacer’, es 
decir del operar artístico concreto, mediante la técnica. La obra de arte, en cuanto resultado de 
un proceder concretamente productivo, instala sobre su sustrato material lo que no la reduce a 
una cosa, sino la lleva a tocar la puerta de las posibilidades comunicativas y expresivas. Es 
este ‘hacer’, es esta acción expresiva, es este proceder que nosotros llamamos, precisamente, 
‘arte’. 

(Traducción al español: Andrea Coghi. Revisión: Adriana Espinoza Cerviño)  

 

 

 

 

 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
50 "hipóstasis entificada o metafísica, sino, al contrario, simplemente lo que del mundo exterior comunica con 
nosotros y que, por el hecho de entrar en relación comunicativa con nosotros, afirma una solidaridad 
fundamental en la sucesión de los acontecimientos, una dirección uniforme e igualmente irrevocable del pasado 
y del presente y entonces una concordancia objetiva en el tiempo, no exclusiva de otras direcciones temporales 
posibles, de las cuales, sin embargo, no se puede hablar. Todo esto permite que se hable de una artisticidad 
inmanente en otras esferas que no sean aquellas de la actividad humana, sin por eso afectar mínimamente la 
característica y originalmente constructiva artisticidad del hombre, toda vez que tengamos bien firme la 
distinción entre artisticidad y esteticidad" FTA, p. 10. 
51 Formaggio Dino (1981), L'arte come idea e come esperienza, Milano, Mondadori, p. 11. 
52 Salvagnini Sileno (2008), “Intervista a Dino Formaggio”, cit., p. 8. 
53 Croce Benedetto (1943), Breviario di estética. Quattro lezioni, Bari, Laterza, p. 9. 
54 Salvagnini Sileno (2008), “Intervista a Dino Formaggio”, cit., p. 8. 



65  

F E B R E R O  
2 0 1 5  

 
	
  

 
 

La acción y la materia. La estética de Dino Formaggio | Maddalena Mazzocut-Mis 
 

	
  

	
  

Bibliografía: 

Alain:  

- (1947), Sistema delle arti, Milano, Muggiani (trad. esp. (1967), Sistema de las artes, Buenos 
Aires, Ediciones siglo veinte). 

- (1992), Sulla felicitá, trad. it. por A.M. Rodari, Roma, Editori Riuniti (trad. esp. (1966), 
Sobre la felicidad, Madrid, Alianza Editorial). 

Croce,	
  B.	
  (1943),	
  Breviario	
  di	
  estética.	
  Quattro	
  lezioni,	
  Bari,	
  Laterza.	
  

Dufrenne, M. (1953), Phénoménologie de l’expérience esthétique, 2 voll., Paris, PUF. 

Formaggio, D.  

- (1953), “Saggio su ‘L’estetica di Alain’”, en Alain, Venti lezioni sulle belle arti, Roma, 
Edizioni dell’Ateneo. 

- (1953), L’arte come comunicazione. I. Fenomenologia della tecnica artistica, Prefacción de 
G. Scaramuzza, edición digital de S. Chiodo, Milano Nuvoletti (Publicaciones de la Facoltà di 
Lettere e Filosofia dell’Università degli Studi di Milano, 23. 

- (1962), La idea de artisticidad, Milano, Ceschina. 

- (1979), Goya, Milano, Mondadori. 

-­‐	
  (1981),	
  L'arte	
  come	
  idea	
  e	
  come	
  esperienza,	
  Milano,	
  Mondadori.	
  

- (1982), “Mikel Dufrenne, la Natura e il senso del poetico”, en Fenomenologia e scienze 
dell’uomo. Quaderni del seminario di filosofia delle scienze dell’uomo, 2, Padova, CLESP; 

- (1990), Estetica, tempo, progetto, editado por E. D’Alfonso y E. Franzini, Milano, Clup. 

- (1991), I giorni dell’arte, Milano, Franco Angeli.  

Focillon, H. (1990) “Vita delle forme” seguido por “Elogio della mano”, con “Prefación” de 
E. Castelnuovo, trad. ital. de Vita delle forme por S. Bettini, trad. ital. de Vita delle forme por 
E. De Angeli, Torino, Einaudi (ambos ensayos de Focillon se encuentran en la edición en 
español 2010, Ciudad de México, UNAM). 

Salvagnini, S. (2008), “Intervista a Dino Formaggio”, en Banfi e l’arte contemporanea, 
editado por S. Salvagnini, Napoli, Liguori. 

Valéry, P.:  

- (1988), L’homme et la coquille, aparecido en n. 281 de la Nouvelle Revue Française, 1 de 
febrero del 1937, tr. it. en, All’inizio era la favola, editado por E. Franzini, Milano, Guerini, 
(trad. en esp. en Löwith, Karl Paul Valery, rasgos centrales de su pensamiento filosófico, 
2009, Buenos Aires - Madrid, Katz).  



66  

F E B R E R O  
2 0 1 5  

 
	
  

 
 

La acción y la materia. La estética de Dino Formaggio | Maddalena Mazzocut-Mis 
 

	
  

	
  

- (1990), Eupalinos o el arquitecto, en Tres diálogos, Torino, Einaudi, (en esp. en Eupalinos o 
el arquitecto, 1999 México D.F, Facultad de Arquitectura UNAM). 

 

 

 

 

 



67  

F E B R E R O  
2 0 1 5  

 
	
  

 
 

 Dino Formaggio y el problema de la Estética como <<Ciencia General del arte>>. Regresando sobre una siempre nueva cuestión | Davide Eugenio Daturi 
 

	
  

	
  

Dino  Formaggio  y  el  problema  de  la  Estética  como  
<<Ciencia  General  del  arte>>.  Regresando  sobre  una  
siempre  nueva  cuestión.  
Prof.  Dr.  Davide  Eugenio  Daturi  
Universidad  Autónoma  del  Estado  de  México,  Toluca,  México  
   

 
	
  
	
  
Resumen	
  

	
  
La obra de Dino Formaggio se caracteriza 
sobre todo por sus logros en abrir un amplio y 
complejo camino especulativo en el campo de 
la estética y teoría del arte del siglo XX. Más 
allá de proponer solo una teoría especifica del 
arte, tema que de todas maneras este autor tocó 
en varios momentos de sus estudios en relación 
a algunos artistas específicos, en su larga 
carrera Formaggio trató poner las bases 
teóricas de una estética fenomenológica, una 
ciencia del logos estético, cuyo punto de 
llegada llegó a ser, en los años Setenta, el 
concepto central de cuerpo. El objetivo de este 
artículo es describir el proceso que va de sus 
primeras consideraciones relacionadas con la 
idea banfiana de esteticidad y la allgemeine 
Kunstwissenschaft de Max Dessoir, hasta las 
últimas reflexiones alrededor de la relación 
entre arte, cuerpo y forma.           
 
Palabras	
  claves	
  
	
  
Dino Formaggio, Antonio Banfi, estética 
fenomenológica, arte, cuerpo.	
  
	
  
	
  
	
  
	
  
	
  
	
  
	
  
	
  
	
  
	
  
	
  
	
  
	
  
	
  
	
  

	
  
	
  
Abstract	
  

	
  
Dino Formaggio's work is characterized 
mainly by its achievements in opening a broad 
and complex speculative path in the field of 
aesthetics and art theory of the twentieth 
century. Beyond just proposing a specific 
theory of art, which remains anyway an 
argument that this author hinted several times 
in his studies related to specific artists, in his 
long career, Formaggio tried to put the 
theoretical basis of a phenomenological 
aesthetics, the science of an aesthetic logos, 
whose arrival point became, in the seventies, 
the central concept of body. The aim of this 
article is to describe the process from his first 
considerations of the Banfi’s “idea of 
aestheticism” and the allgemeine 
Kunstwissenschaft of Max Dessoir, until the 
latest thinking about the relationship between 
art, body and shape. 
 
	
  
Keywords	
  
	
  
Dino Formaggio, Antonio Banfi, 
phenomenological aesthetics, art, body. 
 





69  

F E B R E R O  
2 0 1 5  

 
	
  

 
 

 Dino Formaggio y el problema de la Estética como <<Ciencia General del arte>>. Regresando sobre una siempre nueva cuestión | Davide Eugenio Daturi 
 

	
  

	
  

Dino  Formaggio  y  el  problema  de  la  Estética  como  
<<Ciencia  General  del  arte>>.  Regresando  sobre  una  
siempre  nueva  cuestión.  
Prof.  Dr.  Davide  Eugenio  Daturi  
Universidad  Autónoma  del  Estado  de  México,  Toluca,  México  

 
 

Para entender plenamente la aportación esencial de la obra de Dino Formaggio a la 
filosofía italiana del siglo XX, debemos partir de una contextualización histórica ineludible. 
Las crisis económicas, portadoras de penurias y sufrimiento, los paros y las manifestaciones 
de obreros, que en varias ocasiones fueron cruelmente reprimidos, las dos implacables guerras 
y el racismo antisemita, el problema de la reconstrucción de un país doblegado, que 
caracterizaron el siglo que acaba de terminar, representaron para muchos intelectuales 
italianos, sobre todo para los más jóvenes, una carga profunda de emociones, frente a las 
cuales la mayoría de ellos no pudieron, moralmente, pero sobre todo humanamente, seguir 
refugiándose en una  filosofía dogmática, de origen hegeliano, que justificaba toda barbarie 
posible o actual, a partir del horizonte de un siempre renovado movimiento espiritual y que 
transformaba el sufrimiento en la cara de los oprimidos en las manifestaciones secundarias de 
un sentido trascendente, aplanando todo, bueno y malo, bajo el mito inaceptable del destino. 
Aquí, sin embargo, hay que agregar que no se trataba para ellos de la simple incorporación de 
la teoría marxista1, que propugnaba la transformación social como solución para el cambio de 
la situación histórica, en el escenario filosófico italiano, como efectivo contrincante del 
idealismo. Porque tampoco se trataba de una disputa a todo terreno y de rechazo total, en 
contra de este último, sino, en la mayoría de los casos, el horizonte filosófico italiano del 
inicio del siglo XX estaba animado más bien por una dialéctica proficua, que seguía 
dialogando con aquellos elementos que la filosofía contemporánea había ganado en su amplio 
recorrido, como la relación hegeliana entre Razón e Historia y el lugar del hombre en ésta, y 
por otra parte, también iba recorriendo nuevos caminos siguiendo las ideas neokantianas y 
diltheianas, sobre este mismo argumento, ocupándose del sentido y la fundamentación de las 
nuevas ciencias del hombre.  

Después de la Primera Guerra Mundial, la crisis se había hecho más evidente. Muchos 
muertos, la mayoría de los cuales ni siquiera sabían para qué habían estado luchando, habían 
empezado a despertar a una incipiente opinión pública, dejada en las manos de los periódicos 
locales y de las primeras revistas de las grandes ciudades. Por otro lado, los pobres, en su 
mayoría campesinos y obreros, seguían con sus vidas humildes. En el campo, entre fiestas y 
rituales, los primeros vivían lejos de los centros urbanos, en donde en cambio empezaban los 
primeros fervores polémicos. A veces, sobre todo en el sur de Italia, para ellos, la esperanza 
llegaba para ellos con los relatos de amigos y parientes que contaban de un lugar lejano, en las 
Américas, donde te regalaban una tierra y podías construir tu casa. ¿Qué importaba si luego 
estarías lejos de tus raíces, del País en el cual habías nacido, si éste no te podía garantizar una 
vida digna?     

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
1 Aunque hay que recordar algunas figuras centrales de la tradición italiana del final del ‘800 como Antonio  
Labriola o el más reciente Gramsci.  



70  

F E B R E R O  
2 0 1 5  

 
	
  

 
 

 Dino Formaggio y el problema de la Estética como <<Ciencia General del arte>>. Regresando sobre una siempre nueva cuestión | Davide Eugenio Daturi 
 

	
  

	
  

En este contexto nace Dino Formaggio. Hijo de una familia humilde, cercana a la 
ciudad, desde su adolescencia aprende que la vida se gana trabajando. Y trabajar significa 
antes que todo, trabajar duro, en las fábricas, como aquellas que producen maquinarias para la 
naciente Europa, en infiernos de fuego y vapor, ruidos y silencios humanos; en horarios de 
más de doce horas diarias. Por otra parte, crece en Italia la crítica social, llega a las calles y 
hasta las aulas universitarias. En el curso de los años veinte, Formaggio crece y empieza a 
conocer el mundo de la filosofía. A un lado de la teoría del acto de Giovanni Gentile – quien 
se propone como el portavoz del pensamiento del régimen fascista y del cual no se puede 
esperar una apertura hacia las fervientes peticiones de la izquierda socialista – la más 
conocida versión del idealismo italiano, la crociana, convive en abierta comunicación y 
contacto con los movimientos intelectuales de jóvenes estudiosos, sobre todo en las 
numerosas revistas de cultura, literatura y filosofía que a menudo nacen y mueren en pocos 
años, suprimidas por la implacable censura fascista. Muchas veces se puede observar una 
mutua interacción entre las ideas del autor del Breviario de estética y de los jóvenes 
intelectuales y este hecho representa uno de los momentos más proficuos de la vida intelectual 
italiana de la primera mitad del siglo XX. Un ejemplo es la relación dialéctica, 
sustancialmente florida, que en los años Treinta y por parte de los cuarenta se da entre 
Benedetto Croce y otra figura central de la filosofía italiana del siglo pasado, Enzo Paci2. Así 
como el primero, quien obviamente no era un comunista, había reconocido en diálogo abierto 
y constante las instancias del segundo, sobre todo relacionadas con la imposibilidad del 
crociano círculo de los distintos y aquel elemento económico al cual el filósofo de los 
Abruzos reducía la experiencia artística, el segundo había podido mitigar mediante la obra de 
Croce algunas derivas nihilistas de su primeras ideas existencialistas de hombre.   

Por otra parte, no hay duda que en este escenario italiano, con el cual se pretende cubrir 
por lo menos la primera mitad del siglo pasado, se proyecta también el fervor intelectual de 
hombres y mujeres europeos, franceses, españoles y alemanes que desde el otro lado de los 
Alpes estaban introduciendo nuevos paradigmas, lecturas diferentes de la realidad, 
particularmente en el contexto  artístico. Cezanne, Picasso, Duschamp, Stravinsky, Kandinsky 
y Schonberg, para citar sólo algunos, empezaban a romper las antiguas ideas de forma y color, 
y la noción tradicional del mismo quehacer artístico; pero, sobre todo frente al primado 
canónico de la belleza y de la representación, trataban de propugnar el concepto de “hecho 
artístico”, como evento creativo aislado, digno de una reflexión teórica separada y peculiar. 
Sin duda también en Italia el impulso provocado por esta trasformación estética europea tenía 
sus exponentes, pero su actitud revolucionaria había generado en muchos casos una cierta 
sospecha y reproches, como en ocasión de la declaración del futurismo a favor de la 
participación italiana en la Primera Guerra Mundial.    

Regresando a la filosofía, a un lado de la dialéctica entre Croce y los jóvenes 
intelectuales italianos – quienes pedían un cambio a partir del amplio reconocimiento de la 
experiencia humana, como fundamento de toda verdad histórica, rechazando entonces todo 
tipo de “dogmatización” idealista – existía otro eje temático que nos introduce plenamente a 
la obra de Dino Formaggio, es decir, aquel constituido por la sensibilidad académica y 
humana de un gran filósofo italiano del siglo XX, Antonio Banfi. A este hombre se debe 
sobre todo el hecho de poner en marcha la deslocalización de la experiencia filosófica 
italiana, proyectándola en el amplio universo de la filosofía europea y anglosajona del mismo 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
2 Cfr. Vigorelli, A., L’esistenzialismo positivo di Enzo Paci, Franco Angeli, Milano, 1987, pp. 14-35. 
 



71  

F E B R E R O  
2 0 1 5  

 
	
  

 
 

 Dino Formaggio y el problema de la Estética como <<Ciencia General del arte>>. Regresando sobre una siempre nueva cuestión | Davide Eugenio Daturi 
 

	
  

	
  

periodo y proponiendo el encuentro y el diálogo con algunas de las figuras centrales del 
mismo siglo, como Nietzsche, Simmel, Husserl y a partir de los primeros años veinte, 
también, Heidegger, Sartre, Merleau-Ponty, Dufrenne, Dewey y Whitehead, entre otros. La 
descrita desprovincialización de la filosofía empezada por Banfi reflejaba la reacción de los 
jóvenes intelectuales italianos ante una crisis cultural3 y de valores, de alcance europeo, 
generada por el reconocimiento de la incapacidad de la clase burguesa (a la cual pertenecía la 
mayoría de ellos) de dar cuenta de las diferencias sociales y al mismo tiempo encontraba en 
las polémicas surgidas alrededor de la intervención del país a la Primera Guerra Mundial su 
punto más crítico. La necesidad de superar positivamente dicho impasse cultural, sin recaer en 
los nihilismos neo-románticos – que unos años después llevarían a algunos de ellos en creer 
en los mitos del destino, de la muerte o de la superioridad de la raza ítalo-romana – animaba 
la voluntad de los intelectuales más jóvenes de mirar justamente más allá de los Alpes en 
búsqueda de soluciones filosóficas que pudieran dar cuenta de la crisis cultural y abrir el 
camino para un cambio generalizado.    

La experiencia extrema de la Primera Guerra Mundial y el rechazo de los odios raciales 
que empezaban a nacer en todas partes, contribuyeron enormemente en la generación de una 
conciencia transnacionalista y transhumana de los intelectuales italianos, produciendo en la 
filosofía de la segunda década del siglo, el cuestionamiento abierto sobre los límites de la 
razón en su tarea de entender la crisis de la cultura y el sentido del hombre, que como dijimos, 
empezaba a hacerse patente en todo el territorio europeo. Y no es casual que el eco de la 
necesidad de un renacimiento cultural haya  encontrado su respuesta justamente en un grupo 
de estudiantes que desde los años veinte se había formado alrededor del ya citado Antonio 
Banfi, quien participaría en la Resistencia antifascista de los intelectuales milaneses y que fue 
una figura clave en la vida, desde el punto de vista académico y humano, de Dino Formaggio. 
No es casual porque Banfi, filósofo riguroso y atento a las ideas que desde más allá de los 
Alpes se estaban generando en Berlín y Marburgo, no sólo se consideraba cercano a los 
movimientos socialistas de la época. Desde su perspectiva epistemológica éste propiciaba 
también una idea crítica de Razón, que mezclando la noción simmeliana de vida con las 
investigaciones de los neokantianos, sobre todo a partir de la idea de lo trascendental, 
rechazaba abiertamente las soluciones idealistas propuestas por Croce y el actualismo 
gentiliano, estimulando entonces a su alumnado para ir en busca de un nuevo camino 
especulativo de más amplio valor teorético y, sobre todo, que fuera capaz de superar la crisis 
cultural descrita.  

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
3 En un escrito autobiográfico de 1955, Antonio Banfi, decía: «Quién se formó en Europa en las dos primeras 
décadas del siglo, tuvo que observar a su alrededor una tan radical, compleja, verdadera crisis de la cultura, hasta 
quedar convencido desde el principio de que podía ser válido no un rechazo total o el mito de una solución ideal, 
sino su reconocimiento y análisis sin límite y profundo, hasta el punto de lograr aclarar su sentido positivo... Se 
proponía para ello, la cuestión de la filosofía como tal y su integración en una abierto saber sistemático, en 
función de una ley teórica de la síntesis, de distinción, de desarrollo; de un criterio anti-dogmático de 
continuidad dialéctica y auto-control: en pocas palabras, el problema de la razón» (Banfi, Antonio (1959). La 
ricerca della realtà, Firenze, pp. 1-2, citado en Rossi, Luigi (2012). Ragione-cultura-società. A proposito di 
Antonio Banfi, Illuminazioni, n.22, p. 92). Sobre el sentido positivo de la investigación filosófica frente a la 
crisis europea, recordamos lo que Formaggio escribe en 1958: “La vida espiritual, de la cual Banfi habla en los 
escritos de aquel primer periodo, es este ideal de Razón erigido frente a la constatación de una profunda crisis de 
la sociedad y de los valores, dentro el cual hay que también percibir la indicación de una positividad naciente y 
de una esforzada fecundidad” (Formaggio, D., (1991) Problemi di Estetica, Palermo, Aesthetica Edizioni, 
Palermo, p. 76). 
.    
 



72  

F E B R E R O  
2 0 1 5  

 
	
  

 
 

 Dino Formaggio y el problema de la Estética como <<Ciencia General del arte>>. Regresando sobre una siempre nueva cuestión | Davide Eugenio Daturi 
 

	
  

	
  

Cercano a Banfi, junto con otras figuras centrales de la filosofía e intelligentsia 
milanesa de la época, como Mario Dal Pra, Ludovico Geymonat, Enzo Paci, Giulio 
Preti, Remo Cantoni, Fulvio Papi, el poeta Mario Sironi y la poetisa Antonia Pozzi, estaba un 
joven que pronto cautivó la atención de su maestro: Dino Formaggio. El recuerdo de la vida y 
obra de este filósofo va más allá de una precisa referencia temporal, que conmemora este año 
el centenario de su nacimiento. Tal vez sería más correcto definir este hecho como un buen 
pretexto para regresar al pensamiento de un filósofo que trabajó, hasta donde le permitió el 
cuerpo, para plasmar en sus textos las imágenes de su tiempo, un siglo complejo y definido 
por un abierto estado de crisis4 y darnos una idea concreta y viva de la aventura especulativa 
que llamamos filosofía, y sobre todo del estudio de las expresiones artísticas y de la ciencia 
que con su carácter declarado de fundamentación, se pone al inicio de toda tarea teorética, a 
saber la Estética. De pocos autores, que entregaron toda su vida a esta disciplina, se puede 
decir que hayan ahondado en un número tan grande de temas y áreas de la misma, 
demostrando en cada una de ellos, una igual profundidad explicativa y una idéntica e 
incomparable erudición. Desde sus textos clásicos de estética teórica, como La fenomenología 
de la técnica artística y el Tratado de Estética, junto con Mikel Dufrenne, hasta el imponente 
Arte y los trabajos monográficos de historia del arte dedicados a Goya, Piero de la Francesca, 
Botticelli y Van Gogh, en más de sesenta años de producción filosófica, Dino Formaggio 
demostró que la actividad de profesor – inicialmente de bachillerato y luego universitario – 
que además produjo una generación de alumnos y estudiosos de estética y filósofos en general 
de grandísimo calibre, como los profesores Scaramuzza, Franzini y Mazzocut-Mis (los cuales 
nos regalan un precioso testimonio de su amistad hacia su maestro en este mismo número de 
Eikasía), tiene que enfrentarse necesariamente con las problemáticas que la tradición 
filosófica le ha entregado pero sin quedarse en el mero horizonte especulativo, sino bajando 
en la arena misma de la vida en donde se enfrentan como fuerzas adversas materia y espíritu y 
en donde el arte como praxis encuentra su lugar más propio, su verdadero origen y su 
irrenunciable función. No es casual, entonces, que el mismo Formaggio fuera, ya desde su 
juventud, sobre todo un excelente escultor, como el profesor Scaramuzza reitera en su 
artículo.   

En la amplia y articulada producción filosófica de Dino Formaggio, entre lo varios hitos 
e hilos rojos que unen su pensamiento y lo hacen un único corpus – que como sucede con un 
cuerpo orgánico no existe propiamente como cosa en el espacio, sino más bien como proyecto 
abierto al mundo – es útil y conveniente recordar dos temas en particular, conectados entre 
ellos, que de cierta forma lo acompañan por toda su producción: la ya vieja cuestión del 
estatuto científico de la estética y la consecuente determinación de la relación entre estética y 
teoría del arte, por un lado, y por el otro la naturaleza técnico-prassistica, es decir práctica, 
conectada al “hacer”, del arte, mediante la cual se organizan alrededor del cuerpo todos los 
caminos, las redes de sentido que, como veremos, encuentran en la idea de 
“ulteriorizzazione”, de “ir más allá”, uno de sus aspectos centrales.  

En relación con el primer punto, como es sabido, en su larga vida Dino Formaggio tuvo 
siempre una amorosa y explicita predilección hacia la fenomenología. Sin lugar a dudas, su 
temprano acercamiento a este movimiento filosófico se debe otra vez a su cercanía con 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
4 Tema que Formaggio comparte no sólo con Banfi (Cfr. Formaggio, D., La muerte del arte y la Estética, 
Grijalbo, México, 1983, p. 243), sino también con Enzo Paci (Cfr. 1. A.A.V.V., Vita e Veritá, Interpretazione 
del pensiero di Enzo Paci, Bompiani, Sonzogno, 1991 ).  



73  

F E B R E R O  
2 0 1 5  

 
	
  

 
 

 Dino Formaggio y el problema de la Estética como <<Ciencia General del arte>>. Regresando sobre una siempre nueva cuestión | Davide Eugenio Daturi 
 

	
  

	
  

Antonio Banfi5, el cual introdujo por primero la obra de Husserl en Italia. El descubrimiento 
del filósofo de Prossnitz a través del maestro milanés, llevó a Formaggio desde los primeros 
años de la universidad a considerar el núcleo central de la investigación fenomenológica, a 
empezar de aquel llamado husserliano de “ir a las cosas mismas”, el camino principal de una 
nueva filosofía y de manera particular de la estética, que lograría superar las limitaciones en 
las cuales habrían incurrido contemporáneamente el idealismo crociano y el actualismo 
gentiliano. No sorprende que su primera obra, la Fenomenologia de la Tecnica artistica, parta 
justamente de la necesidad de romper todas “las implicaciones, congeladas por Croce en la 
cultura, entre el arte y lo bello, arte y conocimiento, intuición y expresión, insertando en los 
espacios, dejados así libres, la dialéctica concreta de la praxis técnica y social del arte”6. 
Regresaremos más adelante sobre este punto.  

Para entender de manera más clara el contexto en el cual se originan las ideas estéticas 
de Formaggio hay que recordar el sentido de la investigación de Antonio Banfi en este mismo 
ámbito teórico. De manera general, como ya dijimos, con sus abiertas referencias a Simmel y 
a los neokantianos de Marburgo, desde sus primeros estudios Banfi buscaba dar vida a una 
teoría de la Razón trascendental que lograse recuperar la vida, la experiencia única de la 
existencia, sin que ésta se quedara reducida a una simple expresión espiritual de un momento 
limitado e inmanente de la segunda. La dialéctica banfiana entre existencia y Razón, vida y 
valor, que algunos de sus contemporáneos consideraron, tal vez con razón, como un regreso a 
Platón – pues proponía la idea de una razón trascendental que finalmente no podía mezclarse 
con la experiencia inmediata de la existencia – había encontrado en Banfi un punto de 
sustancial equilibrio justamente en la introducción de la primera filosofía de Husserl en el 
panorama de sus estudios. De esta forma, según el filósofo milanés, la fenomenología lograba 
salvar un más humano de razón, es decir relacionado con la vida, sin perder entonces el 
contacto con la experiencia misma del mundo y también sin renunciar a la necesidad de 
objetividad y claridad intrínseca a toda investigación filosófica. En contra de Natorp, que sin 
embargo Banfi había apoyado en un primer momento, según este último era necesario 
“corregir el neokantismo con la fenomenología”7, en donde lo trascendental ya no era “la 
sistematicidad de las categorías que se objetivan, sino la ley de las relaciones sujeto-objeto, en 
que también dichas categorías parecen fundarse”8. Siguiendo las palabras de Formaggio, en 
un estudio dedicado a la estética de Banfi, “la ley de las relaciones sujeto-objeto se pone así, 
como en Husserl, como una tensión originaria que vive en el curso de una pura experiencia, 
más acá de lo objetivo y de lo subjetivo y también fundadora de las categorías que se 
objetivan. Se podría también llegar a hablar de una fundamental sensibilidad intuitiva puesta a 
la base de la inteligibilidad y de lo teorético más puro”9. El análisis banfiano, con su 
introducción de una teoría de la Razón, buscaba superar los límites del neokantismo, sin 
recaer en una metafísica de la Razón y la fenomenología resultaba ser el único camino viable 
en dicha dirección. Por otra parte, a un lado de las cuestiones epistemológicas, desde su 
juventud también existía en Banfi un abierto y constante interés hacía el arte y la estética; este 
hecho, inicialmente tenía que ver con la cuestión neokantiana de “la extensión del método 
trascendental, más allá de lo teorético, a las esferas de lo ético y de lo estético”10, ya presente 
	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
5 Por otra parte, había que recordar también la figura de otro maestro que en cambio influyó sobre los estudios de 
la estética, es decir el profesor Adelchi Baratono.  
6 Formaggio (1953) Fenomenologia della tecnica artistica, Milano, Nuvoletti, IV. 
7 Formaggio, Problemi di estetica, op. cit., p. 77. 
8 Íd. 
9 Ibídem, p. 109. 
10 Ibídem, p. 76. 



74  

F E B R E R O  
2 0 1 5  

 
	
  

 
 

 Dino Formaggio y el problema de la Estética como <<Ciencia General del arte>>. Regresando sobre una siempre nueva cuestión | Davide Eugenio Daturi 
 

	
  

	
  

en la obra de Natorp y que garantizaba una lectura amplia y sistemática del concepto de 
Razón, sin recaer otra vez en un contexto dogmático y metafísico; pero, en el curso de los 
años Veinte, Banfi había empezado a demostrar la necesidad más profunda de dar cuenta, 
mediante un análisis adecuado de sus estructuras fundamentales, de aquel núcleo de 
experiencias sensibles e históricamente determinadas que parecían inicialmente irreductibles a 
la Razón11; en cambio, este segundo aspecto no podía solucionarse mediante el camino de 
Natorp, el cual en la visión de Banfi había caído más bien en un idealismo trascendental, sino 
con la fenomenología de Husserl, que frente al Logos trascendente natorpiano, hacia un 
llamado a superar el psicologismo en la dirección de reconsiderar el sentido apriorístico de la 
experiencia sensible. Fue sobre todo siguiendo este camino que Banfi empezó a acercarse a la 
estética en el sentido original de teoría de la sensibilidad y que con el tiempo influyó en las 
más específicas especulaciones del área estética de Formaggio.  

Para citar algunos problemas generales de la estética banfiana más madura, que a partir 
de los años Treinta se desarrolla en estrecho contacto con las cuestiones generales conectadas 
con la práctica artística, según nuestro autor habría que recordar “la cuestión de la relativa y 
no absoluta autonomía del arte”, “el fundamento anti-psicologísta y anti-normativo de la 
estética filosófica, la distinción entre arte y esteticidad, el problema de la historicidad – es 
decir de la materialidad y social – del arte” y finalmente “la cuestión de la historia del arte e 
aquella de la distinción de las artes”12. Entre éstos, otro tema fundamental de la teoría estética 
banfiana, que se desprendía de la tensión abierta entre arte y vida, era además la concepción 
del arte “como la única experiencia en la cual es posible acertar a la realidad del valor, es 
decir el cumplimiento ideal en una real presencia”13. Este hecho, que remitía a un evidente 
platonismo, que de todas maneras Banfi fue mitigando con el tiempo14, llevaba también in 
nuce ya un inicial cuestionamiento del estatuto de la experiencia estética, dirigido 
principalmente a incluir por un lado el tema del valor ontológico de la obra de arte, que en 
poco tiempo estribaría en la cuestión de la persona y del individuo, artista o espectador, 
dentro de una más amplia crítica antifascista de índole marxista15 a la imposición de un 
simbolismo de estado a la experiencia individual; por el otro, dicho cuestionamiento del 
estatuto de la experiencia estética serviría como análisis introductorio del sentido específico 
de una estética filosófica, particularmente atenta a las producciones artísticas y además 
entendida como ciencia autónoma alejada de las pretensiones mal logradas de la pasada 
psicología positivista.  

El camino filosófico de Banfi dentro del ámbito estético se había abierto entonces con la 
extensión natorpiana del método trascendental a la totalidad de la experiencia y en el curso de 
los años Veinte había encontrado su punto más alto en el estudio de la posibilidad, mediante 
la fenomenología,  de una estética filosófica en el interior de una teoría general de la Razón. 
Y es justamente sobre el sentido de la relación entre la razón y la experiencia sensible donde 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
11 De hecho este tema está a la base del existencialismo positivo del primer Paci y su investigación de la relación 
entre existencia y Razón (Cfr. Daturi, D. (2014), El sentido dialéctico del hombre en las primeras obras de Enzo 
Paci, en Roberto Andrés González (coord.) (2014), Variaciones de antropología filosófica, México, Torres, pp. 
137-165)       
12 Ibídem, p. 87. 
13 Ibídem, p. 89. 
14 En esta dirección va la interpretación de Enzo Paci, que en un artículo de 1952 trató reinterpretar la filosofía 
de su maestro como la búsqueda de un equilibrio entre valor y vida, Razón y existencia (Paci, E. (1958) Vita e 
ragione in Antonio Banfi, <<aut aut>>, n.43-44, 1958). 
15 Terminada la guerra, Antonio Banfi fue senador de la República Italiana para el Partido Comunista Italiano. 



75  

F E B R E R O  
2 0 1 5  

 
	
  

 
 

 Dino Formaggio y el problema de la Estética como <<Ciencia General del arte>>. Regresando sobre una siempre nueva cuestión | Davide Eugenio Daturi 
 

	
  

	
  

encontramos la originalidad de la posición banfiana. Sin embargo, sería imposible entender el 
cambio descrito, con respecto a la teoría neokantiana de Natorp, mediante la mera referencia a 
la fenomenología, y sin tomar en cuenta la idea banfiana que “de la vida (entendida 
simmelianamente) emerge la universalidad teorética en la cual se autonomiza la ley ideal del 
campo, según una alta libertad especulativa”16. De esta forma, la estética banfiana a la cual 
Formaggio siempre se dirigirá, se había constituido en la segunda mitad los años veinte como 
al mismo tiempo, fenomenológica y anti-normativa en un sentido simmeliano. Se trataría de 
una estética entonces lejana de toda metafísica, capaz de reconocer lo practico-valorativo “en 
todas sus metamorfosis y purificarlo en un sentido teorético” y además, que “ya aclarada en 
su fundamento, [podía] ahora desarrollarse según una intrínseca coherencia de niveles” 17.  

El desarrollo teorético empezado en el contexto de ideas noekantianas había llevado la 
especulación banfiana hacia la estética como una teoría general de la sensibilidad y al 
cuestionamiento de su estatuto científico dentro de un estudio racional riguroso. Sin embargo, 
Banfi no olvidaba las lecciones de Max Dessoir que como estudiante había podido presenciar 
en Berlín y en particular el sentido especial que este autor daba a la relación entre estética y 
arte; entendido este último como una <<reacción>> “en las esferas de la cultura y entonces 
también en la esteticidad objetiva como tal, según una ley de condicionamiento recíproco”18, 
durante el final de los años veinte Banfi empezó a ocuparse de forma más detenida de esta 
particular práctica humana y de su lugar y significado dentro de una estética filosófica.  

A pesar de ser una esfera de objetivación cultural que se autonomizaba sólo por el 
principio trascendental que definió “idea de esteticidad”, el arte tenía una parcial autonomía 
con respecto a la estética, ya que se remitía necesariamente a una realidad artística como tal, 
hecha de materiales y técnicas conectadas al desarrollo técnico-cultural e histórico de una 
época. La dialéctica entre lo artístico y lo estético, que reflejaba “la relativa y no absoluta 
autonomía del arte” respecto a la estética, llevaba entonces hacía el concepto descrito, que 
luego Formaggio reestructurará a su manera, de ‘idea de esteticidad’. El sentido de esta 
noción, entendido como un a priori estético, un principio o ley trascendental, tenía que ser 
leído a partir de la filosofía neokantiana de Marburgo, pero de una manera que no llevara la 
idealidad estética fuera del mundo de la experiencia, como una norma que se impusiera luego 
sobre el continuum histórico y material. Más bien, la idea banfiana de esteticidad representaba 
una regla que vive dentro del mismo mundo técnico-cultural y que lo forma y transforma 
“desde adentro”, a partir de la misma materialidad y en contacto con las diferentes formas de 
interacciones interpersonales y niveles de la experiencia intersubjetiva. Sin embargo, esto no 
significaba caer en el opuesto de un objetivismo panlogista, que considerase todo momento 
teorético como consecuencia secundaria de una inicial experiencia del mundo, ya estructurada 
a priori. Como Formaggio nos recuerda, para Banfi “lo teorético es siempre un momento de 
la vida”19. De esta manera, habría que pensar en la idea banfiana de esteticidad como un 
principio íntimamente relacionado con el devenir intrínseco de la historia y la vida, y no en el 
sentido kantiano y tampoco neokantiano de trascendental, como un a priori impuesto a un 
material caótico y vacío de un sentido. La idea de esteticidad se configura, en cambio, como 
“la ley de unificación y de interpretación metodológica de la experiencia, nacida de la 
experiencia y que paulatinamente […] se modifica con la misma experiencia”20. Por esta 
	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
16 Formaggio, Problemi di estetica, op. cit., p. 79. 
17 Íd. 
18 Ibídem, p. 82. 
19 Banfi, A. (1962) I problemi di un’estetica filosofica, Milano, p. 146, citado en Ibídem, p. 85.  
20 Íd. 



76  

F E B R E R O  
2 0 1 5  

 
	
  

 
 

 Dino Formaggio y el problema de la Estética como <<Ciencia General del arte>>. Regresando sobre una siempre nueva cuestión | Davide Eugenio Daturi 
 

	
  

	
  

razón, concluyendo su Vida del Arte, Banfi nos recuerda que “la ley no es un a priori puro e 
inmutable; es el resultado de la búsqueda concreta, de la reflexión que se ha ejercitado en un 
determinado campo, como contenida bajo la perspectiva de la exigencia racional teorética; y 
va modificándose con el proceso de dicha reflexión y con la extensión, que ella misma 
determina, de la experiencia”21.       

No hay duda que con el concepto descrito de idea de esteticidad, Banfi se acercó más a 
Husserl que a los neokantianos de Marburgo. Pero, sobre todo en los años después de la 
guerra este autor pasaría de un análisis de la idea de esteticidad a la posibilidad de verla 
aplicada en un sentido fenomenológico en los movimientos de la experiencia, dentro de la 
vida productiva del arte, en una dirección especulativa que iba de la pura especulación 
teorética al estudio de la vida artística determinada históricamente, de los estilos, de los 
autores y de las escuelas pictóricas. De esta forma, el arte, en su relativa y nunca superada 
autonomía creativa, para el último Banfi seguía encontrando en la estética filosófica, un punto 
de referencia especulativo fundamental para entender su desarrollo y definir el propio sentido 
a partir de aquella idea de esteticidad que determina como regla intrínseca su desarrollo 
formal y que, sin embargo, sigue cambiando con ella, de acuerdo con los movimientos 
históricos y sociales que en diferentes niveles actúan sobre el individuo y el mismo sentido 
estético. Se entiende entonces la frase de Banfi en Arte funcional según la cual la belleza “no 
es sino un modo (griego) entre otros posibles del sentido estético”22. Y lo mismo, según 
nuestro punto de vista, se podría decir de otras “experiencias” estéticas, como por ejemplo, 
aquella de lo cómico y de lo trágico.                                      

Nacido en el crisol de estas ideas, que mezclaban cuestiones epistemológicas, con  
otras, de estética, arte y fenomenología, Formaggio reconoce en su maestro en primer lugar la 
fuerza desmitificadora en contra de aquellos sistemas filosóficos, que reducían la estética a 
una teoría dogmática y normativa, dirigida al estudio del arte, entendido a su vez como una 
práctica relacionada con un horizonte metafísico y extrahumano, como el espíritu crociano, 
que dictaba el sentido mismo de su aparición y desarrollo, o el Logos trascendente natorpiano, 
que de la misma manera sobreponía lo estético a lo artístico, como ley racional universal.        

La abierta crítica anti-normativa y anti-psicologista presente en las obras de Banfi, que  
se sumaba a los citados ataques de la identificación crociana entre arte y esteticidad y, sobre 
todo, de la teoría de la identidad entre intuición y expresión que “había dejado de lado, tal vez 
de manera demasiado apresurada, la tensión propia de las relaciones entre persona y cosmos 
ideal, entre individualidad, socialización y cultura”23, así como la abierta crítica en contra de 
todo tipo de dogma filosófico que se sobrepusiera a la vida, llevaron el joven Formaggio a la 
intención, proclamada luego en varios de sus textos, de superar todas las estéticas normativas, 
en aras de una estética fenomenológica que, siguiendo luego el camino abierto por Mikel 
Dufrenne, pronto representaría para este autor el sentido principal de toda investigación 
filosófico-científica y no sólo y propiamente de aquella dirigida a la producción artística.  

Empeñado en alcanzar una lectura suficientemente rigurosa que le abriera el camino de 
una estética como disciplina introductoria de las ciencias humanas (1979), Formaggio partió 
originalmente del problema de una ciencia general del arte (1956) y a través de la idea de una 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
21 Banfi, A. (1962), I problemi di una estetica filosofica, Milano. 
22 Formaggio, Problemi di estetica, op. cit., p. 100. 
23 Ibídem, p. 91.  



77  

F E B R E R O  
2 0 1 5  

 
	
  

 
 

 Dino Formaggio y el problema de la Estética como <<Ciencia General del arte>>. Regresando sobre una siempre nueva cuestión | Davide Eugenio Daturi 
 

	
  

	
  

estética fenomenológica (1959), propuso una introducción de la estética como ciencia 
filosófica (1967).  

Si analizamos el descrito camino especulativo, no hay duda que en la amplia producción 
de Dino Formaggio, la cuestión de la definición de una “Ciencia general del arte” representa 
un verdadero leit motiv de su especulación estética. Y en 1956, escribía sobre este asunto: 
“una ciencia del arte, entendida como una estética filosófica en un sentido fenomenológico, se 
propone hoy en día siempre más claramente, como importante nudo para cuestionar el 
problema institucional y general de la Estética”24. 

De hecho, se sabe que en los apuntes de 1818, texto que serviría de guía para impartir su 
Curso de Estética, Hegel se preguntaba, probablemente con mucha razón, cuál era el lugar de 
una Filosofía del arte y de lo Bello en el sistema de las ciencias filosóficas y además si los 
productos del arte, con su dependencia de la experiencia sensible y el goce estético, con su 
fundamentación en juicios personales y relativos, fueran objetos lo suficientemente dignos 
para ser tratados por una investigación filosófica, la cual busca en cambio la generalidad y la 
universalidad. Hegel contestó afirmativamente a estas lícitas preguntas, pero por una simple 
razón: la producción artística y la experiencia de la belleza se inscribían perfectamente en el 
amplio horizonte del desarrollo del espíritu absoluto, descrito en su famosa Fenomenología, 
que daba vida al conocido Sistema de las Ciencias.  

Diferente, en cambio, es el punto de partida del discurso de Formaggio, el cual  sostiene 
firmemente un punto de vista que podemos definir con un neologismo de “desdogmatización” 
de la filosofía. Así como para Banfi, también según este autor, en contra de los excesos 
dogmáticos del idealismo crociano y de cierta forma del neokantismo de Marburgo, había que 
regresar el arte a la técnica artística y la estética a la experiencia sensible y vital. Sin embargo, 
esta mirada, que diríamos “desmitificadora”, no tenía como objetivo el caer en la posición 
opuesta, de un nihilismo neo-romántico y anti-científico, que finalmente ponía la existencia 
como punto de partida y centro de la discusión, criticando los poderes de la Razón para lograr 
entender la vida y llevando al pesimismo de un mundo sin Dios o cuya verdad se colocaría en 
un nivel trascendente inalcanzable. Ya desde las primeras obras de Formaggio, el problema se 
debía poner de otra forma. Era posible sin duda dar vida a una Estética como ciencia y nunca 
como antes la filosofía estuvo en las condiciones para lograr dotar  a dicha disciplina de 
“aquella dignidad de metodología científica que muchas veces en el pasado había buscado y 
muchas veces había perdido”25. El discurso de Formaggio partía en 1956, con un escrito sobre 
el movimiento de la berlinesa allgemeine Kunstwissenschaft de Max Dessoir que a excepción 
de las referencias de Antonio Banfi26, el cual había asistido a las clases de este reconocido 
filósofo alemán, era prácticamente desconocido en Italia en aquellos años. Según Formaggio, 
en los primeros años del siglo, este autor había dado vida a una concepción y abierto un 
camino, cuyas ideas estaban reapareciendo en aquellos años, en todas las investigaciones que, 
más o menos conscientemente, se dirigían a constituir “una autónoma teorización científica de 
la experiencia artística”27. Además, detrás de la obra de Dessoir se erigía uno de los mayores 
problemas de la edad moderna, a saber, aquel de la reivindicación de los derechos de una 
ciencia de la realidad histórica y social del hombre, con sus objetos y productos 
intersubjetivos, en contra sobre todo de las explicaciones reduccionistas introducidas por la 
	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
24 Ibidem, p. 35. 
25 Íd. 
26 Cfr., Banfi, A. (1924), Il principio trascendentale dell’autonomia dell’arte, Alessandria.  
27 Formaggio, Problemi di estetica, op. cit., p. 46. 



78  

F E B R E R O  
2 0 1 5  

 
	
  

 
 

 Dino Formaggio y el problema de la Estética como <<Ciencia General del arte>>. Regresando sobre una siempre nueva cuestión | Davide Eugenio Daturi 
 

	
  

	
  

escuela neopositivista. En aquellos años, la mirada de algunos filósofos como Dessoir y 
también Emil Utitz, había ido entonces en la dirección de la célebre Einlaitung diltheiana, 
dirigida justamente hacia la fundamentación científica de las ciencias del espíritu. En este 
sentido la allgemeine Kunstwissenschaft había buscado superar las limitaciones de la 
psicología experimental, proponiendo un análisis que partiera de la noción de hecho estético 
como un evento que no se puede perder en una regla, sino que debe ser recobrado en su 
concreta historicidad, donde la singularidad de la obra como tiempo, como pueblo y como 
hombre podía ser controlada en sus referencias durante el modificarse, en una misma 
proyección histórica, de los conceptos y de las reglas. De esta manera la ciencia general del 
arte nacía del mismo aparecer de los objetos culturales y no se le debía sobreponer una regla o 
una interpretación general previa. 

Por otra parte, recuperando algunos temas ya presentes en Banfi, para Formaggio era 
importante la delimitación de dos campos distintos, entrelazados entre ellos. Por un lado, 
estaba aquel de la estética propiamente dicha, que se ocupa de todos los objetos, “desde los 
cuerpos naturales hasta los actos de la vida, de los muebles de la casa a las ecuaciones 
matemáticas. Todos los objetos constituidos por una Erleben estética, es decir, 
husserlianamente, aquellos intencionados por un sujeto”. Por el otro, en cambio, había que 
considerar la ciencia general del arte, la cual se dirige a “aquellos objetos que implican una 
capacidad constructiva formativa y co-implican varios aspectos, sociales, éticos, psicológicos, 
culturales de la realidad objetiva”28. Lo que aquí resalta con particular importancia es el hecho 
que entre los aspectos que una ciencia del arte debía tomar en cuenta, el momento estético era 
sólo uno de los varios elementos constitutivos del objeto artístico. Por esta razón, según 
Formaggio la tarea y la función del arte “rebasa la pura esteticidad y lo bello” ya que remite 
necesariamente al mundo de las objetivaciones, por el lado de la sociedad, lo ético y lo 
histórico. Sin embargo, esto no significaba que en dicha distinción de campos no existiera un 
punto de encuentro entre las dos áreas. Si la tarea de la estética era describir 
fenomenológicamente “el Wesen estético en su infinito romperse en los líquidos cristales de 
las vivencias, de los Erlebenisse estéticos descoloridos en el interior del sujeto”29, era 
entonces en el mundo del arte, autónomo con respecto a ella, en donde la primera podría 
encontrar de forma más decisiva, su lugar de estudio y aplicación. Además, siguiendo el 
análisis de Dessoir, Formaggio reconoce que los varios Erlebenisse estéticos subjetivos 
pueden remandar a otras tantas regiones distintas y conectadas de lo estético, presentes 
justamente en el objeto artístico, como lo Bello, lo Sublime, lo Feo, lo Trágico, lo Cómico, lo 
Gracioso, etc… En línea también con la estética banfiana, según Formaggio, éstos no serían 
esquemas trascendentales aplicados a los objetos artísticos, sino “tipos” particulares y 
variables que resolverían la estética en una ciencia tipológica conectada además con 
particulares concepciones del mundo y de la vida.  

A pesar del reconocimiento de la importancia de Dessoir para abrir un camino hacia una 
manera muy específica de considerar el arte, a la cual seguía la posibilidad de dar vida a una 
fundamentación de una ciencia general de esta actividad humana, la investigación de 
Formaggio dirigida a la definición de la estética filosófica como disciplina introductoria de las 
ciencias humanas no lograba plenamente encontrar en la sombra de este autor suficientes 
referencias que le permitieran producir un discurso completamente riguroso sobre la 
complejidad de los fenómenos artísticos y su conexión con la banfiana idea de esteticidad. 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
28 Ibídem, p. 49. 
29 Íd. 



79  

F E B R E R O  
2 0 1 5  

 
	
  

 
 

 Dino Formaggio y el problema de la Estética como <<Ciencia General del arte>>. Regresando sobre una siempre nueva cuestión | Davide Eugenio Daturi 
 

	
  

	
  

Citando a su Maestro, Formaggio reconoce que el límite de Dessoir (junto con Utitz, 
Panofsky, Ermantiger, Conrad y el mismo Geiger en área fenomenologica) “consiste en el 
hecho que ellos se refieren – como su postulado que no pueden justificar – justamente a la 
idea del arte como tal y a lo que hay en ella de unido y perpetuado. Y las investigaciones 
fenomenológicas (Conrad, Geiger), que quieren esclarecer justo ese postulado, analizando la 
pura objetividad o subjetividad artístico-estética, se detienen necesariamente en una serie de 
determinaciones desconectadas y por eso abstractas”30. Frente a esta crítica, Formaggio 
agregó que a pesar de que Dessoir había puesto en marcha un discurso fundamental para la 
teoría del arte del siglo XX, Banfi tenía razón en entrever en su fundamentación un 
irremediable problema teorético de excesiva abstracción; sin embargo, además de las 
limitaciones especulativas de estos autores, el mayor defecto presente en los supuestos 
teóricos de dichos estudiosos se debía a su incuestionable, y por eso acrítico, rechazó en 
contra de toda filosofía sistemática y dogmática que hasta entonces había proyectado un 
sentido metafísico en las producciones artísticas, sin verlas en cambio como un producto 
histórico de seres humanos, determinados por visiones muy peculiares del otro y del mundo. 
De dicho rechazo, según Formaggio, había nacido entonces su falta de interés por la 
purificación teorética y racional de las nuevas categorías, quedándose en cambio en un nivel 
intermedio entre arte y filosofía.  

A pesar de todo, en la visión de Formaggio el camino trazado por Dessoir seguía 
abierto. La introducción a una ciencia general del arte debía continuar en la distinción entre lo 
estético y lo artístico, para llegar a un estudio fenomenológico de su incuestionable 
interconexión. En un texto de pocos años después, titulado Propuestas para una estética 
fenomenológica (1959), Formaggio buscó nuevamente definir el campo de encuentro entre 
arte y estética y lo hizo a partir de aquel sistema teórico que sin duda Dessoir no había podido 
conocer en su totalidad, es decir, la fenomenología de Husserl. Éste, al final de su Formale 
und Transzendentale Logik habla de una estética trascendental “extendida”, cuya tarea sería 
una primera fundamentación radical de una lógica del mundo (Welt Logik), “es decir de una 
ontología eidética de un <<a priori universal>>, en la cual se pusiera también la pura 
posibilidad de un mundo en general”31. Si ése era el camino, no había duda de que las 
dificultades descriptivas y teoréticas eran múltiples. En dicho texto, Formaggio introdujo por 
un lado una crítica a la investigación fenomenológica de Mikel belleza y por el otro esbozó 
los puntos centrales de una posible investigación dirigida a la fundamentación de una ciencia 
general de lo artístico así como de lo estético. Si nos concentramos sobre este segundo 
aspecto, según este filósofo para llevar a cabo dicha tarea habría que empezar por una teoría 
generalizada de la imaginación, que resulte capaz de justificar desde el punto de vista del 
método fenomenológico trascendental, “una eidética dialéctica unitaria de las tres 
fenomenologías: de una experiencia artística, de una experiencia estética y de la experiencia 
de lo bello natural”32. Como segundo punto, según Formaggio habría que tomar en cuenta la 
estructura temporal de la percepción en general y también de la percepción estética, hasta 
llevar el problema a la idea de una temporalidad originaria pre-categorial y constitutiva de 
toda categoría. Finalmente, el tercer aspecto se desprendería de los primeros dos, 
introduciendo una suerte de coordinación entre una teoría de la imaginación y la descrita 
teoría de la temporalidad. Ésta es entonces la manera en la cual Formaggio, al final de los 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
30 Ibídem, p. 54. 
31 Ibídem, p. 61. 
32 Ibídem, p. 72. 



80  

F E B R E R O  
2 0 1 5  

 
	
  

 
 

 Dino Formaggio y el problema de la Estética como <<Ciencia General del arte>>. Regresando sobre una siempre nueva cuestión | Davide Eugenio Daturi 
 

	
  

	
  

años cincuenta, introduce su propuesta fenomenológica en el problema de la fundamentación 
de una ciencia general de lo artístico y de lo estético. 

En un texto publicado veinte años después, Formaggio vuelve al tema. Claro está, el 
problema nunca había sido abandonado, sino que ahí estaba, presente en las obras de los años 
sesenta, como el conocido L’idea di artisticitá (1961), en donde la cuestión de la 
fundamentación de la estética como ciencia filosófica había regresado junto con el problema 
de su relación con el universo técnico- productivo del arte. Sin embargo, era un Formaggio 
más maduro, que había recorrido un camino personal hecho de encuentros y relaciones con 
los artistas contemporáneos, que se enfrentaba otra vez con la problemática del a priori 
estético y al cual le agregaba sin duda nuevos elementos conceptuales, sin renunciar, sin 
embargo, a la metodología y al camino teórico inicial de la fenomenología. 

En efecto, para este autor el primer acto constitutivo de una estética como disciplina 
filosófica debe pasar por “una delimitación precisa de campo y de sentido, según un método 
genético-fenomenológico que reconozca y subraye no las verdaderas respuestas sino los 
verdaderos problemas”33. Frente a la muerte de las estéticas normativas y dogmáticas que 
partían de las preguntas ¿qué es el arte? o ¿qué es la belleza?, habría que postular la idea de 
una estética diferente, basada principalmente en la idea de que “<<arte>> no es el nombre de 
un objeto delimitado e individualizado y no es ni siquiera un concepto en el sentido 
kantiano”34. En estas palabras resonaba la primera frase del libro Arte35. Esta lectura reflejaba 
además la idea que así como este término no tiene un significado definido de una vez por 
todas en la historia de la humanidad, de la misma manera la tensión descrita entre miles de 
definiciones – las cuales no habían logrado ser aceptadas en ningún momento como últimas y 
definitivas – llevaba a la necesidad de introducir la “idea de artisticidad”, entendida como la 
única noción que podía abarcar todo tipo de definición conceptual del arte. De esta forma 
según Formaggio, la Estética como teoría general del arte podía alcanzar la más alta 
conciencia de su naturaleza científica a partir del reconocimiento de dicha tensión, es decir de 
la “<<indeterminada determinación>> de una propia abierta e infinitamente unificadora ley de 
campo”36, que es justamente dicha idea de artisticidad, considerada entonces como la ley 
<<mínima>> de campo capaz de unificar el múltiple devenir de toda la experiencia artística, 
de la actual así como de la posible.  

Basándose en este supuesto, entonces, la propuesta de Formaggio del final de los años 
sesenta fue reconocer que, en lugar de la idea de esteticidad introducida por su maestro, una 
estética verdaderamente científica podía nacer sólo si consideráramos las expresiones 
artísticas a partir de la idea de artisticidad, que finalmente consistía en un elemento que se 
reflejaba en ellas como un proceso abierto de trasformación formal, aunque ésta nunca llegara 
a ser reducida a un concepto descriptivo determinado, presente en cada obra. Pero, justamente 
de esta manera, como una simple dirección de búsqueda o una pura tarea hermenéutica que la 
historia llena en cada época con un contenido diferente, la idea de artisticidad se preservaría 
libre de toda dogmática reducción a un concepto o a un valor. De hecho, así como se 
presentaba como exigencia unificadora de variaciones infinitas, de la misma manera reflejaba 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
33 Ibídem, p. 132. 
34 Ibídem, p. 133. 
35 “Arte es lo que los hombres llaman ‘arte’” (Cfr. Formaggio, Dino (1981), Arte, Mondadori, Milano, p.11; trad 
. esp. Formaggio, D., (1976) Arte Barcelona, Editorial Labor). 
36 Formaggio, Problemi di estetica, op. cit., p. 134. 



81  

F E B R E R O  
2 0 1 5  

 
	
  

 
 

 Dino Formaggio y el problema de la Estética como <<Ciencia General del arte>>. Regresando sobre una siempre nueva cuestión | Davide Eugenio Daturi 
 

	
  

	
  

– según Formaggio – aquella permanencia de un carácter metodológico firme en la relación 
entre eidética y fenomenología, entre ley constitutiva y variación descriptiva. 

Llegado a este punto, entonces, el camino especulativo de Formaggio, mediante los 
instrumentos teóricos fenomenológicos, había logrado sobreponer a la idea banfiana de 
esteticidad, que todavía se movía en el contexto de una teoría neokantiana de la ley 
trascendental, la idea de artisticidad como verdadera ley de campo, inmanente al mismo 
proceso artístico, capaz de superar toda reducción de la totalidad teorética y eidética del 
campo a una de sus partes predicativas (lo bello, la forma, la intuición, la expresión, etc...). De 
hecho, los fracasos y errores del pasado por parte de la estética, que en varias épocas se ha 
dirigido a la búsqueda de los más diferentes principios, para alcanzar finalmente una 
cientificidad de fondo, se explican en la incapacidad de esta disciplina de quedarse satisfecha 
con lo que iba logrando; hasta en el contexto fenomenológico, este aspecto fue presente, como 
sucedió con Geiger y su incapacidad de aclarar de forma más rigurosa los conceptos de 
“intuición eidetica” y  “esencia”, en el campo de la producción artística37. Por esta razón, la 
propuesta de Formaggio de 1967, sobre la cual regresará en 1979, es empezar desde cero, 
sobre todo de una nueva definición de los primeros postulados de la estética. Con este 
nombre, nos dice: “entiendo una ciencia teorética general de la sensibilidad y del arte”38. Por 
una parte, como ciencia teorética de todo mundo posible es, o llega a ser, una fenomenología 
genética y estructural de la ciencia intencional propiamente estética, en el nivel de “las 
interrelaciones entre intuición perceptiva, imaginación y memoria”39. Por otra parte, es 
también una ciencia del arte, conectada a la misma posibilidad proyectual interna al hacer 
artístico. Si queremos acercar los dos aspectos descritos hacia la propuesta metodológica de 
una unidad común de intenciones, la Introducción de 1967 tiene sin duda la importancia de 
abrir un camino que caracterizará la especulación de Formaggio hasta el final de su vida, 
poniendo el acento del discurso estético sobre el valor central de la corporeidad para la 
definición de aquel lugar en común entre las dos áreas fundamentales de la Estética. El 
cuerpo, entonces, un nuevo concepto que regresará también con una increíble fuerza 
descriptiva y expresiva en la primera edición del texto Arte, de 1973. Desde su tesis doctoral, 
ampliada luego en el texto publicado en 1953, Fenomenologia della técnica artística, 
Formaggio había introducido la lectura del arte como acto técnico-productivo con una fuerte 
componente práctica. Para entender el arte, entonces, parecía necesario partir, por primera vez 
en la historia de la estética moderna, no de su carácter trascendente, sus raíces en un mundo 
ideal, o de conceptos como el de belleza, y tampoco de la relación entre las facultades del 
conocimiento y el genio. El producto artístico tenía que ser leído a partir de su carácter 
específicamente técnico, es decir,  de aquel elemento que la hacía hermana de todo producto 
del hacer humano y donde la participación física y corporal representaba el elemento central 
de la planeación artística. En el artículo citado de 1967, Formaggio ve en el estudio de la 
sensibilidad no sólo el punto de partida para hacer un análisis descriptivo, a partir de la 
naturaleza corpórea y material del hombre, de la acción técnico-productiva en general y en lo 
específico en el arte. En éste, la intención de Formaggio no era lo que hoy llamaríamos una 
fenomenología del medio. En esas líneas iniciales, el concepto de cuerpo abriría en cambio el 
camino hacia el estudio de la relación entre estética y teoría del arte, logrando en cierta 
manera “salvar” lo teorético de la ley constitutiva y lo práctico de las variaciones descriptivas. 
De esta forma la estética tomaba también por primera vez el sentido general de estudio de la 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
37 Cfr., Geiger, M. (1946), La Estetica Fenomenologica, Buenos Aires, Barcelona.  
38 Ibídem, p. 136. 
39 Íd.  



82  

F E B R E R O  
2 0 1 5  

 
	
  

 
 

 Dino Formaggio y el problema de la Estética como <<Ciencia General del arte>>. Regresando sobre una siempre nueva cuestión | Davide Eugenio Daturi 
 

	
  

	
  

experiencia sensible desde el punto de vista de las lógicas cognoscitivas y significativas del 
cuerpo vivido. Pero, por otra parte, la estética como ciencia particular de la producción 
artística, que se había esbozado en un sentido fenomenológico en la obra pionera de Geiger, 
ya podía encontrar en aquellos años otras disciplinas afines como la psicología, con la Teoría 
de la Forma y el estudio de la percepción, y la antropología estructural, que habían 
introducido la corporalidad como concepto central de su interpretación. Siguiendo el camino 
abierto por dichas escuelas, Formaggio nos dice que “una ciencia de la gnoseología del 
cuerpo está hoy empezando” y sería un error excluirla del horizonte de una nueva Estética “a 
menos que creamos que para amasar el pan se necesite antes cortarnos las manos”40. A pesar 
de que el texto de 1967 se quede sólo como una propuesta introductoria, representa sin duda 
un inicio importante para el camino dirigido a la determinación de una unidad lógica de fondo 
“que se pueda considerar en común a las constituciones de sentido propias de la experiencia 
sensible en general y a aquellas propias de una específica experiencia artística”41. Formaggio 
pasará los siguientes años de su vida intentando demostrar la existencia de dicha lógica 
interna.                                

Los textos de 1979, La estética como introducción a las ciencias humanas, y el artículo 
de  1982, L’interrogazione fenomenológica dell’Estetica, representan el punto de llegada de la 
especulación de Formaggio sobre el tema de la fundamentación de una ciencia estética, como 
teoría general de la sensibilidad y una teoría específica del arte. En dichos escritos se repite la 
posición anti-dogmática y anti-normativa que siguen presentes como leit motiv en toda la obra 
de Formaggio, y se agrega la cuestión de la corporalidad introducida por este autor en 1967. Y 
otra vez la fenomenología tiene para Formaggio el valor de haber llevado la atención 
filosófica hacia el mundo de la sensibilidad y del cuerpo, revitalizando una estética que desde 
su nacimiento con Baumgarten había sufrido los golpes inclementes de las ciencias duras.  

En 1979, Formaggio considera que para superar las estéticas normativas y dogmáticas 
deberíamos volver a empezar el estudio estético desde cero y esto significaría antes que dejar 
atrás  todo tipo de sistema filosófico abstracto, mirar en la dirección de una filosofía nueva 
“capaz de ser al mismo tiempo, en su inicio, también su opuesto, una no-filosofía”42. Y volver 
a empezar significaría para la filosofía buscarse y reconocerse no sólo en la teoría del Arte, 
sino también dentro de los resultados modernos de las ciencias humanas. Como ya 
mencionamos, se debe  a estas últimas, más que a la misma filosofía, el hecho que la teoría 
del arte logró salir “de su fase pre-galileana”43 dirigiéndose hacia su objeto de estudio con una 
mayor rigurosidad. Sin embargo, según Formaggio, hay otras limitaciones en la teoría del 
arte, entre las cuales sobre todo se encuentra el evidente objetivismo de las ciencias, humanas 
y naturales. Ésta es la razón por la cual sólo una estética, entendida como una nueva teoría 
general de la sensibilidad y del cuerpo y como teoría especial de la experiencia artística, 
puede superar dicho objetivismo alcanzando el título de Ciencia fenomenológica introductoria 
de las ciencias humanas.  

En este nuevo texto, a la propuesta de Formaggio se agrega la recuperación de la noción 
ya vista de cuerpo, aquí considerado como “plexo fenomenológico inmanente de 
percepciones, memorias e imaginaciones” y sobre todo, como “la primera y fundamental 
praxis cognitiva que constituye el objeto y su sentido”. Si la pregunta fundamental de 1979 
	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
40 Ibídem, p. 140. 
41 Ibídem, p. 141. 
42 Ibídem, p. 156. 
43 Íd.  



83  

F E B R E R O  
2 0 1 5  

 
	
  

 
 

 Dino Formaggio y el problema de la Estética como <<Ciencia General del arte>>. Regresando sobre una siempre nueva cuestión | Davide Eugenio Daturi 
 

	
  

	
  

era cómo llegar a una nueva Estética entendida como introducción a las ciencias humanas, la 
respuesta, podemos decir, se encuentra en el estudio fenomenológico del cuerpo. Hoy en día, 
decía Formaggio en dicho texto, es siempre más necesario tomar en cuenta este concepto que 
desde Nietzsche, pasando obviamente por el leib husserliano, hasta Dufrenne, ha llegado a ser 
objeto central de interés de la filosofía, sobre todo para una nueva estética que investigándolo 
con un método fenomenológico logre sumergirse en él, no sólo desde el horizonte productivo 
de lo artístico, sino también a partir del contexto más amplio de una Introducción a las 
ciencias humanas.  

De estas consideraciones se desprenden las últimas ideas de Formaggio, que regresan en 
el texto de 1982 y en otros textos sucesivos, como en el de 1990, titulado L’orizzonte attuale 
dell’Estetica. En L’interrogazione fenomenologica dell’estetica (1982), Formaggio reitera la 
idea que la nueva estética, dirigida hacia “una teorización polifónica del cuerpo propio y de 
las relaciones genético-comunicativas de las intercorporalidades sociales y culturales”, así 
como de “las determinaciones pre-científicas que en los rellenos intuitivos y corpóreos ésta 
pone fundadamente” 44 , puede ser considerada como imprescindible introducción a las 
ciencias del hombre. “Sin embargo – él agrega en este texto – delante de la Estética así 
entendida se despliega un problema esencialmente metodológico”45. Antes que nada, sería 
necesario definir la ontología regional específica de esta nueva ciencia, y Formaggio la 
encuentra de manera particular, en la <<humildad de lo finito>>. El filósofo que quiere 
introducirse a esta nueva disciplina que sin embargo tiene un pasado muy lejano, debe 
impregnarse antes que todo de una cierta dosis de humildad, bajando de los cielos platónicos 
hasta las verdades intuitivas del cuerpo, donde “caminan en la historia nuestro cuerpo y 
nuestras sociedades”46. El llamado a la finitud y a la corporalidad es entonces el camino 
metodológico principal, para “encontrar en lo concreto de una teoría del cuerpo, de los 
cuerpos individuales y sociales correlatos de los cuerpos objetuales mundanos, el mismo 
sentido esencial de su búsqueda, de su campo problemático y de alguna manera, de su 
destino”47. Por otra parte, no debemos olvidar que la Estética, como una ciencia general de la 
sensibilidad y fenomenología del cuerpo, según Formaggio no podrá olvidarse de su tarea 
específica de ser una ciencia particular del arte. Será en el horizonte de las nuevas 
producciones artísticas que la Estética fenomenológica tendrá que enfrentarse con las más 
grandes dificultades. Sin embargo, el nuevo teatro de Artaud y Grotowsky, así como el neo-
dadaísmo, las performances y el body art, sólo para citar algunas expresiones contemporáneas 
y movimientos artísticos, representan según nuestro autor un precioso punto de partida para 
poder dar vida a una teoría general de la corporeidad. De la misma manera, los problemas de 
la constitución sensible nunca dejan de volverse para la Estética los problemas relativos a la 
praxis intuitiva y a la génesis de la obra de arte.  

Siguiendo entonces las directivas de Dino Formaggio, podemos ver cómo en los años 
ochenta se despliega un nuevo camino para la Estética, en donde arte y filosofía se relacionan 
y cooperan a partir de una teoría fenomenológica del cuerpo. La observación e interrogación 
de la entera “gama fenomenológica” de la vida corporal debe lograr entonces, según este 
autor, introducirse a la vida sensible e intuitiva, caracterizada por una original praxis 
cognoscitiva, para investigar su peculiar inteligencia pre-conceptual y pre-reflexiva del 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
44 Ibídem, p. 175. 
45 Íd. 
46 Ibídem, p. 178 
47 Íd. 



84  

F E B R E R O  
2 0 1 5  

 
	
  

 
 

 Dino Formaggio y el problema de la Estética como <<Ciencia General del arte>>. Regresando sobre una siempre nueva cuestión | Davide Eugenio Daturi 
 

	
  

	
  

mundo y de las cosas, que “se podría definir una “inteligencia artística”48, es decir, una 
“proteiforme agilidad inventiva e imaginativa”49.  

No hay duda de que la cuestión del cuerpo, ya abierta en Arte, sigue todavía 
recuperando indirectamente la investigación de la técnica artística. El artista en Formaggio 
siempre ha lidiado y lidiará con la limitación de la materia, aprendiendo un oficio en un 
diálogo eterno con la inspiración. Sin embargo, dicho diálogo no lleva a una superposición del 
genio a la técnica o viceversa. En pocas palabras en el arte no existe una idea acabada anterior 
a la mezcla formal posible entre habilidad técnica y materia o, al revés, un conocimiento 
técnico práctico libre de toda inspiración. El cuerpo es justamente aquel punto de contacto 
único, lugar de la mezcla artística entre técnica y genio. Pero, antes que nada, es básicamente 
“una estructura de carencia”50, es necesidad y pobreza51 que contemporáneamente busca ir 
más allá, superarse, como “el árbol derecho y frondoso de todos los brotes de sentidos y 
signos que llenan e iluminan al mundo”52. En este sentido el cuerpo busca llenar con la 
habilidad técnica las faltas, las necesidades iniciales, haciéndose conocimiento práctico de las 
cosas, mediante el desarrollo de la esfera intuitiva entre la percepción, la memoria y la 
imaginación: 

He ahí el cuerpo, que se mueve lanzando delante de sí peticiones, intenciones, relaciones, redes 
de sentidos, de percepciones-imaginaciones-memorias, y en su moverse abre aquel vacío que 
está en frente  de sí, la vaciedad de su figura, la vaciedad de su estructura de necesidad, para 
empezar la lucha, que siempre regresa de los rellenos del sentido, y sembrar en todo lugar los 
signos de su pasaje y de su reconocimiento, para rencontrar, cada vez de regreso, el camino53.  

He aquí el cuerpo, entonces, con toda su carga creativa y expresiva. Pero, he aquí una 
estructura de necesidad. Detrás de él, detrás de su conocimiento práctico no hay ningún 
espíritu absoluto. El cuerpo de Formaggio, es del mundo, viene del mundo y en el mundo 
opera en la dirección de ir más allá, de aquella ulteriorizzazione del “hacerse ulterior”, que 
este autor inventa para expresar justamente un sentido al cual no correspondía una palabra en 
italiano. No sólo entonces, aprendiendo nuevas reglas, sino  cambiándolas, transformándolas, 
lanzando “las flechas de toda posibilización del posible”, reflejándose en sus productos, en 
sus palabras, lenguajes y artes. Pero – nos dice –  “éste ir más allá del cuerpo y de sus signos 
es también trasgresión, violación de la ley como identidad estática, destrucción de la 
conservación, revolución”54.  

Este último punto nos permite conectarnos a las investigaciones de los años noventa, en 
donde Formaggio se ocupa de la idea de forma en el arte, pero sobre todo en el arte 
contemporáneo y también del horizonte actual de la Estética. Esto nos lleva a una 
consideración final, ya que el discurso podría seguir y abrir puertas inesperadas, dada la 
variedad y complejidad de los temas de la obra de Dino Formaggio.  

Si el cuerpo, ya desde el texto Arte, es una estructura de necesidad abierta y puesta en 
una tensión hacia adelante, hacia la producción de nuevos símbolos, en fuerte integración con 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
48 Ibidem, p. 188. 
49 Íd. 
50 Formaggio, D. (1981) Arte, Milano, Mondadori, p. 94. 
51 Íd. 
52 Íd. 
53 Formaggio, D. (1981) Arte, op. cit, p. 96. 
54 Ibídem, p. 98.  



85  

F E B R E R O  
2 0 1 5  

 
	
  

 
 

 Dino Formaggio y el problema de la Estética como <<Ciencia General del arte>>. Regresando sobre una siempre nueva cuestión | Davide Eugenio Daturi 
 

	
  

	
  

la estructura temporal y al mismo tiempo, perceptiva e imaginativa del hombre, es también 
una proyección abierta sobre la materia, donde la forma no es una imagen estática de una 
esencia trascendente sino el reflejo de una fuerza metamórfica, o como Formaggio dice, 
transmórfica, que el artista reproduce a partir de aquel mismo cuerpo que lo inspira e incita a 
llenar sus necesidades mediante la habilidad técnica. Crear formas no significa recrear sino 
volver siempre y otra vez a crear algo nuevo. El arte contemporáneo y las ciencias modernas55 
se han vuelto más que nunca conscientes del devenir de las formas de la naturaleza, 
introduciendo el concepto de estructura cambiante, y han puesto en tela de juicio la enorme 
falacia de todas las lecturas fundadas en la tradición que desde Parménides nos habla de un 
Ser y de las ideas, como substancias eternas e inmodificables. En el curso de los últimos 
doscientos años según Formaggio se ha llevado a cabo el pasaje desde una cultura del Ser a 
una cultura del Devenir. 

Se trata de una revolución epistemológica vasta y extendida en la que progresivamente una 
cultura del Devenir está sustituyendo, como un nuevo mega-paradigma, progresivamente los 
modelos cognoscitivos y científicos del antiguo mega-paradigma del Ser y de los principios 
lógicos que desde Parménides en adelante lo fundaron y sostuvieron.56  

Siguiendo estas palabras y regresando al tema central de nuestra participación, habría 
que preguntarse entonces, cuál es el sentido de una ciencia del arte y de la estética dentro de 
este nuevo paradigma, donde la ciencia en general, inicialmente con la teoría cuántica, y 
también el arte contemporáneo, han puesto en tela de juicio el paradigma antiguo y con aquél, 
las ideas de forma y substancia. Porque la Estética se coloca conscientemente en esta nueva 
cultura del Devenir57 y en el problema general de la “transmorfosis”58 de la cual hablamos. En 
este escenario, según Formaggio, se pueden dar sólo algunas directivas destinadas más 
adelante a una mayor aclaración. La estética tendrá entonces que renacer del mismo concepto 
de forma artística: 

Por eso, la relación que se pone es aquella entre una morfología genética en el campo de las 
constituciones artísticas y una morfología general en el campo de los fenómenos físicos o 
astrofísicos, una vez que hayan sido exteriorizados y hechos inmanentes al percibir y al 
imaginar. Otras interrogantes del mismo orden pueden y deben cuestionar una relación de base 
entre las estructuraciones formales artísticas y el movimiento de las formas según las 
legalidades biológicas, siempre dentro de una teoría  de los mundos sensibles y artísticos; o en 
cambio el complejo juego de las oposiciones formales como oposiciones de las pregnancias y, 
en suma, de la relación multifacético entre el caso y la necesidad, entre emergencias formales y 
con-posibilidad o compatibilidad reciprocas entre formas ya dadas y formas que sobrevienen59 

[...] 

Los procesos, de los cuales hablamos aquí, de una puesta en marcha de la Estética para que 
ocupe su lugar entre las ciencias, son procesos irreversiblemente proyectuales, pero son en 
parte ya actuales. Podrán encontrar unos momentos de obscurecimiento temporal, como en la 
actualidad, pero su dirigirse hacia una autonomía epistemológica del campo y del método ya 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
55 Mientras en cambio, según Formaggio, la filosofía se ha tardado en tomar esta dirección, a excepción de pocos 
cuantos filósofos como Nietzsche. 
56 Formaggio, Problemi di estetica, op. cit., p. 195 
57 Ibídem, p. 214. 
58 Íd. 
59 Ibídem, p. 215 



86  

F E B R E R O  
2 0 1 5  

 
	
  

 
 

 Dino Formaggio y el problema de la Estética como <<Ciencia General del arte>>. Regresando sobre una siempre nueva cuestión | Davide Eugenio Daturi 
 

	
  

	
  

marca, en nuestra opinión, un movimiento que está, y siempre será más, muy probablemente 
irreversible60.          

Bibliografia: 

 

A.A.V.V., (1991) Vita e Veritá, Interpretazione del pensiero di Enzo Paci, Sonzogno, 
Bompiani 
Banfi A.  

- (1924), Il principio trascendentale dell’autonomia dell’arte, Alessandria.  
- Banfi, A. (1962) I problemi di un’estetica filosofica, Milano.  

Daturi, D. (2014), El sentido dialéctico del hombre en las primeras obras de Enzo Paci, en 
Roberto Andrés González (coord.) (2014), Variaciones de antropología filosófica, México, 
Torres, pp. 137-165.       
Formaggio, D.: 

- (1991) Problemi di Estetica, Palermo, Aesthetica Edizioni. 

- (1953) Fenomenologia della tecnica artistica, Milano, Nuvoletti. 
- (1981), Arte, Mondadori, Milano, p.11; trad . esp. Formaggio, D., (1976) Arte 

Barcelona, Editorial Labor). 
- (1983) La muerte del arte y la Estética, México, Grijalbo. 

Geiger, M. (1946), La Estética Fenomenológica, Buenos Aires, Barcelona.  

Paci, E. (1958) Vita e ragione in Antonio Banfi, <<aut aut>>, n.43-44. 
Rossi, Luigi (2012). Ragione-cultura-società. A proposito di Antonio Banfi, Illuminazioni, 
n.22, p. 92.  
Vigorelli, A. (1987), L’esistenzialismo positivo di Enzo Paci, Milano, Franco Angeli. 

 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
60 Ibídem, p. 220 



87  

F E B R E R O  
2 0 1 5  

 
	
  

 
 

 Raffaello ha bisogno delle mani. Estetica, tecnica e scienza dell’arte in Dino Formaggio |  Andrea Pinotti 
 

	
  

	
  

Raffaello  ha  bisogno  delle  mani.  
Estetica,  tecnica  e  scienza  dell’arte  in  Dino  Formaggio    
Prof.  Andrea  Pinotti  
Universitá  degli  Studi  di  Milano  
 

 
Sommario:	
   Estetica e scienza dell’arte in 
Dino Formaggio  
 
La riflessione filosofica di Dino Formaggio 
sulla questione della tecnica artistica chiama in 
causa tutte le questioni nodali dell’estetica 
come disciplina filosofica, sia nella sua 
accezione di teoria della sensazione, sia in 
quella di teoria dell’arte. In questo contesto, il 
mio saggio punta a esplorare in particolare il 
rapporto di Formaggio nei confronti della 
tradizione tedesca della "scienza generale 
dell’arte" (allgemeine Kunstwissenschaft) e 
della cosiddetta "storia dell’arte senza nomi” 
(Kunstgeschichte ohne Namen): nel contesto 
del dibattito estetico italiano i suoi testi hanno 
infatti contribuito in maniera fondamentale a 
gettare nuova e diversa luce su autori come 
Fiedler, Dessoir, Utitz, Riegl, che la prima 
ricezione da parte di Benedetto Croce aveva 
inquadrato in una prospettiva idealistica 
deformante.  
 

Resumen: Estética y ciencia del arte en Dino 
Formaggio  

La reflexión filosófica de Dino Formaggio 
sobre la cuestión de la técnica artística reúne 
todas las cuestiones fundamentales de la 
estética como disciplina filosófica, tanto en su 
significado de teoría de la sensación, como el 
de teoría del arte. En este contexto, este 
artículo intenta explorar en particular la 
relación de Formaggio frente a la tradición 
alemana de la “ciencia general del arte” 
(allgemeine Kunstwissenschaft) y de la así 
llamada “historia del arte sin nombres” 
(Kunstgeschichte ohne Namen): de hecho en el 
contexto del debate estético italiano sus textos 
han contribuido de manera fundamental a 
arrojar una luz diferente sobre autores como 
Fiedler, Dessoir, Utitz, Riegl, que la primera 
recepción por parte de Benedetto Croce ya 
había colocado en una perspectiva idealista 
deformante. 

Palabras claves 

Dino Formaggio, Estética, Teoría del arte, 
Fiedler, Dessoir.  

 

Abstract: Aesthetics and science of art in 
Dino Formaggio 

Dino Formaggio’s philosophical investigations 
on the issue of the artistic technique embrace 
all the crucial questions related to aesthetics as 
a philosophical discipline, both en the sense of 
a theory of sensation and en the sense of 
a theory of art. Within this frame, this paper 
aims at exploring en particular the relationship 
of Formaggio with the German tradition of 
the “general science of art" (allgemeine 
Kunstwissenschaft) and the so-called “history 
of art with no names” (Kunstgeschichte ohne 
Namen): en the context of the Italian aesthetic 
debate his works contributed en a fundamental 
way to approach under a different and new 
perspective authors like Fiedler, Dessoir, Utitz, 
Riegl, whose first reception by Benedetto 
Croce had interpreted en a deforming idealistic 
manner. 

Keywords	
  
	
  
Dino Formaggio, Aesthetics, Art Theory, 
Fiedler, Dessoir. 

 





89  

F E B R E R O  
2 0 1 5  

 
	
  

 
 

 Raffaello ha bisogno delle mani. Estetica, tecnica e scienza dell’arte in Dino Formaggio |  Andrea Pinotti 
 

	
  

	
  

Raffaello  ha  bisogno  delle  mani.  
Estetica,  tecnica  e  scienza  dell’arte  in  Dino  Formaggio    
Prof.  Andrea  Pinotti  
Universitá  degli  Studi  di  Milano  

	
  
	
  

La riflessione filosofica di Dino Formaggio sulla questione della tecnica artistica – 
avviata fin dalla tesi di laurea Studio sul rapporto tra arte e tecnica. Saggio storico-critico 
sopra alcune correnti estetiche contemporanee (1938: relatore Antonio Banfi, controrelatore 
Adelchi Baratono), e consegnata infine al volume Fenomenologia della tecnica 
artistica (1953)1, che quella tesi rielabora, aggiorna e completa – chiama in causa tutte le 
questioni nodali dell’estetica come disciplina filosofica, sia nella sua accezione di teoria della 
sensazione, sia in quella di teoria dell’arte; ma investe anche gli ambiti adiacenti della 
psicologia, della sociologia e della storia dell’arte; non manca infine di un orizzonte di 
riflessione in senso lato politica, relativa ad ambiti di esperienza e di fare e di tecnica non 
alienati, alternativi all’«attuale società, malata di tecnicismo» e regolata da «una nuova unità 
di misura che gli scienziati hanno creato per esprimere adeguatamente la nuova potenza 
distruttiva delle macchine atomiche (la megamorte: mega-death = 1 milione di morti)» (FTA, 
7). 

Nel progetto di Formaggio, fenomenologia, in senso lato, è il tono generale della 
ricerca come esigenza di aderenza alle cose stesse (secondo il motto husserliano zurück zu den 
Sachen selbst), bisogno di concretezza («un naturalismo sdogmatizzato»: FTA, 5) contro 
posizioni aristocraticistiche e snobistiche ed estetistiche della pura contemplazione; tendenza 
oggettivistica, anti-soggettivistica e anti-psicologistica (l’obiettivo polemico di Formaggio era 
soprattutto il soggetto idealistico, l’«assoluta e astratta soggettività» (FTA, 4), mentre per la 
prima estetica fenomenologica era soprattutto certo psicologismo); metodo descrittivo (non 
essenzialistico, alla ricerca di un’individuazione dell’essenza dell’arte; né valutativo, alla 
ricerca del criterio in virtù del quale distinguere il bello dal brutto ecc.; naturalmente ciò non 
significa trascurare il tema del valore), tendenza alla scientificità2. Fenomenologia in senso 
innanzitutto husserliano, dunque3. 

Dal punto di vista della questione della tecnica, questo approccio fenomenologico va 
compreso nella prospettiva di profonda innovazione e svecchiamento propria del lavoro di 
Formaggio, va contestualizzato cioè in quel clima culturale che in Italia, negli anni Cinquanta, 
ancora molto risentiva del neo-idealismo, che trascurava, marginalizzava o negava 
dell’importanza della tecnica per il mondo dell’arte4 rendendosi così responsabile del ritardo 
con cui la cultura italiana affrontava un tema che la cultura europea (ma specialmente tedesca) 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
1 Formaggio, Dino (1953), Fenomenologia della tecnica artistica, Milano, Nuvoletti; ried. (1978) con prefazione 
di G. Scaramuzza, Parma-Lucca, Pratiche (d’ora in poi citato direttamente nel testo con la sigla FTA, seguita dal 
numero di pagina di quest’ultima ed.). 
2 Cfr. su questo punto Scaramuzza, Gabriele (1995), «Arte e scienza nel pensiero di Dino Formaggio», in Il 
canto di Seikilos. Scritti per Dino Formaggio nell’ottantesimo compleanno, Milano, Guerini, pp. 137-146. 
3 Ma Formaggio stesso avverte che «la fenomenologia della tecnica artistica come qui vien posta risponde alla 
prospettiva metodologica che non può non tener conto di Husserl anche se non intende dimenticare Hegel» 
(FTA, 4). 
4 Se ne veda la discussione, dedicata alle figure di Croce e Gentile, offerta da Formaggio in FTA, parte II: «Arte 
e tecnica nell’estetica dell’idealismo italiano», pp. 23-56. 



90  

F E B R E R O  
2 0 1 5  

 
	
  

 
 

 Raffaello ha bisogno delle mani. Estetica, tecnica e scienza dell’arte in Dino Formaggio |  Andrea Pinotti 
 

	
  

	
  

già negli anni Trenta aveva fatto oggetto di analisi approfondite: per non citare che alcuni tra i 
casi più noti, ricordiamo quello di Spengler (L’uomo e la tecnica, 1931), di Jaspers (La 
situazione spirituale del nostro tempo, 1931), di Huizinga (La crisi della civiltà, 1935), dello 
stesso Husserl (La crisi delle scienze europee, 1936), di Benjamin (L’opera d’arte nell’epoca 
della sua riproducibilità tecnica, 1935-39), di Friedrich Georg Jünger (La perfezione della 
tecnica, 1939), del suo più celebre fratello Ernst (La mobilitazione totale, 1930; Il lavoratore, 
1932). Una costellazione di problemi che sarebbe poi stata ripresa e metabolizzata dagli studi 
di antropologia filosofica di Gehlen e Plessner, e dallo Heidegger del saggio sulla Questione 
della tecnica (1953).  

Non sono, questi, tuttavia, gli autori di lingua tedesca che Formaggio, nel suo 
«tentativo condotto a fondo di disincagliare l’estetica italiana dalle secche del soggettivismo 
dogmaticamente antinaturalistico» (FTA, 7), tiene presenti per la propria elaborazione del 
concetto di tecnica. Nel contesto della cultura tedesca fra Otto- e Novecento è piuttosto 
all’ambito della Kunstwissenschaft che egli guarda – non certo per importarne acriticamente 
gli esiti e non senza fornirne una critica, come vedremo – per trarre direttive fondamentali sul 
ruolo che la tecnica riveste nel processo di produzione artistica e sullo specifico artistico 
della tecnica (cfr. in particolare il capitolo X: «Il movimento per una generale scienza 
dell’arte e la tecnica artistica»: FTA, 196-219). 

Dalle ricerche kunstwissenschaftlich Formaggio deriva per la propria riflessione sulla 
problematica della tecnica artistica importanti temi, che possiamo riassumere nei titoli relativi 
al ruolo della corporeità (Schmarsow e le estetiche psico-fisiologiche dell’Einfühlung)5, alla 
questione dei materiali e delle prassi artigianali (Semper, Grosse)6 e alla distinzione di 
estetico ed artistico (Fiedler, Dessoir, Utitz)7. Ci concentreremo qui su quest’ultimo punto, per 
la sua centralità nel discorso di Formaggio, e perché dalla possibilità di una rigorosa 
distinzione dei due ambiti discende la possibilità di circoscrivere con altrettanto rigore una 
fenomenologia della tecnica specificamente artistica. 

Fin dall’Introduzione di FTA leggiamo della necessità di «una netta distinzione di 
campo, in esperienza ed in idea, tra artisticità ed esteticità. Solo una lunga confusione, fondata 
sulla doppia identità di arte e di bello e di artisticità e di belle arti, – confusione dovuta fino a 
tempi recenti ad immatura identificazione dei due campi nella stessa coscienza filosofica e 
nell’epoca nostra al sistemismo di filosofie molto lontane dalla concreta esperienza artistica –
 ha potuto fino ad oggi condurre le ricerche estetiche a muoversi tra sintesi astrattamente 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
5 Schmarsow, August (1905), Grundbegriffe der Kunstwissenschaft, Berlin, Gebr. Mann, 1998). Per le teorie 
dell’Einfühlung si vedano le antologie: Mallgrave, Harry F., Ikonomou, Eleftherios (1994), a cura di, Empathy, 
Form and Space. Problems in German Aesthetics 1873-1893, Santa Monica (California), The Getty Center for 
the History of Art and the Humanities; Pinotti, Andrea (1997), a cura di, Estetica ed empatia, Milano, Guerini, 
1997. 
6 Grosse, Ernst (1894), Dia Anfänge der Kunst, Leipzig, Mohr; Id., Kunstwissenschaftliche Studien, Tübingen, 
Mohr, 1900; Semper, Gottfried (1860-1863), Lo stile nelle arti tecniche e tettoniche, o estetica pratica, Roma-
Bari, Laterza, 1992.  
7 Fiedler, Konrad (2006), Scritti sull’arte figurativa, Palermo, Aesthetica ed. (contiene gli importanti saggi 
«Sulla valutazione delle opere d’arte figurativa» [1876], pp. 33-68; «Sull’origine dell’attività artistica» [1887], 
pp. 69-151; «Realtà e arte» [frammenti risalenti agli anni 90 del XIX secolo], pp. 153-216); (1914), Aforismi 
sull’arte, Milano, Tea, 1994; Dessoir, Max (1906, 1923

2
), Estetica e scienza generale dell’arte, presentazione di 

D. Formaggio, Milano, Unicopli, 1986; d’ora in poi citata direttamente nel testo con la sigla ESA, seguita dal 
numero di pagina della tr. it.); Utitz, Emil (1914, 1920), Grundlegung der allgemeinen Kunstwissenschaft, 
München, Fink, 1972. 



91  

F E B R E R O  
2 0 1 5  

 
	
  

 
 

 Raffaello ha bisogno delle mani. Estetica, tecnica e scienza dell’arte in Dino Formaggio |  Andrea Pinotti 
 

	
  

	
  

definitorie e mere suggestioni psicologiche. […] L’artistico, come condizione e compimento 
ovvero come sensibilità e successo del “fare” […], si pone oggi come un campo di indagine a 
sé, interamente scindibile, come sistema di operazioni sperimentali e come metodo, 
dall’estetico come campo di commozioni o di degustazioni, al più del piacevole o bello come 
forma-valore, riguardanti un soggetto, e sia pure un soggetto in genere» (FTA, 3). 

Bisogna dunque, prosegue Formaggio, tener «ben ferma la distinzione di artisticità e 
di esteticità» (FTA, 6): «Vastissima è la gamma dei fenomeni di pura esteticità. Tutti hanno 
lampeggiamenti estetici e in tutte le sensibilità passa, come un raggio di luce, la gioia estetica 
non fosse altro che come estasi contemplativa. È lecito supporre che anche l’idiota che sta 
seduto a riscaldarsi al sole sulle vecchie pietre del suo paese abbia la sua ora estetica, la sua 
ora estatica. Al polo opposto, poi, abbiamo i silenziosi rapimenti degli esteti raffinatissimi. Il 
mandarino sensibilista, il fragile decadente, raccolgono nell’angolo del loro occhio socchiuso, 
o nel breve sorriso, ineffabili misteri estatici. Spesso, obbligati a dar ragione, a esprimersi, 
han ben poco da comunicare; hanno monotoni temi fasciati dal silenzio delle lunghe 
ruminazioni; non comunicano perché son come i petali di certi vecchi fiori appassiti: a 
scuoterli vanno in polvere. Tra questi due poli e lungo tutta la gamma intermedia 
dell’esteticità – concede Formaggio – è possibile cogliere e descrivere tutta una 
fenomenologia psicologica di interessanti fenomeni. Ma l’artisticità comincia esattamente 
dove l’esteticità finisce. Comincia con l’atto costruttivo dell’esprimere, fisico, in concreta 
lotta con le materie, comincia con la tecnica del comunicare» (FTA, 6-7; c.vo mio). 

Come è evidente dai passi citati, Formaggio ha in mente la deriva estetistica o 
estetizzante dell’estetico: commozioni, degustazioni, lampeggiamenti, estasi, rapimenti, 
misteri, ruminazioni (tanto dello snob quanto dell’idiota) sono termini che contribuiscono a 
creare una costellazione tutto sommato decadente, nel senso deteriore del termine, 
dell’estetico, identificato con la sfera del soggettivismo più esangue. Ad esso Formaggio 
contrappone l’artistico, che comincia esattamente dove finisce l’estetico. Per questa 
delimitazione Formaggio (cfr. FTA, 199 sgg.) si richiama innanzitutto a Konrad Fiedler e a 
Max Dessoir. 

Nell’opera di Fiedler «appare, certamente per la prima volta con la dovuta precisione, 
la distinzione tra estetico ed artistico, e si apre anche la polemica contro il platonismo 
estetico, che lega l’arte alle riproduzioni di un Bello ideale, e contro la stessa ripercussione 
nell’estetica moderna della baumgarteniana identificazione dell’arte con il bello» (FTA, 170). 
In Fiedler Formaggio trova inoltre una riflessione positiva sul momento tecnico: «La tecnica 
non è per il Fiedler un mezzo estrinseco all’arte ma la stessa attività creatrice e libera […] in 
cui l’essenza stessa dell’arte consiste; è l’atto di energia e di intelletto, che va oltre il puro e 
vago sentimento estetico, attravero il quale l’artista si precisa in realtà d’arte» (FTA, 171). 

Il pensiero del cosiddetto “purovisibilista”8 Fiedler (1841-1895), già discusso da 
Croce9 e introdotto in Italia da Antonio Banfi grazie alla traduzione da lui promossa degli 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
8 Sul pensiero di Fiedler si veda: Junod, Philippe (1976), Transparence et opacité. Essai sur les fondements 
théoriques de l’Art Moderne. Pour une nouvelle lecture de Konrad Fiedler, Lausanne, L’Age d’Homme; 
Scrivano, Fabrizio (1996), Lo spazio e le forme. Basi teoriche del vedere contemporaneo, Firenze, Alinea; 
Majetschak, Stephan (1997), a cura di, Auge und Hand. Konrad Fiedlers Kunsttheorie im Kontext, München, 
Fink. 



92  

F E B R E R O  
2 0 1 5  

 
	
  

 
 

 Raffaello ha bisogno delle mani. Estetica, tecnica e scienza dell’arte in Dino Formaggio |  Andrea Pinotti 
 

	
  

	
  

Aforismi sull’arte10, pone infatti decisamente sul tappeto una serie di questioni centrali per la 
riconfigurazione della disciplina estetica che vanno in direzione del progetto di Formaggio. 

Come si può agevolmente evincere dall’incisiva esposizione degli Aforismi, Fiedler 
opera una serie di decise negazioni. Innanzitutto non si deve identificare l’artistico con il 
bello: «Il proton pseudos nel campo dell’estetica e della teorica dell’arte consiste 
nell’identificazione dell’arte con la bellezza; come se l’uomo avesse bisogno dell’arte per 
farsi creare un mondo del bello; è da questo primo errore che derivano tutti gli altri equivoci. 
Sarebbe da cercare quando questo preconcetto si sia affacciato per la prima volta e dove abbia 
le sue radici. Pare che sia antichissimo ed abbia un fondamento tanto plausibile da giustificare 
il suo dominio incontrastato fin dai tempi più remoti nella sfera tutta di queste ricerche» (Af. 
n. 2).  

Quindi non si deve identificare l’estetica con la filosofia dell’arte: «Il problema 
fondamentale dell’estetica è affatto differente da quello della filosofia dell’arte. Se l’estetica 
vede nel giudizio d’arte un giudizio estetico, nell’attività artistica un produrre estetico, lo fa a 
tutto suo rischio e pericolo; ma l’indagine propriamente filosofica dell’arte deve procedere in 
piena indipendenza, ed avrà da dimostrare come, mentre l’estetica pretende che l’arte le renda 
giustizia, non rende essa stessa giustizia all’arte; e giungerà alla conclusione che la struttura 
interiore dell’arte è tale da non potersi riconoscere nell’estetica, e che ci si serve di un metodo 
del tutto errato quando si pensa di attingere alle radici dell’arte attraverso la considerazione 
estetica» (Af. n.6). Quel che Fiedler chiama «filosofia dell’arte» è assimilabile a quello che 
sarebbe diventato il concetto dessoiriano di «scienza generale dell’arte», vale a dire una teoria 
dell’arte indipendente dalle poetiche particolari. Fiedler riconosce a Kant il merito di non aver 
identificato teoria del bello e teoria dell’arte, aspetto questo della sua dottrina che i pensatori 
che vennero dopo di lui giudicarono una mancanza. Dunque, «le opere d’arte non devono 
venir giudicate sui precetti dell’estetica» (Af. n.9). 

Bisogna poi opporsi alla tirannia del bello: «Che esista una Bellezza assoluta, fissa, 
immutabile, di modo che si tratti solo di scoprirla, e compito dell’arte sia esprimerla mediante 
rappresentazione, è un avanzo del pensiero dogmatico, simile ad un frammento ancora in 
piedi di un edificio rovinato» (Af. n.25). E ancora: «Tradizionalmente bello ed arte sono 
avvinti l’un l’altro, i loro effetti vengono confusi, si ascrivono all’arte effetti che derivano 
unicamente dal bello, al bello effetti che possono essere causati solamente dall’arte» (Af. 
n.29). Fiedler non manca di polemizzare con la dicitura, «venuta in uso in tempi recenti», di 
«arti belle»: «Mentre l’impiego della parola “arte” conduce a tanta diversità di concetti, 
l’espressione “arte bella”, per indicare arte nel senso più alto, è la prima causa  della 
confusione di idee che regna in questo campo» (Af. n.61). Si nota una urgente esigenza di 
chiarezza terminologica, di una parola che dica correttamente la cosa, esigenza che, come 
vedremo, Dessoir avrebbe fatto propria. Inoltre Fiedler vuole affrancarsi da certo edonismo 
delle estetiche formalistiche che si basavano sul concetto di «forma gradevole» (che 
costituisce il medium per l’identificazione arte=bello), laddove egli, sottolineando le qualità 
puramente visive dell’oggetto artistico, parla di «forma chiara» .  

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
9 Croce, Benedetto (1902), Estetica come scienza dell’espressione e linguistica generale, Milano, Adelphi, 1990, 
pp. 531-534; Id. (1911), «La teoria dell’arte come pura visibilità», in Id., Storia dell’estetica per saggi, Bari, 
Laterza, 1967, pp. 259-272. 
10 L’importante scritto di Banfi si può ora leggere anche con il titolo «Introduzione a Fiedler», in Id. (1988), Vita 
dell’arte. Scritti di estetica e di filosofia dell’arte, Reggio Emilia, Istituto A. Banfi, 1988, pp. 341-376. 



93  

F E B R E R O  
2 0 1 5  

 
	
  

 
 

 Raffaello ha bisogno delle mani. Estetica, tecnica e scienza dell’arte in Dino Formaggio |  Andrea Pinotti 
 

	
  

	
  

Va infine esclusa la concezione dell’arte come imitazione della natura: Come il 
linguaggio non è mera traduzione di pensieri per così dire già pronti, così l’arte non è mimesi 
di una natura già data, che si tratterebbe solo di rendere nella rappresentazione figurativa, 
visibile. L’arte è natura, poiché esprime la natura come visibilità, ma non è imitazione della 
natura. L’arte, per dirla con Klee11, non imita il visibile, ma rende visibile. L’artista – afferma 
Fiedler – «in tanto è artista in quanto ha nell’arte il mezzo di esprimere cose tali che solo 
attraverso l’arte possono giungere all’espressione» (Af. n.17)12. È la teoria humboldtiana del 
linguaggio non come érgon (opera), ma come enérgheia (attività), ad essere qui rivitalizzata 
ed estesa al fare artistico (cfr. gli Aff. nn. 104-105-106). 

Riagganciandosi al criticismo kantiano, e all’idea di una costituzione soggettivo-
trascendentale (formale) della realtà, Fiedler sottolinea la produttività del vedere artistico (si 
ricordi il già citato accento posto da Formaggio sull’«atto costruttivo dell’esprimere»: FTA, 
7): non esiste realtà al di fuori di quella percettiva e rappresentativa; non c’è quindi un mondo 
reale «là fuori», che l’artista poi dovrebbe «copiare» sulla sua tela. Arte e realtà in Fiedler 
coincidono, nel senso che l’arte (figurativa) è una modalità di conoscenza della realtà nel suo 
aspetto visibile: l’arte – dice Fiedler – «è linguaggio al servizio della conoscenza» (Af. n.36). 

Da queste posizioni di Fiedler, che abbiamo riportato nell’esposizione icastica che ne 
danno gli aforismi (pubblicati postumi nel 1914), ma che erano già state avanzate nei suoi 
lavori risalenti agli anni Settanta-Ottanta dell’Ottocento, avrebbe preso le mosse, non tuttavia 
senza riserve13, Max Dessoir (1867-1947) – frequentato a Berlino dal maestro di Formaggio, 
Banfi –, fondatore nel 1906 della rivista Ästhetik und allgemeine Kunstwissenschaft e autore 
sempre nello stesso anno dell’omonima opera che per prima sistematizza la distinzione di 
artistico ed estetico. Notevole estetologo e “operatore culturale” (nel 1913 promosse a Berlino 
il I Congresso internazionale di Estetica), Dessoir condivide con Fiedler molte posizioni, a 
partire dall’ultima menzionata, cioè dalla critica alla concezione mimetica dell’arte: «Si può 
considerare una cosa certa che l’arte non ripete mai il dato» (ESA, 160), anche se «la 
lontananza dalla natura non è ancora, di per sé, valore» (ESA, 251). D’altra parte, le opere 
d’arte sono, per così dire, cose di questo mondo, si presentano a noi come oggetti, che 
reclamano una risposta. Ma il modo tradizionale di corrispondere alle rivendicazioni delle 
opere, quello estetico, è per Dessoir irrimediabilmente compromesso a causa di radicati 
pregiudizi e gravi equivoci, che producono una confusione nel linguaggio e nel metodo, e che 
mescolano tra loro campi diversi.  

Vanno dunque operate le seguenti precisazioni di campo fra artistico, estetico e bello. 
«I contemporanei – scrive Dessoir – cominciano a dubitare che effettivamente il bello, 
l’estetico e l’arte stiano fra di loro in una relazione che si può quasi definire unità di essenza» 
(ESA, 51). E ancora: «La sfera dell’estetico è più vasta di quella dell’artistico. […] Con ciò 
	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
11 Klee, Paul (1920), «Confessione creatrice», in C. Fontana (a cura di), Preistoria del visibile. Paul Klee, 
Milano, Silvana Ed., 1996, p. 23. Su Klee si veda: Formaggio, Dino (1991), «La genesi dei mondi possibili in 
Paul Klee», in Id., I giorni dell’arte, Milano, Franco Angeli, pp. 95-101. 
12 «L’arte non ha nulla a che fare con figure che troverebbe prima e indipendentemente dalla propria attività; 
inizio e fine della sua attività, piuttosto, consistono nella creazione di figure che acquistano esistenza soltanto 
grazie a essa. Ciò che l’arte crea non è un secondo mondo a fianco di un altro che esisterebbe comunque senza di 
essa, ma con e per la coscienza artistica essa produce il mondo per la prima volta» (Fiedler, «Sulla valutazione 
delle opere d’arte figurativa», cit., p. 56). 
13 Si veda il riferimento agli impedimenti procurati a Fiedler dal suo «positivismo» (ESA, 236). Cfr. anche 
Dessoir, Max (1914), recensione di Konrad Fiedlers Schriften über Kunst, Zeitschrift für Ästhetik und 
allgemeine Kunstwissenschaft, n° 9, 1914, p. 568. 



94  

F E B R E R O  
2 0 1 5  

 
	
  

 
 

 Raffaello ha bisogno delle mani. Estetica, tecnica e scienza dell’arte in Dino Formaggio |  Andrea Pinotti 
 

	
  

	
  

non si afferma che l’ambito dell’arte sia un settore angusto. Al contrario: l’estetico non 
esaurisce il contenuto e il fine di quel campo del creare umano che chiamiamo sinteticamente 
“l’arte”» (ESA, 52-53). 

Innanzitutto, dunque, il bello non coincide con l’estetico, l’estetico è più ampio del 
bello. Infatti nel campo dell’estetico possiamo individuare almeno le seguenti coppie di 
categorie estetiche, di concetti cioè che esprimono delle valutazioni estetiche: bello/brutto,  
carino/sublime, comico/tragico (cfr. ESA, 143-158). L’estetico si profila per Dessoir allora 
come quell’insieme oggettivo di tratti che sono disponibili ad un apprezzamento estetico. Si 
comprende così come io possa avere un piacere o godimento estetico anche di cose non belle, 
poiché il bello non è che una possibilità dell’estetico, anche se Dessoir ammette che è quella 
par excellence, meno compromessa con elementi extraestetici: «Il bello si dilata quasi 
irresistibilmente fino al concetto dell’estetico, in quanto fra tutte le categorie è quella che ha 
meno a che fare con il senso reale delle cose; con altrettanta forza tale concetto tende all’unità 
con l’arte, perché possiede in sommo grado la necessità sentimentalmente intuitiva, la forma 
riccamente e armoniosamente compiuta» (ESA, 146). 

Ora, l’estetico come insieme delle esperienze descrivibili da quelle categorie o 
Grundgestaltungen non esaurisce l’artistico. Se l’estetico è ciò che è disponibile ad un 
apprezzamento secondo quelle categorie, queste non riguardano solo l’arte, ma coinvolgono 
l’esistenza tutta, così che «l’estetica si fa scienza di tipi della visione del mondo e della vita» 
(ESA, 143). Ma, da parte sua, l’arte non si limita a offrire occasioni di esperienza estetica, 
cioè di fruizione sensibile, di godimento di situazioni che possono ingenerare sentimenti di 
piacere o dispiacere; questa è solo una delle funzioni che caratterizzano l’arte, fra le quali 
vanno menzionate almeno quella spirituale, sociale, etica (cfr. ESA, cap. X). 

Se poi, in particolare, il bello artistico non esaurisce il bello in generale (pensiamo ad 
esempio al bello di natura), non esclude cioè altre modalità della bellezza, d’altra parte non 
tutto l’artistico è bello: non tutte le arti, non tutti gli stili, possono essere compresi tramite la 
categoria di bellezza. Anzi, alcune manifestazioni artistiche, come il gotico di cui di lì a 
qualche anno avrebbe trattato Worringer14, non hanno proprio nulla a che vedere con il bello. 
Resta vero, per Dessoir come per Worringer, che alcune opere d’arte, come quelle classiche, 
sembrano avere con il bello un rapporto preferenziale: l’arte classica è l’arte bella per 
antonomasia. 

Formaggio riconnette la posizione dessoiriana (e fiedleriana) di critica 
dell’identificazione di bello e artistico alle vicende delle avanguardie artistiche ai primi del 
Novecento: «Quel che questi teorici avevano sott’occhio era il grande rivolgimento tedesco 
operato dall’espressionismo e dall’astrattismo. Non per nulla il Dessoir dovrà subire lo stesso 
ostracismo che quei movimenti subirono con l’avvento di Hitler al potere. La 
Kunstwissenschaft sorge evidentemente sposando la causa di quei movimenti. […] Ondate di 
arte “primitiva” e barbarica scavalcano le forme belle e le travolgono. Il “bello” non basta più 
in nessun modo per la comprensione dei nuovi modi artistici» (FTA, 204). Va tuttavia 
ricordato, come si può evincere dal § 4 «Die malerische Bildkunst» del capitolo IX dedicato a 
«Raumkunst und Bildkunst» della sua Ästhetik, che Dessoir personalmente non si entusiasmò 
	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
14  «Il Gotico non ha nulla a che fare con la bellezza»; piuttosto con il sublime, dal momento che 
l’ornamentazione gotica che si moltiplica all’infinito è caratterizzata da Worringer nei termini di una «sublime 
isteria» (Worringer, Wilhelm (1911), I problemi formali del gotico, Venezia, Cluva, 1985, rispettivamente alle 
pp. 14 e 54). 



95  

F E B R E R O  
2 0 1 5  

 
	
  

 
 

 Raffaello ha bisogno delle mani. Estetica, tecnica e scienza dell’arte in Dino Formaggio |  Andrea Pinotti 
 

	
  

	
  

affatto per le nuove esperienze artistiche, di cui rileva o la caduta in un platonismo 
essenzialistico (cubismo) o, all’estremo opposto, l’irrazionalismo dell’esperienza vissuta 
(espressionismo).  

Se dunque lo Zeitgeist congiungeva Dessoir alle vicende artistiche 
primonovecentesche più che non i suoi gusti personali in fatto di arte, è piuttosto alle 
trasformazioni occorse nell’ambito della storiografia artistica di lingua tedesca a cavallo tra 
Otto e Novecento – in primis a Heinrich Wölfflin e ad Alois Riegl – che bisogna guardare per 
comprendere il terreno storico-teorico sul quale ha potuto innestarsi la allgemeine 
Kunstwissenschaft. A questo nesso Formaggio avrebbe dedicato l’articolo-recensione del 
1957 «Giudizio storico e teoria dell’arte nella scuola viennese»15 e, più analiticamente, 
l’importante saggio del 1958 «Max Dessoir e il problema di una “scienza dell’arte”»16. 

Con opere quali Rinascimento e barocco 17  di Wölfflin e Industria artistica 
tardoromana18 di Riegl si guadagnano alla dignità della considerazione storiografica anche 
epoche ritenute tradizionalmente “brutte” dall’estetica classicistica e quindi “decadenti” 
rispetto ai canoni della Grecia classica e del Rinascimento italiano. Questa apertura avrebbe 
successivamente contribuito a creare lo spazio per il recupero novecentesco della primitività e 
delle arti “altre”, esotiche nel tempo e nello spazio. 

Ma, ed è quel che più ci interessa qui, in tali ricerche storiografiche, dedicate 
all’enucleazione delle caratteristiche fondamentali degli stili artistici e delle leggi che ne 
regolano l’evoluzione, sono all’opera delle categorie estetiche nel senso originario di 
estesiche, della sensibilità, che descrivono la correlazione fra mondo e corpo proprio, così 
come si configura nell’esperienza dello spazio – naturale e figurativo. Come sottolinea 
Formaggio già nella Fenomenologia, «la filosofia può già configurare, specialmente per 
merito di studi sorti dalla diretta osservazione storica dell’arte – come avviene per Alois 
Riegl, per W. Worringer, o anche dallo studio di movimenti di cultura come in Spengler o in 
Frobenius –, una coscienza critica del problema della visione spaziale» (FTA, 154)19 

Nonostante questi autori affrontino epoche e stili artistici molto eterogenei, essi fanno 
ricorso ai medesimi apparati categoriali, polarizzati in coppie oppositive (lineare-pittorico in 
Wölfflin; visione vicina-visione lontana in Riegl, entrambe riconducibili al binomio tattile-
ottico20). Tali coppie pongono gli estremi puri entro i quali, in un graduarsi continuo, si 
concretizzano le varie possibilità di relazioni dei soggetti (anzi, delle anonime comunità 
umane – siamo nel campo della “storia dell’arte senza nomi”) con il mondo sensibile in 
generale. Tali possibilità riguardano dunque la corporeità vivente che abita il mondo, 
toccandolo (sia pure con l’occhio), vedendolo e muovendosi cinesteticamente in esso. 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
15 In aut aut, n° 38, 1957, pp. 151-161; poi raccolto con il titolo «Giudizio storico e Storia dell’arte» in 
Formaggio, Dino (1962) L’idea di artisticità, Milano, Ceschina. 
16 In Rivista di Estetica, n° 2, 1958, pp. 229-260; poi raccolto con il titolo «Max Dessoir e il problema di una 
“scienza generale dell’arte”», in Formaggio, Dino (1962), Studi di estetica, Milano, Renon; anche in Id. (1991), 
Problemi di estetica, Palermo, Aesthetica; Id. (1996), Filosofi dell’arte del Novecento, Milano, Guerini. 
17 Wölfflin, Heinrich (1888), Rinascimento e barocco, Firenze, Vallecchi, 1988. 
18 Riegl, Alois (1901), Industria artistica tardoromana, Sansoni, Firenze 1953. 
19 Per un esame di questo problema in questi e in altri autori ad essi vicini cfr. Pinotti, Andrea (1998), Il corpo 
dello stile. Storia dell’arte come storia dell’estetica a partire da Semper, Riegl, Wölfflin, Milano, Mimesis, 2001. 
20 Tanto Wölfflin quanto Riegl desumono la coppia tattile-ottico dalla percettologia di Hildebrand, Adolf von 
(1893), Il problema della forma nell’arte figurativa, Palermo, Aesthetica ed., 2001. 



96  

F E B R E R O  
2 0 1 5  

 
	
  

 
 

 Raffaello ha bisogno delle mani. Estetica, tecnica e scienza dell’arte in Dino Formaggio |  Andrea Pinotti 
 

	
  

	
  

L’individuazione del radicamento corporeo delle categorie estesiche che permettono di 
descrivere gli stili artistici solleva il problema del rapporto tra percezione naturale e 
rappresentazione artistica: pur con non poche ambiguità e tentennamenti, Riegl e Wölfflin 
sembrano alludere all’ipotesi che si dia storicità non solo, come è ovvio, delle modalità di 
raffigurazione artistica, ma anche, e in modo ben più fondamentale, della percezione 
cosiddetta “naturale”, e che questi due ambiti storici siano non deterministicamente e 
causalmente connessi, ma almeno correlati. Questa ipotesi – rifiutata decisamente dal 
neokantiano Panofsky e invece accolta e radicalizzata da Benjamin, entrambi loro allievi su 
questo punto contrapposti – investe il piano del trascendentale, nella misura in cui riguarda le 
condizioni di possibilità. dell’esperienza estetica; è un trascendentale evidentemente 
storicizzato e materializzato rispetto a quello puro kantiano: non si dà più uno spazio 
universale, ma tante forme dello spazio quanti sono gli stili percettivi che le raffigurano. 

È in questa prospettiva trascendentale e di correlazione fra artistico ed estesico che si 
deve leggere quanto Wölfflin scrive ne L’arte classica: «Sarebbe naturale che ogni 
monografia storico-artistica contenesse al contempo un pezzo di estetica»21. Quel che qui si 
intende è che la considerazione estetica nel senso di estesica dell’opera d’arte è 
imprescindibile nel momento in cui nell’opera si dà a vedere un momento correlativo tra la 
sfera della raffigurazione artistica e la sfera della percezione sensoriale. 

Ritradotto nei termini di Dessoir, questo problema suonerebbe all’incirca così: la 
considerazione dell’opera d’arte, in quanto cosa fra le cose, oggetto sensibile, non può 
totalmente e nettamente andare disgiunta dall’estetica in quanto dottrina della conoscenza 
sensibile22, delle strutture oggettive delle cose sensibili e degli atteggiamenti soggettivi che a 
tali strutture si correlano e corrispondono. Ma questo non può non condurre alla seguente 
conclusione: «L’estetica e la scienza sistematica dell’arte non si possono distinguere 
completamente» (ESA, 160). 

Nel saggio del 1958 dedicato a Dessoir, Formaggio – pur affermando che «quello che 
oggi si può recuperare del Dessoir sul terreno di una possibile scienza dell’arte non è 
moltissimo»23 – continua a ritenere «la distinzione, metodologicamente essenziale e feconda, 
tra l’esteticità e l’artisticità» come «la chiave di volta»24 del progetto di Dessoir, che era (per 
il suo autore) e rimane (per Formaggio) «un grande compito a venire»25. Ma ora, più che di 
una delimitazione netta di cui sosteneva l’esigenza nella Fenomenologia, preferisce parlare di 
una «distinzione relazionata di campo tra l’estetico e l’artistico»26. Il percorso condotto nel 
saggio attraverso quella fase di preparazione della allgemeine Kunstwissenschaft che abbiamo 
visto rappresentata dalla “storia dell’arte senza nomi” di Riegl e Wölfflin permette a 
Formaggio di affiancare – nella sua interpretazione di Dessoir e di conseguenza nella sua 
assunzione della problematica del rapporto di estetico ed artistico – l’accezione estesica 
dell’estetico all’accezione estetistica, che era dominante, anche per motivi polemici e anti-
ideologico-dogmatici, nella Fenomenologia della tecnica artistica.  Se nell’introduzione a 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
21 Wölfflin, Henirich (1899), Die klassische Kunst, Basel, Schwabe, 1948, pp. 5-6.  
22 Si veda anche Fiedler a tal riguardo: «Che per estetica si intenda la scienza della conoscenza sensibile, si può 
ammetterlo, ma che come oggetto finale di questa conoscenza sensibile si pongano il bello e il brutto, questo è 
sbagliato» (Af. n.7).  
23 Cito da Formaggio, Filosofi dell’arte del Novecento, cit., p. 91. 
24 Ivi, p. 92. 
25 Ivi, p. 97. 
26 Ivi, p. 100 (c.vo mio). 



97  

F E B R E R O  
2 0 1 5  

 
	
  

 
 

 Raffaello ha bisogno delle mani. Estetica, tecnica e scienza dell’arte in Dino Formaggio |  Andrea Pinotti 
 

	
  

	
  

FTA, in polemica contro le estetiche estatiche, eravamo stati posti di fronte alla necessità di 
«una netta distinzione di campo, in esperienza ed in idea, tra artisticità ed esteticità», e alla 
convinzione secondo cui ciascun campo fosse «interamente scindibile» dall’altro» (FTA, 3), 
la formula della «distinzione relazionata» che troviamo nel saggio su Dessoir recupera, 
proprio in base al primato dell’estetico come estesico (primato condiviso anche, come è noto, 
dalla fenomenologia husserliana, e che Formaggio poteva reperire altresì nella riflessione del 
suo maestro Baratono sul «mondo sensibile»27), la possibilità di una diversificazione degli 
ambiti pur nella loro correlazione fondata sulle strutture sensibili dell’opera – proprio quelle 
con le quali si confronta, come in più punti evidenzia Formaggio in questi e in altri successivi 
suoi studi, il Leib dell’artista, la sua corporeità vivente. 

È quella corporeità che peraltro Formaggio non si limitava a teorizzare, ma praticava 
in prima persona nell’esperienza personale del gesto artistico, di pittore e di scultore28, che lo 
rendeva particolarmente sensibile al momento fattivo dell’artistico29.  

   

Vi è una incisione di Marcantonio Raimondi che ritrae Raffaello avvolto nel suo 
mantello, senza che gli si possano vedere le mani. Forse Lessing l’ebbe davanti agli occhi 
quando, nell’Emilia Galotti (1772), volle mettere in bocca al pittore Conti la fatale domanda: 
«Raffaello non sarebbe forse stato comunque il più grande genio pittorico anche se fosse 
sfortunatamente venuto al mondo senza mani?»30. Le conseguenze che si potevano trarre da 
questa arrischiata domanda, che si intendeva come retorica, non mancarono di critici anche 
caustici: Nietzsche, per non fare che un nome, ironizzava sui molti geni senza mani in 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
27 Cfr. Baratono, Adelchi (1934) Il mondo sensibile, Messina, Principato. Si veda anche la «Prefazione» di 
Formaggio alla riedizione di Baratono, Adelchi (1945), Arte e poesia, Milano, Bompiani, 1966. 
28 «Bisogna anche dire che in questo interrogatorio, l’interrogante, per una sua pratica concreta e diretta sia delle 
tecniche della pittura e della scultura, sia della critica militante delle arti cosiddette figurative, si rendeva 
benissimo conto dei pericoli più che dei vantaggi derivanti da tale sua posizione per l’attrazione e l’influenza 
che, in qualche modo, tale pratica poteva esercitare sull’ago di direzione della ricerca» (FTA, 4). 
29 Il centro della riflessione di Formaggio è «più nel momento fattivo dell’esperienza artistica, che non in quello 
dell’opera già fatta o in quello fruitivo» (Scaramuzza, «Prefazione», in FTA, XVI). 
30 Lessing, Gotthold (1772), Emilia Galotti, Torino, Einaudi, 2012, atto I, scena IV, p. 10. Su questo topos cfr. 
Bloemacher, Anne (2011), «Raphael’s Hands», Predella, n° 29 (disponibile on line sul sito 
http://www.predella.it/). 

Marcantonio Raimondi 
Ritratto di Raffaello 
(c. 1520)  
 
Stampe bolognesi di Marc’Antonio Raimondi 
intagliatore, Bologna, Pinacoteca Nazionale, 
Gabinetto Disegni e Stampe 
 
http://www.aperto.gdspinacotecabo.it/?q=node/1137  



98  

F E B R E R O  
2 0 1 5  

 
	
  

 
 

 Raffaello ha bisogno delle mani. Estetica, tecnica e scienza dell’arte in Dino Formaggio |  Andrea Pinotti 
 

	
  

	
  

circolazione, ed esigeva per contro almeno 500 mani «per tiranneggiare il “kairos”, “il 
momento giusto”, – per acciuffare il caso!»31. 

Ma nella sua Estetica Benedetto Croce aveva sentenziato nel capitolo I: «Una 
Madonna di Raffaello, si crede, avrebbe potuta immaginarla chiunque; ma Raffaello è stato 
Raffaello per l’abilità meccanica di averla fissata sulla tela. Niente di più falso»32. E nel 
capitolo XV aveva relegato il momento tecnico all’«attività pratica dell’estrinsecazione», 
ribadendo quanto già sostenuto fin dal 1900, anno delle Tesi fondamentali di un’Estetica 
come scienza dell’espressione e linguistica generale: «Un’invasione del pratico nel teoretico 
è anche il concetto dei mezzi d’espressione, o della tecnica artistica […]. Ma l’espressione 
non ha mezzi: essa vede qualcosa, non vuole un fine»33. 

  

Contro l’idea di una concezione o concepimento dell’opera d’arte amediatici, 
detecnicizzati e decorporeizzati, Fiedler aveva già precisato che «l’arte comincia soltanto 
quando cessa l’intuizione»34. La raffigurazione è gesto, processo motorio che configura per 
l’occhio un prodotto che l’occhio stesso non potrebbe fare da sé (né tantomeno lo potrebbe lo 
“spirito”): un prodotto che è costituito sviluppando una rappresentazione visiva, rendendo 
visibile qualcosa che prima non esisteva, e che inizia esattamente a essere là dove cessa la 
visione, nel punto cioè in cui l’occhio passa il testimone alla mano.  

Dessoir e Utitz avrebbero proseguito questo pensiero. Non è certamente un caso, a tal 
proposito, che fra le varie citazioni da questi autori due passi trascelti da Formaggio, e 
riportati a poca distanza l’uno dall’altro, ribadiscano proprio il rigetto del topos lessinghiano 
del “Raffaello senza mani”. Sentiamo la voce di Dessoir: «Alla vecchia opinione che gli 
artisti creino per un’illuminazione – come se essi trovassero in se stessi improvvisamente 
l’opera compiuta per un atto quasi di grazia divina – si collega l’idea che ha trovato nella 
frase di Lessing la sua espressione più rilevante “Raffaello senza mani”. Secondo tale 
deplorevole dogma estetico in questo quadro interno ottenuto senza azione è contenuta la vera 
opera d’arte» (cit. in FTA, 201). E ora quella di Utitz: «Ciò che l’artista esperimenta nel suo 
	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
31 Nietzsche, Friedrich (1886), Al di là del bene e del male, Milano, Adelphi, 1986, § 274, p. 196. 
32 Croce, Benedetto, Estetica, cit., p. 13.  
33  Croce, Benedetto (1900), Tesi fondamentali di un’Estetica come scienza dell’espressione e linguistica 
generale, Napoli, Bibliopolis, 2002, p. 22. 
34 Fiedler, «Sull’origine dell’attività artistica», cit., p. 114. 

Dino Formaggio al lavoro de Lo 
Scriba, ottobre 1992; fotografia 
riprodotta nel catalogo L’arte. Il senso 
di una vita. Disegni – acquerelli – oli – 
sculture, a c. di S. Giorato, mostra al 
MAC di Teolo, 20 settembre-20 
novembre 2014, Crocetta del Montello, 
Antiga Edizioni, 2014, p. 12. 



99  

F E B R E R O  
2 0 1 5  

 
	
  

 
 

 Raffaello ha bisogno delle mani. Estetica, tecnica e scienza dell’arte in Dino Formaggio |  Andrea Pinotti 
 

	
  

	
  

materiale è già un’esperienza in se stessa, di modo che il passaggio dall’esperienza 
all’organizzazione di parole o colori è una via e non un balzo. Questa forma di esperienza si 
chiarisce per mezzo del continuo, incessante lavorio sul materiale, per mezzo dell’ininterrotto 
esercizio a trattarlo. A buon diritto perciò molti studiosi hanno ripudiata la sentenza di 
Lessing, che Raffaello avrebbe potuto essere il più grande genio pittorico anche se fosse nato 
senza le mani» (cit. in FTA, 212). 

Dino Formaggio, che aveva mani possenti e che non temeva di metterle «in pasta»35, 
ha abbracciato questo ripudio nella teoria estetica e nella pratica artistica in cui quella teoria si 
prolungava e si inverava, come il suo corpo si prolungava nelle protesi strumentali: «Se lascio 
la macchina da scrivere per l’officina – confessava in una nota autobiografica – è perché là mi 
chiamano strumenti di più palpabili amorosi possessi del vivente: carezzare di lime, abbracci 
di pinze e di morse e morsetti, fiamme esaltanti di saldatrici, musiche di incudine e di martelli, 
lastre (il rame rutilanti di luce solare, ritagli residuali delle messe in opera di nuove grondaie, 
che ora attendono la loro rinascita metamorfica dalle mani pensanti, per uscire in nuove forme 
di foglie, fiori, pastori picassiani, mitiche figure danzanti ed altre diavolerie»36. Gli objets 
trouvés, i residui delle lavorazioni altrui che tanto amava, non venivano mai assunti come tali, 
ma sempre metabolizzati in nuove forme e nuove configurazioni; gli era profondamente 
estraneo il ready-made duchampiano, che in fondo potrebbe ben ritenersi il perfetto 
compimento contemporaneo dell’idea del Raffaello monco (la mano dell’artista serve ormai 
solo per firmare l’oggetto seriale, investendolo dell’autorialità geniale). Assai significativo è 
il fatto che gli piacesse non solo fare le proprie opere, ma anche rifare quelle altrui (è il caso 
dello Scriba del Louvre sopra citato): una nobile prassi da copista dell’arte, attraverso la quale 
si disponeva a comprendere in profondità la materia formata, ad afferrarla nel senso più 
manuale del termine (come manuale è il capio del conceptum, il greifen del Begriff) 
ripercorrendone col proprio corpo i gesti necessari a quella singolare configurazione. 

Appartiene in pieno a tale costellazione “formatrice” – nella reciprocità del formare e 
del venire al contempo formato – la sua stessa vita di insegnante: alle scuole elementari, al 
liceo, all’università. Una bella fotografia ritrae il ventenne Dino Formaggio, giovane maestro 
di scuola elementare («una scuola che mi ha fatto scuola»37), nel paesino di Motta Visconti. In 
primo piano campeggia la sua mano destra, che sostiene espressivamente il discorso didattico 
e dà forma e corpo all’insegnamento. 

 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
35 Cfr. Neri, Guido Davide, «Dino Formaggio uomo d’arte», in Il canto di Seikilos, cit., pp. 131-133, qui p. 132. 
36 Formaggio, Dino (1997), «Minima personalia», Belfagor, 30 novembre, pp. 8-9. 
37 Formaggio, Dino (2993), «Storia di un uomo in cammino col suo carro. Una autobiografia di Dino 
Formaggio», in Id., Riflessioni strada facendo. Un cammino verso il sociale, Milano, Mimesis, p. 20.  

Dino Formaggio maestro alla scuola elementare di Motta 
Visconti, anno scolastico 1933-34; fotografia riprodotta 
nel catalogo L’arte. Il senso di una vita. Disegni – 
acquerelli – oli – sculture, a c. di S. Giorato, mostra al 
MAC di Teolo, 20 settembre-20 novembre 2014, 
Crocetta del Montello, Antiga Edizioni, 2014, p. 32. 



100  

F E B R E R O  
2 0 1 5  

 
	
  

 
 

 Raffaello ha bisogno delle mani. Estetica, tecnica e scienza dell’arte in Dino Formaggio |  Andrea Pinotti 
 

	
  

	
  

«Forma: formare giovani teste, formare vite, formare arte, formare legni, ferri, pietre, case, 
tavoli, librerie, grate per le finestre proprie, cancelletti e sculture in ferro battuto, far nascere 
figure da tele e colori. Bene: questo è quello che ho sempre fatto»38. 

 

Bibliografia: 

A.A.V.V. (1995), «Arte y scienza nel pensiero di Dino Formaggio», en Il canto de Seikilos. 
Scritti per Dino Formaggio nell’ottantesismo compleanno, Milano, Guerini, pp. 137-146. 

Banfi, Antonio, (1988), Vita dell’arte. Scritti di estetica e di filosofia dell’arte, Reggio 
Emilia, Istituto A. Banfi; trad. esp. (1987) Filosofía del arte, Barcelona, Península. 

Baratono, Adelchi  

- (1934) Il mondo sensibile, Messina, Principato.  

- (1966), Arte e poesia, Milano, Bompiani, 1966. 

Bloemacher, Anne (2011), «Raphael’s Hands», Predella, n° 29 (on line sul sito 
http://www.predella.it/). 

Croce, Benedetto  

-  (1967), Storia de la estética para saggi, Bari, Laterza. 

- (1990), Estética como ciencia de la espressione y linguistica generale, Milán, Adelphi,  pp. 
531-534  

- (2002), Tesi fondamentali di un’Estetica come scienza dell'espressione e linguistica 
generale, Napoli, Bibliopolis. 

Dessoir, Max  

- (1986), Estetica e scienza generale dell’arte, presentación de D. Formaggio, Milano, 
Unicopli.  

- (1914), rassegna di Konrad Fiedlers Schriften über Kunst, Zeitschrift für Ästhetik und 
allgemeine Kunstwissenschaft, n° 9. 

Fiedler, Konrad (2006), Scritti sull’arte figurativa, Palermo, Aesthetica ed.  

Formaggio, Dino  

- (1953), Fenomenología della técnica artística, Milano, Nuvoletti; ried. (1978) con 
prefazione di G. Scaramuzza, Parma-Lucca, Pratiche.  

- (1962), Studi di estetica, Milano, Renon. 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
38 Ivi, p. 17. 



101  

F E B R E R O  
2 0 1 5  

 
	
  

 
 

 Raffaello ha bisogno delle mani. Estetica, tecnica e scienza dell’arte in Dino Formaggio |  Andrea Pinotti 
 

	
  

	
  

- (1962) L’idea di artisticità, Milano, Ceschina. 

- (1991), I giorni dell'arte, Milano, Franco Angeli. 

- (1991), Problemi di estetica, Palermo, Aesthetica. 

- (1996), Filosofi dell'arte del Novecento, Milano, Guerini. 

- (1997), «Minima personalia», Belfagor, 30 de noviembre. 

- (1993), Riflessioni strada facendo. Un cammino verso il sociale, Milano, Mimesis.  

Fontana, C., a cura di (1996), Preistoria del visibile. Paul Klee, Milano, Silvana Ed..  

Giorato, S., a cura di (2014) L’arte. Il senso de una vita. Disegni – acquerelli – oli – sculture, 
mostra al MAC di Teolo, 20 settembre-20 novembre 2014, Crocetta del Montello, Antiga 
Edizioni, 2014. 

Grosse, Ernst  

- (1894), Die Anfänge der Kunst, Leipzig, Mohr;  

- (1900), Kunstwissenschaftliche Studien, Tübingen, Mohr.  

Hildebrand, Adolf von (2001), Il problema della forma nell’arte figurativa, Palermo, 
Aesthetica ed. 

Junod, Philippe (1976), Transparence et opacité. Essai sur les fondements théoriques de l’Art 
Moderne. Pour une nouvelle lecture de Konrad Fiedler, Lausanne, L’Age d’Homme;  

Lessing, Gotthold (2012), Emilia Galotti, Torino, Einaudi.  

Majetschak, Stephan (1997), edit., Auge und Hand. Konrad Fiedlers Kunsttheorie im Kontext, 
München, Fink. 

Mallgrave, Harry F., Ikonomou, Eleftherios (1994), edits., Empathy, Form and Space. 
Problems en German Aesthetics 1873-1893, Santa Monica (California), The Getty Center for 
the History of Art and the Humanities;  

Nietzsche, Friedrich (1986), Al di là del bene e del male, Milano, Adelphi. 

Pinotti, Andrea  

-  (1997), a cura di, Estetica ed empatia, Milán, Guerini. 

- (2001), Il corpo dello stile. Storia dell'arte come storia dell'estetica a partire da Semper, 
Riegl, Wölfflin, Milano, Mimesis. 

Riegl, Alois (1953), Industria artistica tardoromana, Sansoni, Firenze. 

 



102  

F E B R E R O  
2 0 1 5  

 
	
  

 
 

 Raffaello ha bisogno delle mani. Estetica, tecnica e scienza dell’arte in Dino Formaggio |  Andrea Pinotti 
 

	
  

	
  

Schmarsow, August (1905), Grundbegriffe der Kunstwissenschaft, Berlin, Gebr. Mann, 
1998). para las teorías de la Einfühlung  

Scrivano, Fabrizio (1996), Lo spazio y le forme. Basi teoriche del vedere contemporaneo, 
Firenze, Alinea;  

Semper, Gottfried (1992), Lo stile nelle arti tecniche y tettoniche, o estética pratica, Roma-
Bari, Laterza.  

Utitz, Emil (1972), Grundlegung der allgemeinen Kunstwissenschaft, München, Fink. 

Wölfflin, Heinrich  

- (1988), Rinascimento e barocco, Firenze, Vallecchi. 

- (1948), Die klassische Kunst, Basel, Schwabe.  

Worringer, Wilhelm (1985), I problemi formali del gotico, Venecia, Cluva. 

 



103  

F E B R E R O  
2 0 1 5  

 
	
  

 
 

 Raffaello necesita sus manos. Estética, técnica y ciencia del arte en Dino Formaggio |  Andrea Pinotti 
 

	
  

	
  

Raffaello  necesita  sus  manos.  
Estética,  técnica  y  ciencia  del  arte  en  Dino  Formaggio    
Prof.  Andrea  Pinotti  
Universitá  degli  Studi  di  Milano  
 

 
La reflexión filosófica de Dino Formaggio sobre la cuestión de la técnica artística – 

iniciada ya desde su tesis de licenciatura Studio sul rapporto tra arte e tecnica. Saggio 
storico-critico sopra alcune correnti estetiche contemporanee (1938: tutor Antonio Banfi, 
examinador Adelchi Baratono), y entregada finalmente en el volumen Fenomenologia della 
tecnica artistica (1953)1, que reelabora, actualiza y completa aquella tesis– reúne todas las 
cuestiones centrales de la estética como disciplina filosófica, tanto en su significado de teoría 
de la sensación como en aquel de teoría del arte; pero también implica los ámbitos conectados 
de la psicología, de la sociología y de la historia del arte; finalmente, no falta un horizonte de 
reflexión, en sentido amplio, político, relativo a los ámbitos de la experiencia y del hacer, así 
como de la técnica no alienados, alternativos a la «sociedad actual, enferma de tecnicismo» y 
regulada por «una nueva unidad de medida que los científicos han creado para expresar 
adecuadamente la nueva potencia destructiva de las maquinarias atómicas (la megamuerte: 
mega-death = 1 millón de muertos)» (FTA, 7). 

En el proyecto de Formaggio, fenomenología, en un sentido amplio, es el tono general 
de la investigación como exigencia de adhesión a las cosas mismas (según el lema husserliano 
zurück zu den Sachen selbst) y la necesidad de concreción («un naturalismo/sin dogma»: 
FTA, 5) en contra de posiciones aristocratizadas, esnob y estéticas de la pura contemplación; 
una tendencia objetivista, anti-subjetivista y anti-psicologista (el objetivo polémico de 
Formaggio era sobretodo el sujeto idealista, la «absoluta y abstracta subjetividad» (FTA, 4), 
mientras para la primera estética fenomenológica era sobretodo cierto psicologismo); un 
método descriptivo (no esencialista, en busca de una individuación de la esencia del arte; ni 
evaluativo, en busca del criterio para distinguir lo bello de lo feo etc.; por supuesto que no 

significa dejar de lado el tema del valor) y tendencia a la cientificidad2. Por tanto, antes que 
todo, fenomenología en el sentido husserliano3. 

Desde el punto de vista de la cuestión técnica, este enfoque fenomenológico se tiene 
que entender en la perspectiva de profunda innovación y rejuvenecimiento, propios del 
trabajo de Formaggio, o sea hay que contextualizarlo en aquel clima cultural que en Italia de 
los años Cincuenta, seguía afectado por el neo-idealismo, el cual ignoraba, marginalizaba o 
negaba la importancia de la técnica para el mundo del arte, haciéndose de esta manera 
responsable del atraso con el que la cultura italiana enfrentaba un tema que la cultura europea 
	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
1 Formaggio, Dino (1953), Fenomenología della técnica artística, Milano, Nuvoletti; ried. (1978) con prefación 
de G. Scaramuzza, Parma-Lucca, Pratiche (de ahora en adelante citado directamente en el texto con la 
abreviación FTA, seguida por el número de página de esta última edición). 
2 Cfr. sobre este aspecto Scaramuzza, G. (1995), «Arte y scienza nel pensiero di Dino Formaggio», en Il canto 
de Seikilos. Scritti per Dino Formaggio nell’ottantesismo compleanno, Milano, Guerini, pp. 137-146. 
3 Pero Formaggio mismo avisa que «la fenomenología de la técnica artística como aquí propuesta responde a la 
perspectiva metodológica que no puede no tener en cuenta a Husserl aunque no quiere olvidarse de Hegel» 
(FTA, 4). 



104  

F E B R E R O  
2 0 1 5  

 
	
  

 
 

 Raffaello necesita sus manos. Estética, técnica y ciencia del arte en Dino Formaggio |  Andrea Pinotti 
 

	
  

	
  

(especialmente la alemana) ya en los años Treinta había estudiado a profundidad: para 
mencionar sólo algunos de los ejemplos más conocidos, habría que recordarse de Spengler (El 
hombre y la técnica, 1931), Jaspers (La situación espiritual de nuestro tiempo, 1931), 
Huizinga (La crisis de la civilización, 1935), el mismo Husserl (La crisis de las ciencias 
europeas, 1936), Benjamin (La obra de arte en la época de su reproductibilidad técnica, 
1935-39), Friedrich Georg Jünger (La perfección de la técnica, 1939), su más celebre 
hermano Ernst (La movilización total, 1930; El trabajador, 1932). Una constelación de 
problemas que sería sucesivamente retomada y metabolizada por los estudios de antropología 
filosófica de Gehlen y Plessner, y por Heidegger en el ensayo sobre la Cuestión de la técnica 
(1953).  

Sin embargo, no son estos los autores de lengua alemana que Formaggio, en su 
«intento conducido hasta el fondo para desencallar la estética italiana, varada en el 
subjetivismo dogmáticamente antinaturalista» (FTA, 7), considera para su elaboración del 
concepto de técnica. En el contexto de la cultura alemana entre Ochocientos y Novecientos, 
este autor dirige su mirada más bien al ámbito de la Kunstwissenschaft – seguramente no con 
el objetivo de importar acríticamente sus resultados y sin proveer una crítica, como veremos – 
para traer ideas fundamentales sobre el papel de la técnica en el proceso de producción 
artística y sobre lo específicamente artístico de la técnica (cfr. en particular en el capítulo X: 
«El movimiento para una ciencia general del arte y la técnica artística»: FTA, 196-219). 

De las investigaciones kunstwissenschaftlich Formaggio retoma unos temas 
importantes para su propia reflexión sobre el problema de la técnica artística, que podemos 
resumir en los títulos relativos al papel de la corporeidad (Schmarsow y las estéticas psico-
fisiológicas de la Einfühlung)4, a la cuestión de los materiales y de las praxis artesanales 

(Semper, Grosse)5 y a la distinción entre lo estético y lo artístico (Fiedler, Dessoir, Utitz)6. 
Nos centraremos aquí sobre este último punto, por su importancia en el discurso de 
Formaggio, y porque, de la posibilidad de una rigurosa distinción de los dos ámbitos procede 
la posibilidad de circunscribir con igual rigor una fenomenología de la técnica 
específicamente artística. 

Ya en la introducción de FTA leemos sobre la necesidad de «una clara distinción de 
campo, entre experiencia e idea, entre artisticidad y esteticidad. Sólo una larga confusión, 
	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
4 Schmarsow, August (1905), Grundbegriffe der Kunstwissenschaft, Berlin, Gebr. Mann, 1998). para las teorías 
de la Einfühlung véanse las siguientes antologías: Mallgrave, Harry F., Ikonomou, Eleftherios (1994), edits., 
Empathy, Form and Space. Problems en German Aesthetics 1873-1893, Santa Monica (California), The Getty 
Center for the History of Art and the Humanities; Pinotti, Andrea (1997), edit., Estetica ed empatia, Milán, 
Guerini, 1997. 
5 Grosse, Ernst (1894), Die Anfänge der Kunst, Leipzig, Mohr; Íd., Kunstwissenschaftliche Studien, Tübingen, 
Mohr, 1900; Semper, Gottfried (1860-1863), Lo stile nelle arti tecniche y tettoniche, o estética pratica, Roma-
Bari, Laterza, 1992.  
6 Fiedler, Konrad (2006), Scritti sull’arte figurativa, Palermo, Aesthetica ed. (contiene los importantes ensayos 
«Sulla valutazione delle opere d’arte figurativa» [1876], pp. 33-68; «Sull’origine de la attività artística» [1887], 
pp. 69-151; «Realtà y arte» [fragmentos que remontan a los años 90 del siglo Diecinueve], pp. 153-216); (1914), 

Aforismi sull’arte, Milán, Tea, 1994; Dessoir, Max (1906, 1923
2
), Estetica e scienza generale dell’arte, 

presentación de D. Formaggio, Milano, Unicopli, 1986; de ahora en adelante citada directamente en el texto con 
la abreviación ESA, seguida por el número de página de la traducción italiana); Utitz, Emil (1914, 1920), 
Grundlegung der allgemeinen Kunstwissenschaft, München, Fink, 1972. 



105  

F E B R E R O  
2 0 1 5  

 
	
  

 
 

 Raffaello necesita sus manos. Estética, técnica y ciencia del arte en Dino Formaggio |  Andrea Pinotti 
 

	
  

	
  

fundada sobre la doble identidad de arte/belleza y de artisticidad/bellas artes, – confusión 
debida hasta los tiempos más recientes a una inmadura identificación de los dos campos en la 
misma conciencia filosófica, y en nuestra época a la sistematicidad de filosofías muy alejadas 
de la concreta experiencia artística – ha llevado hasta el día de hoy las investigaciones 
estéticas a síntesis abstractamente definitorias o puras sugestiones psicológicas. […] Lo 
artístico, como condición y cumplimiento o bien como sensibilidad y éxito del “hacer” […], 
se pone hoy como un campo de investigación separado, enteramente separable, como sistema 
de operaciones experimentales y como método, de lo estético como campo de conmociones o 
de degustación, a lo que es más placentero o bello como forma-valor, concerniente a un 
sujeto, aunque éste sea un sujeto en general» (FTA, 3). 

De ahí es necesario, continua Formaggio, tener «bien firme la distinción de artisticidad 
y de esteticidad» (FTA, 6): «Vastísima es la gama de fenómenos de esteticidad pura. Todos 
incluyen relampagueos estéticos y en todas las sensibilidades pasa, como un rayo de luz, el 
júbilo estético, no más que un éxtasis contemplativo. Es lícito suponer que también el idiota 
que está sentado calentándose al sol sobre las piedras viejas de su pueblo tenga su hora 
estética, su hora estática. En el extremo opuesto, luego, encontramos los raptos silenciosos de 
los refinadísimos estetas. El mandarín sensibilista, el decadente frágil, que recogen en una 
esquina de su ojo entornado, o en la sonrisa breve, misterios estáticos inexplicables. A 
menudo, obligados a explicar, a expresarse, tienen muy poco que comunicar; tienen temas 
monótonos vendados por el silencio de largas rumias; no comunican porque son como los 
pétalos de ciertas flores viejas y mustias: si se sacuden, se convierten en polvo. Entre estos 
dos extremos y a lo largo de toda la gama intermedia de la esteticidad – admite Formaggio – 
es posible entrever y describir toda una fenomenología psicológica de interesantes fenómenos. 
Pero la artisticidad comienza exactamente donde la esteticidad termina. Comienza con el 
acto constructivo de la expresión, física, en concreta lucha con las materias, comienza con la 
técnica del comunicar» (FTA, 6-7 la cursiva es mía). 

Como es evidente de los pasos citados, Formaggio tiene en mente la deriva esteticista 
o estetizante de lo estético: conmociones, degustaciones, relámpagos, éxtasis, raptos, 
misterios, rumias (tanto del esnob como del idiota) son términos que contribuyen a crear una 
constelación a fin de cuentas decadente, en el sentido peyorativo del término, de lo estético, 
identificado con la esfera del subjetivismo más exangüe. A eso, Formaggio le contrapone lo 
artístico, que inicia exactamente donde termina lo estético. Para esta delimitación Formaggio 
(cfr. FTA, 199 sig.) hace eco de las palabras sobre todo de Konrad Fiedler y Max Dessoir. 

En la obra de Fiedler «aparece, seguramente por primera vez con la debida precisión, 
la distinción entre estético y artístico, y se abre también la polémica en contra del platonismo 
estético, que vincula el arte a las reproducciones de una belleza ideal, y en contra de la misma 
repercusión en la estética moderna de la baumgarteniana identificación del arte con lo bello» 
(FTA, 170). En Fiedler, Formaggio encuentra además una reflexión positiva sobre el 
momento técnico: «La técnica no es para Fiedler un medio extrínseco al arte sino la misma 
actividad creadora libre […] en la que la esencia misma del arte consiste; en un acto de 
energía y de intelecto, que va más allá del puro y vago sentimiento estético, a través del cual 
el artista mismo se determina como realidad del arte» (FTA, 171). 



106  

F E B R E R O  
2 0 1 5  

 
	
  

 
 

 Raffaello necesita sus manos. Estética, técnica y ciencia del arte en Dino Formaggio |  Andrea Pinotti 
 

	
  

	
  

El pensamiento del así llamado “puro visibilista”7 Fiedler (1841-1895), ya discutido 
por Croce8 e introducido en Italia por Antonio Banfi gracias a la traducción por él promovida 

de los Aforismos sobre el arte9, pone sobre la mesa una serie de cuestiones centrales para la 
reconfiguración de la disciplina estética, que van en la dirección del proyecto de Formaggio. 

Como se puede fácilmente deducir de la incisiva exposición de los Aforismos, Fiedler 
traza una serie de determinadas negaciones. Antes de todo, no se debe identificar lo artístico 
con lo bello: «El proton pseudos en el campo de la estética y de la teórica del arte consiste en 
la identificación del arte con la belleza; como si el hombre tuviera necesidad del arte para 
hacerse crear un mundo de lo bello; es de este primer error que derivan todas las demás 
equivocaciones. Habría que buscar cuando este preconcepto se asomó por primera vez y 
donde tiene sus raíces. Parece ser antiquísimo y tener un fundamento tan plausible que logra 
justificar su dominio indiscutible desde los tiempos más lejanos en toda la esfera de estas 
investigaciones» (Af. n. 2).  

Así que no se debe identificar la estética con la filosofía del arte: «El problema 
fundamental de la estética es en efecto diferente de aquel de la filosofía del arte. Si la estética 
ve en el juicio del arte un juicio estético, en la actividad artística un producir estético, lo hace 
bajo su riesgo y peligro; pero la investigación propiamente filosófica del arte tiene que 
avanzar en plena independencia, y tiene que demostrar cómo, mientras la estética pretende 
que el arte le haga justicia, ella misma no hace justicia al arte; y llegará a concluir que la 
estructura interna del arte es tal que no se puede reconocer en la estética, y que se está 
utilizando un método totalmente equivocado cuando se piensa alcanzar las raíces del arte a 
través de la consideración estética» (Af. n.6). Lo que Fiedler llama «filosofía del arte» es 
similar a lo que se convertiría en el concepto dessoiriano de «ciencia general del arte», es 
decir una teoría del arte independiente de las poéticas particulares. Fiedler reconoce a Kant el 
mérito de no haber identificado la teoría de lo bello con la teoría del arte, un aspecto de su 
doctrina que los pensadores posteriores juzgaron una falta. Entonces, «las obras de arte no 
tienen que ser juzgadas en base a los preceptos de la estética» (Af. n.9). 

Se necesita luego oponerse a la tiranía de lo bello: «El hecho de que exista una Belleza 
absoluta, fija, inmutable, de manera que se trata sólo de descubrirla, y que la tarea del arte sea 
de expresarla por medio de la representación, es un residuo del pensamiento dogmático, 
parecido a un fragmento aún en pie de un edificio en ruinas» (Af. n.25). Y otra vez: 
«Tradicionalmente lo bello y el arte están entrelazados uno al otro, y sus efectos son 
confundidos, se atribuyen al arte unos efectos que derivan únicamente de lo bello, y a lo bello 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
7 Sobre el pensamiento de Fiedler, véase: Junod, Philippe (1976), Transparence et opacité. Essai sur les 
fondements théoriques de l’Art Moderne. Pour une nouvelle lecture de Konrad Fiedler, Lausanne, L’Age 
d’Homme; Scrivano, Fabrizio (1996), Lo spazio y le forme. Basi teoriche del vedere contemporaneo, Firenze, 
Alinea; Majetschak, Stephan (1997), edit., Auge und Hand. Konrad Fiedlers Kunsttheorie im Kontext, München, 
Fink. 
8 Croce, Benedetto (1990), Estética como ciencia de la espressione y linguistica generale, Milán, Adelphi, pp. 
531-534; Id. (1911), «La teoria dell'arte come pura visibilità», en Id., Storia de la estética para saggi, Bari, 
Laterza, 1967, pp. 259-272. 
9 El importante escrito de Banfi puede ser leído ahora también con el título «Introduzione a Fiedler», en Id. 
(1988), Vita dell’arte. Scritti di estetica e di filosofia dell’arte, Reggio Emilia, Istituto A. Banfi, 1988, pp. 341-
376; trad. esp. (1987) Filosofía del arte, Barcelona, Península. 



107  

F E B R E R O  
2 0 1 5  

 
	
  

 
 

 Raffaello necesita sus manos. Estética, técnica y ciencia del arte en Dino Formaggio |  Andrea Pinotti 
 

	
  

	
  

efectos que pueden ser causados solamente por el arte» (Af. n.29). Fiedler no deja de 
polemizar con la expresión, «que ha alcanzado cierto valor en  tiempos recientes», de «artes 
bellas»: «Mientras el empleo de la palabra “arte” conduce a tanta diversidad de conceptos, la 
expresión “arte bella”, indica al arte en el sentido más elevado, ésta es la causa principal de la 
confusión de ideas que reina en este campo» (Af. n.61). Se nota una exigencia urgente de 
claridad terminológica, de una palabra que diga correctamente la cosa, una exigencia que, 
como veremos, Dessoir haría propia. Además Fiedler quiere liberarse de cierto hedonismo de 
las estéticas formalistas que se fundaban sobre el concepto de «forma agradable» (que 
constituye el medium para la identificación arte=bello), cuando, subrayando las cualidades 
puramente visuales del objeto artístico, habla de «forma clara».  

Finalmente hay que excluir la concepción del arte como imitación de la naturaleza: 
como el lenguaje no es la mera traducción de unos pensamientos, por así decirlo, ya 
formados, el arte no es la mímesis de una naturaleza ya dada, que habría sólo que expresar en 
la representación figurativa, visible. El arte es naturaleza, ya que expresa la naturaleza como 

visibilidad, pero no es imitación de la naturaleza. El arte, por decirlo con Klee10, no imita lo 
visible, sino hace visible. El artista – afirma Fiedler – «en primer lugar es artista ya que tiene 
en el arte el medio de expresar cosas que sólo a través del arte pueden llegar a expresarse» 
(Af. n.17)11. Es la teoría humboldtiana del lenguaje no como érgon (obra), sino como 
enérgheia (actividad), la que aquí recobra vida y se  extiende al hacer artístico (cfr. los Aff. 
nn. 104-105-106). 

Retomando el criticismo kantiano, y la idea de una constitución subjetiva- 
trascendental (formal) de la realidad, Fiedler subraya la productividad del ver artístico 
(recuérdese el ya citado acento que Formaggio pone sobre el «acto constructivo del 
expresarse»: FTA, 7): no existe realidad fuera de la perceptiva y representativa; no hay 
entonces un mundo real «allá afuera», que luego el artista tendría que «copiar» sobre su tela. 
Arte y realidad en Fiedler coinciden, en el sentido que el arte (figurativo) es una modalidad 
del conocimiento de la realidad en su aspecto visible: el arte – dice Fiedler – «es el lenguaje al 
servicio del conocimiento» (Af. n.36). 

A partir de estas posiciones de Fiedler, que hemos reportado en la clara exposición que 
podemos leer en sus aforismos (publicados póstumos en 1914), y que ya estaban presentes en 
sus trabajos que remontan a los años Setenta y Ochenta del siglo XIX, empezaría a moverse, 

aunque con ciertas reservas12, Max Dessoir (1867-1947) – conocido en Berlín por el maestro 
de Formaggio, Banfi –, fundador en 1906 de la revista Ästhetik und allgemeine 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
10 Klee, Paul (1920), «Confesión creadora», en C. Fontana (edit.), Preistoria del visibile. Paul Klee, Milano, 
Silvana Ed., 1996, p. 23. Sobre Klee véase: Formaggio, Dino (1991), «La genesi dei mondi possibili in Paul 
Klee», en Id., I giorni dell'arte, Milano, Franco Angeli, pp. 95-101. 
11 «El arte no tiene nada que ver con figuras que encontraría antes e independientemente de su  actividad; el 
inicio y el fin de su actividad, más bien, consisten en la creación de figuras que adquieren existencia sólo gracias 
a aquel. Lo que el arte crea no es un segundo mundo a un lado de otro, que existiría de todos modos sin él, sino 
que, con y para la conciencia artística, aquel produce el mundo por la primera vez» (Fiedler, «Sobre la 
evaluación de las obras de arte figurativa », cit., p. 56). 
12 Véase la referencia a las limitaciones «positivistas» de Fiedler (ESA, 236). Cfr. también Dessoir, Max (1914), 
reseña de Konrad Fiedlers Schriften über Kunst, Zeitschrift für Ästhetik und allgemeine Kunstwissenschaft, n° 9, 
1914, p. 568. 



108  

F E B R E R O  
2 0 1 5  

 
	
  

 
 

 Raffaello necesita sus manos. Estética, técnica y ciencia del arte en Dino Formaggio |  Andrea Pinotti 
 

	
  

	
  

Kunstwissenschaft y autor en el mismo año de la obra homónima que por primera sistematiza 
la distinción entre lo artístico y lo estético. Experto notable de estética y “promotor cultural” 
(en el 1913 organizó en Berlín el I Congreso internacional de Estética), Dessoir comparte con 
Fiedler muchas posiciones, a partir de la que acabamos de recordar, a saber, la crítica a la 
concepción mimética del arte: «Se puede considerar una cosa segura que el arte nunca repite 
un dato » (ESA, 160), aunque «la lejanía de la naturaleza todavía no es, de por sí, un valor» 
(ESA, 251). Por otra parte, las obras de arte son, se podría decir, cosas de este mundo, se 
presentan a nosotros como objetos, que reclaman una respuesta. Pero la manera tradicional de 
corresponder a las reivindicaciones de las obras, la estética, está para Dessoir 
irremediablemente comprometida, a causa de prejuicios infundados y equivocaciones graves, 
que producen una confusión en el lenguaje y en el método, y que mezclan entre ellos campos 
diferentes. 

Así que se tienen que operar las siguientes aclaraciones de campo entre lo artístico, lo 
estético y lo bello. «Los contemporáneos – escribe Dessoir – comienzan a dudar que 
efectivamente lo bello, lo estético y el arte se encuentren en una relación que se pueda definir 
casi una unidad esencial» (ESA, 51). Y una vez más: «La esfera de lo estético es más amplia 
que aquella de lo artístico. […] Con eso no se afirma que el ámbito del arte sea un sector 
reducido. Por el contrario: lo estético no agota el contenido y el objetivo de aquel campo de la 
creación humana que llamamos de manera sintética “el arte”» (ESA, 52-53). 

Antes de todo, entonces, lo bello no coincide con lo estético; lo estético es más amplio 
que lo bello. De hecho en el campo de la estética podemos individuar por lo menos las 
siguientes parejas de categorías estéticas, es decir de conceptos, que expresan unas 
evaluaciones estéticas: bello-feo, gracioso-sublime, cómico-trágico (cfr. ESA, 143-158). Lo 
estético se delinea entonces para Dessoir como aquel conjunto objetivo de rasgos que son 
disponibles a una apreciación estética. Se entiende así como también yo puedo tener un placer 
o goce estético de cosas no bellas, ya que lo bello no es la única posibilidad de lo estético, 
aunque Dessoir admite que se encuentra par excellence, menos comprometida con elementos 
extraestéticos: «Lo bello se dilata casi irresistiblemente hasta el concepto de lo estético, ya 
que entre todas las categorías es aquella, la que tiene menos que ver con el sentido real de las 
cosas; con igual fuerza este concepto tiende a la unidad con el arte, porqué posee en su mayor 
grado la necesidad sentimentalmente intuitiva, la forma ricamente y armoniosamente 
cumplida» (ESA, 146). 

Ahora, lo estético como conjunto de las experiencias descriptibles por aquellas 
categorías o Grundgestaltungen no agota lo artístico. Si lo estético es lo que está disponible 
para una apreciación según aquellas categorías, éstas no conciernen sólo el arte, sino que 
involucran toda la existencia, así pues «la estética se hace ciencia de tipos de la visión del 
mundo y de la vida» (ESA, 143). Pero, por su parte, el arte no ofrece sólo unas ocasiones de 
experiencia estética, es decir de fruición sensible, de goce de situaciones que pueden generar 
sentimientos de placer o displacer; ésta es sólo una de las funciones que caracterizan al arte, 
entre las cuales cabe mencionar por lo menos aquella espiritual, social, ética (cfr. ESA, cap. 
X). 

Si además, en particular, lo bello artístico no agota lo bello en general (pensemos por 
ejemplo en lo bello de la naturaleza), es decir no excluye otras modalidades de la belleza, por 
otra parte no todo lo artístico es bello: no todas las artes, no todos los estilos, pueden ser 
entendidos a través de la categoría de la belleza. Más bien, algunas manifestaciones artísticas, 



109  

F E B R E R O  
2 0 1 5  

 
	
  

 
 

 Raffaello necesita sus manos. Estética, técnica y ciencia del arte en Dino Formaggio |  Andrea Pinotti 
 

	
  

	
  

como el estilo gótico, sobre el cual unos años después escribiría Worringer13, no tienen 
precisamente nada que ver con lo bello. Queda claro que, para Dessoir así como para 
Worringer, algunas obras de arte, como las clásicas, parecen tener con lo bello una relación 
preferencial: el arte clásico es el arte bello por excelencia. 

Formaggio conecta la posición dessoiriana (y fiedleriana) de crítica de la 
identificación de lo bello y lo artístico a las vicisitudes de las vanguardias artísticas al inicio 
del siglo veinte: «Lo que estos teóricos tenían a la vista era la gran transformación alemana 
operada por el expresionismo y el abstractismo. No por nada Dessoir tendrá que recibir el 
mismo ostracismo que aquellos movimientos recibieron con la llegada de Hitler al poder. La 
Kunstwissenschaft surge evidentemente uniéndose a los principios de aquellos movimientos. 
[…] Oleadas de arte “primitivo” y bárbaro sobrepasan las formas bellas y las arrollan. Lo 
“bello” ya no es suficiente, de ninguna manera, para la comprensión de los nuevos modos 
artísticos» (FTA, 204). Hay que recordar, sin embargo, como se puede deducir en el § 4 «Die 
malerische Bildkunst» del capítulo IX dedicado a «Raumkunst und Bildkunst» de su Ästhetik, 
que Dessoir personalmente no se entusiasmó en absoluto por las nuevas experiencias 
artísticas, en las cuales descubre o la caída en un platonismo esencialista (cubismo) o, el 
extremo opuesto, el irracionalismo de la experiencia vivida (expresionismo).  

Si, entonces, el Zeitgeist acercaba a Dessoir a los acontecimientos artísticos de inicios 
del siglo XX, más que a sus gustos artísticos personales, entonces hay que dirigirse a las 
transformaciones ocurridas en el contexto de la historiografía artística en lengua alemana 
entre el siglo XIX y XX (primariamente a Heinrich Wölfflin y a Alois Riegl) para entender el 
terreno histórico-teórico en el que pudo insertarse la allgemeine Kunstwissenschaft. A este 
nexo Formaggio dedicaría el artículo-recensión del 1957 Juicio histórico y teoría del arte en 
la escuela vienesa y, más analíticamente, el importante ensayo del 1958 Max Dessoir y el 
problema de una “ciencia del arte”14. 

Mediante las obras Renacimiento y barroco15 de Wölfflin e Industria artística tardo-
romana16 de Riegl se ganan cierta dignidad para el reconocimiento historiográfico, unas 
épocas consideradas tradicionalmente “feas” por la estética clasicista y por tanto 
“decadentes”, con respecto a los cánones de la Grecia clásica y del Renacimiento italiano. 
Esta abertura contribuiría sucesivamente a dar lugar a la recuperación en el siglo XX de lo 
primitivo y de las artes “ajenas”, las exóticas en el tiempo y en el espacio. 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
13 «El estilo gótico no tiene nada que ver con la belleza»; más bien con lo sublime, ya que la ornamentación 
gótica que se multiplica al infinito es caracterizada por Worringer en los términos de una «sublime istería» 
(Worringer, Wilhelm (1911), I problemi formali del gotico, Venecia, Cluva, 1985, respetivamente a las pp. 14 y 
54). 
14 En Rivista di Estetica, n° 2, 1958, pp. 229-260; sucesivamente recopilado con el título «Max Dessoir e il 
problema di una “scienza generale dell'arte”», en Formaggio, Dino (1962), Studi di estetica, Milano, Renon; 
también en Id. (1991), Problemi di estetica, Palermo, Aesthetica; Id. (1996), Filosofi dell'arte del Novecento, 
Milano, Guerini. 
15 Wölfflin, Heinrich (1888), Rinascimento e barocco, Firenze, Vallecchi, 1988. 
16 Riegl, Alois (1901), Industria artistica tardoromana, Sansoni, Firenze 1953. 



110  

F E B R E R O  
2 0 1 5  

 
	
  

 
 

 Raffaello necesita sus manos. Estética, técnica y ciencia del arte en Dino Formaggio |  Andrea Pinotti 
 

	
  

	
  

Pero, y esto es lo que más nos interesa aquí, en dichas investigaciones historiográficas, 
dedicadas a definir las características fundamentales de los estilos artísticos y de las leyes que 
regulan su evolución, actúan unas categorías estéticas en el sentido originario de las 
estésicas, de la sensibilidad, que describen la correlación entre mundo y cuerpo propio, así 
como se configura en la experiencia del espacio – natural y figurativo. Como subraya 
Formaggio ya en la Fenomenología, «la filosofía ya puede configurar, especialmente gracias a 
los estudios surgidos de la directa observación histórica del arte – como ocurre para Alois 
Riegl, para W. Worringer, o también del estudio de los movimientos culturales como en 
Spengler o en Frobenius –, una conciencia crítica del problema de la visión espacial» (FTA, 
154)17 

A pesar de que estos autores lidien con épocas y estilos artísticos muy heterogéneos, 
ellos hacen uso de los mismos aparatos categoriales, polarizados en parejas de oposiciones 
(linear-pictórico en Wölfflin; visión cercana-visión lejana en Riegl, ambas reconducibles al 
binomio táctil-óptico18). Tales parejas ponen los extremos puros dentro de los cuales, en un 
graduación continua, se concretizan las varias posibilidades de relaciones entre los sujetos 
(más bien, de las anónimas comunidades humanas – en el ámbito de la “historia del arte sin 
nombres”) con el mundo sensible en general. Tales posibilidades entonces conciernen a la 
corporeidad viviente que habita el mundo, tocándolo (aunque sea con el ojo), viéndolo y 
moviéndose cinestésicamente en eso. 

La individuación del arraigarse en el cuerpo de las categorías estésicas, que permiten 
describir los estilos artísticos, plantea la cuestión de la relación entre la percepción natural y la 
representación artística: si bien con varias ambigüedades e inseguridades, Riegl y Wölfflin 
parecen hacer referencia a la hipótesis que se confiere historicidad no sólo, como es obvio, a 
las modalidades de representación artística, sino también, y de manera más fundamental, a la 
percepción así llamada “natural”, y que estos dos contextos históricos no sean conectados de 
manera determinista y causal, pero sí por lo menos relacionados entre ellos. La hipótesis – 
rechazada con decisión por el neokantiano Panofsky y en cambio admitida y radicalizada por 
Benjamin, los cuales fueron sus discípulos contrapuestos sobre este punto – involucra el plan 
de lo trascendental, en la medida en que tiene que ver con las condiciones de posibilidad de la 
experiencia estética; es un trascendental evidentemente histórico y materializado con respeto 
al puro kantiano: ya no se da un espacio universal, sino tantas formas del espacio cuantos 
estilos perceptivos que las representan. 

En esta perspectiva trascendental y de correlación entre lo artístico y lo estésico hay 
que leer entonces lo que Wölfflin escribe en El arte clásico: «Sería natural que cada 
monografía histórico-artística tuviera al mismo tiempo una parte de estética»19. Lo que aquí 
se entiende es que la consideración estética en el sentido de estésico de la obra de arte es 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
17 Para un examen de este problema a partir de estos autores y en otros cercanos a ellos cfr. Pinotti, Andrea 
(1998), Il corpo dello stile. Storia dell'arte come storia dell'estetica a partire da Semper, Riegl, Wölfflin, Milano, 
Mimesis, 2001. 
18 Tanto Wölfflin como Riegl derivan la asociación táctil-óptica del estudio de la percepción de Hildebrand, 
Adolf von (1893), Il problema della forma nell’arte figurativa, Palermo, Aesthetica ed., 2001. 
19 Wölfflin, Henirich (1899), Die klassische Kunst, Basel, Schwabe, 1948, pp. 5-6.  



111  

F E B R E R O  
2 0 1 5  

 
	
  

 
 

 Raffaello necesita sus manos. Estética, técnica y ciencia del arte en Dino Formaggio |  Andrea Pinotti 
 

	
  

	
  

imprescindible, cuando en la obra se expone un momento correlativo entre la esfera de la 
representación artística y la esfera de la percepción sensorial. 

Traducido en términos de Dessoir, este problema sonaría aproximadamente así: la 
consideración de la obra de arte, como cosa entre las cosas, objeto sensible, no puede 
totalmente y claramente ser separada de la estética como doctrina del conocimiento 
sensible20, de las estructuras objetivas de las cosas sensibles y de las actitudes subjetivas que 
con dichas estructuras se correlacionan y corresponden. Esto nos puede que llevar a la 
siguiente conclusión: «La estética y la ciencia sistemática del arte no se pueden distinguir 
completamente» (ESA, 160). 

En el ensayo de 1958 dedicado a Dessoir, Formaggio – aunque afirme que «lo que hoy 
se puede recuperar de Dessoir sobre el terreno de una posible ciencia del arte no es 
muchísimo»21 – sigue considerando «la distinción, metodológicamente esencial y fecunda, 

entre la esteticidad y la artisticidad» como «la piedra angular»22 del proyecto de Dessoir, que 
era (según su autor) y permanece siendo (según Formaggio) «una grande tarea para el 

futuro» 23 . Pero ahora, más que de una delimitación clara, la cual defendía en la 
Fenomenología, prefiere hablar de una «distinción de campo relacionada entre lo estético y lo 

artístico»24. El recorrido seguido en el ensayo a través de aquella fase de preparación de la 
allgemeine Kunstwissenschaft que vimos representada en la “historia del arte sin nombres” de 
Riegl y Wölfflin, le permite a Formaggio acercar – en su interpretación de Dessoir y 
consecuentemente en su asunción de la problemática de la relación entre lo estético y lo 
artístico – el significado estésico de lo estético a su acepción estética, que dominaba, también 
por razones polémicas y anti-ideológicos-dogmáticas, en la Fenomenología de la técnica 
artística.  Si en la introducción a FTA, en contra de las estéticas extáticas, nos habíamos 
encontrado frente a la necesidad de «una clara distinción de campo, entre experiencia e idea, 
entre artisticidad y esteticidad», y al convencimiento según el cual cada campo es 
«enteramente separable del otro» (FTA, 3), la fórmula de la «distinción relacionada» que 
encontramos en el ensayo sobre Dessoir recupera, precisamente en base a la primacía de lo 
estético entendido como estésico (primacía que, como es notorio, está presente también en la 
fenomenología husserliana, y que Formaggio podía hallar además en la reflexión de su 

maestro Baratono sobre el «mundo sensible»25), la posibilidad de una diversificación de los 
ámbitos, aunque sea en su correlación, fundada en las estructuras sensibles de la obra, que son 
justamente aquellas con las que se confronta el Leib del artista, su corporeidad viviente, según 
lo que Formaggio reitera en varias ocasiones, en estos y en otros estudios sucesivos. 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
20 Véase también Fiedler con el mismo propósito: «Que para estética se entienda la ciencia del conocimiento 
sensible, se puede admitir, pero que como objeto final de este conocimiento sensible se pongan lo bello y lo feo, 
esto es un error» (Af. n.7).  
21 Citado en Formaggio, Filosofi dell'arte del Novecento, cit., p. 91. 
22 Ibídem, p. 92. 
23 Ibídem, p. 97. 
24 Ibídem, p. 100 (cursiva mía). 
25 Cfr. Baratono, Adelchi (1934) Il mondo sensibile, Messina, Principato. Véase también el «Prólogo» de 
Formaggio a la reedición de Baratono, Adelchi (1945), Arte e poesia, Milano, Bompiani, 1966. 



112  

F E B R E R O  
2 0 1 5  

 
	
  

 
 

 Raffaello necesita sus manos. Estética, técnica y ciencia del arte en Dino Formaggio |  Andrea Pinotti 
 

	
  

	
  

Es aquella corporeidad que además, Formaggio no sólo teorizaba, sino practicaba en 
primera persona en la experiencia personal del gesto artístico, del pintor y del escultor26, que 

lo hacía particularmente sensible al momento activo de lo artístico27.  

 

  

Existe un grabado de Marcantonio Raimondi que retrata a Raffaello envuelto en su 
capa, sin que se puedan ver sus manos. Tal vez Lessing lo tuvo en frente cuando, en el Emilia 
Galotti (1772), quiso poner en la boca del pintor Conti la pregunta fatal: «¿Raffaello no habría 
sido igualmente el mayor genio pictórico aunque trágicamente hubiera nacido sin manos?»28. 
Las consecuencias que podía generar esta arriesgada pregunta, que sin duda era retórica, 
produjeron varias críticas mordaces: Nietzsche, para recordar sólo un nombre, ironizaba sobre 
muchos genios sin manos por las calles, y pedía al contrario, al menos 500 manos «para 
tiranizar el “kairos”, “el momento correcto”, – ¡para asir la ocasión por los pelos!»29. 

Pero en su Estética, Benedetto Croce había sentenciado en el capítulo I: «Una Virgen 
de Raffaello, se piensa, habría podido imaginársela cualquier persona; pero Raffaello fue 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
26 «Hay que decir también que en este interrogatorio, el interrogante, debido a práctica concreta y directa de las 
técnicas de la pintura y de la escultura, así como de la crítica militante de las artes así llamadas figurativas, se 
daba cuenta muy bien de los peligros más que de las ventajas derivadas de esa posición para la atracción y la 
influencia que, de alguna forma, dicha práctica podía ejercer sobre la aguja de la brújula, hacía la cual se dirigía 
la investigación » (FTA, 4). 
27 El centro de la reflexión de Formaggio se encuentra «más en el momento activo de la experiencia artística, 
que no en aquel de la obra ya hecha o en el momento fruitivo» (Scaramuzza, «Prólogo», en FTA, XVI). 
28 Lessing, Gotthold (1772), Emilia Galotti, Torino, Einaudi, 2012, acto I, escena IV, p. 10. Sobre este topos cfr. 
Bloemacher, Anne (2011), «Raphael’s Hands», Predella, n° 29 (disponible en internet en la página 
http://www.predella.it/). 
29 Nietzsche, Friedrich (1886), Más allá del bien y del mal, Milano, Adelphi, 1986, § 274, p. 196. 

Marcantonio Raimondi 
Retrato de Raffaello 
(c. 1520)  
 
Impresiones boloñeses de Marc’Antonio Raimondi 
grabador, Bologna, Pinacoteca Nazionale, Gabinetto 
Disegni e Stampe 
 
http://www.aperto.gdspinacotecabo.it/?q=node/1137  



113  

F E B R E R O  
2 0 1 5  

 
	
  

 
 

 Raffaello necesita sus manos. Estética, técnica y ciencia del arte en Dino Formaggio |  Andrea Pinotti 
 

	
  

	
  

Raffaello por la habilidad mecánica de plasmarla sobre la tela. Nada más falso»30. Y en el 
capítulo XV había limitado el momento técnico a la «actividad práctica de la extrínsecación», 
confirmando lo que ya había sostenido en 1900, año de las Tesis fundamentales de una 
Estética como ciencia de la expresión y lingüística general: «Una invasión de lo práctico en 
lo teórico es también el concepto de los medios de expresión, o de la técnica artística […]. 
Pero la expresión no tiene medios: esa ve algo, no quiere un fin»31. 

  

En contra de la idea de una concepción o creación de la obra de arte a-mediática, des-
tecnicizada y des-corporeizada, Fiedler ya había precisado que «el arte empieza sólo cuando 

cesa la intuición»32. La representación es gesto, proceso motor que configura para el ojo un 
producto que el ojo mismo no podría hacer por sí mismo (ni tampoco lo podría hacer el 
“espíritu”): un producto que se constituye desarrollando una representación visual, haciendo 
visible algo que antes no existía, y que empieza a existir exactamente ahí en donde termina la 
visión, es decir en el punto en el cual el ojo pasa el testigo a la mano.  

Dessoir y Utitz proseguirían este pensamiento. Seguramente no es una casualidad, con 
ese propósito, que entre las varias citas de estos autores dos pasos escogidos por Formaggio, y 
trascritos a poca distancia el uno del otro, recalquen exactamente el rechazo del topos 
Lessingiano del “Raffaello sin manos”. Escuchando la voz de Dessoir: «A la vieja opinión 
que los artistas crean por una iluminación – como si encontrasen en sí mismos, de repente, la 
obra terminada, por un acto casi de gracia divina – se conecta la idea que encuentra en la 
afirmación de Lessing su expresión más relevante, “Raffaello sin manos”. Según ese 
deplorable dogma estético en este marco interno obtenido sin acción está contenida la 
verdadera obra de arte» (cit. en FTA, 201). Y ahora aquella de Utitz: «Lo que el artista 
experimenta en su material ya es una experiencia en sí misma, de manera que el tránsito de la 
experiencia a la organización de palabras o colores es un camino y no un salto. Esta forma de 
experiencia se aclara por medio del continuo, incesante trabajo sobre el material, por medio 
	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
30 Croce, Benedetto (1990), Estética, Milano, Adelphi, p. 13; trad. esp. (1982) Estética como ciencia de la 
expresión y lingüística general, Culiacan, ed. UAS).   
31 Croce, Benedetto (1900), Tesi fondamentali di un’Estetica come scienza dell'espressione e linguistica 
generale, Napoli, Bibliopolis, 2002, p. 22. 
32 Fiedler, «Sobre el origen de la actividad artística», cit., p. 114. 

Dino Formaggio mientras esculpe 
Lo Scriba, octubre 1992; 
fotografía reproducida en el 
catálogo editado por S. Giorato 
(2014) L’arte. Il senso de una 
vita. Disegni – acquerelli – oli – 
sculture, exposición en el MAC 
de Teolo, 20 de septiembre-20  de 
noviembre de 2014, Crocetta del 
Montello, Antiga Edizioni, p. 12. 



114  

F E B R E R O  
2 0 1 5  

 
	
  

 
 

 Raffaello necesita sus manos. Estética, técnica y ciencia del arte en Dino Formaggio |  Andrea Pinotti 
 

	
  

	
  

del ejercicio ininterrumpido que lo maneja. Con derecho entonces muchos estudiosos han 
repudiado la sentencia de Lessing, que Raffaello hubiera sido el más grande genio pictórico 
aunque hubiese nacido sin manos» (cit. en FTA, 212). 

Dino Formaggio, que tenía manos potentes y que no temía ponerlas «a la obra»33, 
abrazó este repudio en la teoría estética y en la práctica artística en la que aquella teoría se 
prolongaba y se volvía cierta, como su cuerpo se prolongaba en las prótesis instrumentales: 
«Si dejo la máquina de escribir para ir al taller – confesaba en una nota autobiográfica – es 
porqué allá me llaman unos instrumentos que pertenecen de forma más palpable y amorosa a 
lo viviente: acariciar de lijas, abrazos de pinzas y de tornillos de banco y clavijas, llamas 
exaltantes de soldadoras, músicas de yunques y de martillos, láminas (el cobre rutilante de luz 
solar, recortes residuales de las aplicaciones de canalones nuevos, que ahora esperan su 
renacimiento metamórfico de las manos pensantes, para surgir en nuevas formas de hojas, 

flores, pastores picassianos, míticas figuras danzantes y otra diabluras»34. Nunca veía lo que 
eran los objets trouvés, los materiales sobrantes de los trabajos de otros, que amaba tanto, sino 
siempre los metabolizaba en nuevas formas y nuevas configuraciones; le parecía 
profundamente extraño el ready-made duchampiano, que finalmente podría bien considerarse 
la perfecta realización contemporánea de la idea del Raffaello manco (la mano del artista sirve 
ahora sólo para firmar el objeto serial, recubriéndolo del valor de obra maestra). 
Particularmente significativo es el hecho de que le gustaba no sólo hacer sus propias obras, 
sino también rehacer las de los demás (es el caso del Escriba del Louvre citado arriba): una 
praxis noble de copista del arte, a través de la cual se disponía para comprender en 
profundidad la materia formada, y tomarla en el sentido más manual del término (como 
manual es el capio del conceptum, el greifen del Begriff) recorriendo de nuevo con su cuerpo 
los gestos necesarios para aquella singular configuración. 

Pertenece completamente a esa constelación “formadora” – en la reciprocidad del 
formar y del ser al mismo tiempo formado – su misma vida de docente: en la instrucción 
primaria, en el bachillerato, en la universidad. Una bella fotografía retrata un Dino Formaggio 

de veinte años, joven maestro de primaria («una escuela que me ha hecho escuela»35), en el 
pueblito de Motta Visconti. En primer plano sobresale su mano derecha, que sostiene 
expresivamente el discurso didáctico que da forma y cuerpo a la enseñanza. 

 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
33 Cfr. Neri, Guido Davide, «Dino Formaggio uomo d’arte», en Il canto di Seikilos, cit., pp. 131-133, aquí p. 
132. 
34 Formaggio, Dino (1997), «Minima personalia», Belfagor, 30 de noviembre, pp. 8-9. 
35 Formaggio, Dino (1993), «Storia di un uomo in cammino col suo carro. Una autobiografía de Dino 
Formaggio», en Id., Riflessioni strada facendo. Un cammino verso il sociale, Milano, Mimesis, p. 20.  

 
Dino Formaggio maestro en la  escuela de educación primaria de 
Motta Visconti, año escolar 1933-34; fotografia reproducida en 
el catálogo editado por S. Giorato,  (2014) L’arte. Il senso de una 
vita. Disegni – acquerelli – oli – sculture, exposición en el MAC 
de Teolo, 20 de septiembre-20 de noviembre del 2014, Crocetta 
del Montello, Antiga Edizioni, p. 32. 



115  

F E B R E R O  
2 0 1 5  

 
	
  

 
 

 Raffaello necesita sus manos. Estética, técnica y ciencia del arte en Dino Formaggio |  Andrea Pinotti 
 

	
  

	
  

 

«Forma: formar jóvenes cabezas, formar vidas, formar arte, formar maderas, hierros, 
piedras, casas, mesas, libreros, rejas para las propias ventanas, puertas y esculturas en hierro 
forjado, hacer nacer figuras de lienzos y colores. Bueno: esto es lo que siempre he hecho»36. 

 (Traductor: Andrea Coghi. Revisora: Adriana Espinoza Cerviño) 

 

Bibliografía: 

A.A.V.V. (1995), «Arte y scienza nel pensiero di Dino Formaggio», en Il canto de Seikilos. 
Scritti per Dino Formaggio nell’ottantesismo compleanno, Milano, Guerini, pp. 137-146. 

Banfi, Antonio, (1988), Vita dell’arte. Scritti di estetica e di filosofia dell’arte, Reggio 
Emilia, Istituto A. Banfi; trad. esp. (1987) Filosofía del arte, Barcelona, Península. 

Baratono, Adelchi  

- (1934) Il mondo sensibile, Messina, Principato.  

- (1966), Arte e poesia, Milano, Bompiani, 1966. 

Bloemacher, Anne (2011), «Raphael’s Hands», Predella, n° 29 (on line sul sito 
http://www.predella.it/). 

Croce, Benedetto  

-  (1967), Storia de la estética para saggi, Bari, Laterza. 

- (1990), Estética como ciencia de la espressione y linguistica generale, Milán, Adelphi,  pp. 
531-534  

- (2002), Tesi fondamentali di un’Estetica come scienza dell'espressione e linguistica 
generale, Napoli, Bibliopolis. 

Dessoir, Max  

- (1986), Estetica e scienza generale dell’arte, presentación de D. Formaggio, Milano, 
Unicopli.  

- (1914), rassegna di Konrad Fiedlers Schriften über Kunst, Zeitschrift für Ästhetik und 
allgemeine Kunstwissenschaft, n° 9. 

Fiedler, Konrad (2006), Scritti sull’arte figurativa, Palermo, Aesthetica ed.  

Formaggio, Dino  

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
36 Ibídem, p. 17. 



116  

F E B R E R O  
2 0 1 5  

 
	
  

 
 

 Raffaello necesita sus manos. Estética, técnica y ciencia del arte en Dino Formaggio |  Andrea Pinotti 
 

	
  

	
  

- (1953), Fenomenología della técnica artística, Milano, Nuvoletti; ried. (1978) con 
prefazione di G. Scaramuzza, Parma-Lucca, Pratiche.  

- (1962), Studi di estetica, Milano, Renon. 

- (1962) L’idea di artisticità, Milano, Ceschina. 

- (1991), I giorni dell'arte, Milano, Franco Angeli. 

- (1991), Problemi di estetica, Palermo, Aesthetica. 

- (1996), Filosofi dell'arte del Novecento, Milano, Guerini. 

- (1997), «Minima personalia», Belfagor, 30 de noviembre. 

- (1993), Riflessioni strada facendo. Un cammino verso il sociale, Milano, Mimesis.  

Fontana, C., a cura di (1996), Preistoria del visibile. Paul Klee, Milano, Silvana Ed..  

Giorato, S., a cura di (2014) L’arte. Il senso de una vita. Disegni – acquerelli – oli – sculture, 
mostra al MAC di Teolo, 20 settembre-20 novembre 2014, Crocetta del Montello, Antiga 
Edizioni, 2014. 

Grosse, Ernst  

- (1894), Die Anfänge der Kunst, Leipzig, Mohr;  

- (1900), Kunstwissenschaftliche Studien, Tübingen, Mohr.  

Hildebrand, Adolf von (2001), Il problema della forma nell’arte figurativa, Palermo, 
Aesthetica ed. 

Junod, Philippe (1976), Transparence et opacité. Essai sur les fondements théoriques de l’Art 
Moderne. Pour une nouvelle lecture de Konrad Fiedler, Lausanne, L’Age d’Homme;  

Lessing, Gotthold (2012), Emilia Galotti, Torino, Einaudi.  

Majetschak, Stephan (1997), edit., Auge und Hand. Konrad Fiedlers Kunsttheorie im Kontext, 
München, Fink. 

Mallgrave, Harry F., Ikonomou, Eleftherios (1994), edits., Empathy, Form and Space. 
Problems en German Aesthetics 1873-1893, Santa Monica (California), The Getty Center for 
the History of Art and the Humanities;  

Nietzsche, Friedrich (1986), Al di là del bene e del male, Milano, Adelphi. 

Pinotti, Andrea  

-  (1997), a cura di, Estetica ed empatia, Milán, Guerini. 



117  

F E B R E R O  
2 0 1 5  

 
	
  

 
 

 Raffaello necesita sus manos. Estética, técnica y ciencia del arte en Dino Formaggio |  Andrea Pinotti 
 

	
  

	
  

- (2001), Il corpo dello stile. Storia dell'arte come storia dell'estetica a partire da Semper, 
Riegl, Wölfflin, Milano, Mimesis. 

Riegl, Alois (1953), Industria artistica tardoromana, Sansoni, Firenze. 

 

Schmarsow, August (1905), Grundbegriffe der Kunstwissenschaft, Berlin, Gebr. Mann, 
1998). para las teorías de la Einfühlung  

Scrivano, Fabrizio (1996), Lo spazio y le forme. Basi teoriche del vedere contemporaneo, 
Firenze, Alinea;  

Semper, Gottfried (1992), Lo stile nelle arti tecniche y tettoniche, o estética pratica, Roma-
Bari, Laterza.  

Utitz, Emil (1972), Grundlegung der allgemeinen Kunstwissenschaft, München, Fink. 

Wölfflin, Heinrich  

- (1988), Rinascimento e barocco, Firenze, Vallecchi. 

- (1948), Die klassische Kunst, Basel, Schwabe.  

Worringer, Wilhelm (1985), I problemi formali del gotico, Venecia, Cluva. 

 

 





119  

F E B R E R O  
2 0 1 5  

 
	
  

 
 

 L’estetica fenomenologica di Dino Formaggio | Elio Franzini 
 

	
  

	
  

L’estetica  fenomenologica  di  Dino  Formaggio  
Prof.  Elio  Franzini  
Universitá  degli  Studi  di  Milano  

 
 
Sommario:	
  	
  
	
  

L’intenzione	
   del	
   presente	
   articolo	
   è	
  
di	
   introdurre	
   il	
   lettore	
   ad	
   alcuni	
   aspetti	
  
centrali	
   della	
   personalitá	
   e	
   dell’opera	
   di	
  
Dino	
   Formaggio.	
   La	
   sua	
   formazione	
   nella	
  
conosciuta	
   Scuola	
   di	
   Milano,	
   lo	
   porta	
   ben	
  
presto	
   ad	
   avvicinarsi	
   all’estetica	
   e	
   in	
  modo	
  
particolare	
   a	
   porre	
   le	
   basi	
   di	
   un’estetica	
  
fenomenologica.	
   Tra	
   i	
   vari	
   concetti	
  
sviluppati	
  da	
  quest’autore,	
  ce	
  n’é	
  sopratutto	
  
uno,	
   quello	
   di	
   “idea	
   di	
   artisticitá”	
   che	
  
Formaggio	
   introduce	
   nello	
   sforzo	
   costante	
  
di	
   poter	
   comprendere	
   come	
   coniugare	
  
fenomenologia	
   ed	
   estetica,	
   come	
   cioè	
  
applicare	
   il	
   metodo	
   fenomenologico	
   agli	
  
orizzonti	
   tradizionali	
   dell’estetica,	
   facendo	
  
in	
  ciò	
  agire,	
  se	
  non	
  la	
  lettera	
  filologicamente	
  
interpretata,	
   lo	
   spirito	
   del	
   suo	
   maestro,	
  
Antonio	
   Banfi.	
   Per	
   altri	
   versi,	
   la	
   sua	
   opera	
  
introduce	
   anche	
   un’originale	
  
interpretazione	
   del	
   concetto	
   di	
   corpo,	
   che	
  
non	
   è	
   entità	
   “scientifica”,	
   e	
   neppure	
  
“teorica”,	
   bensí,	
   in	
   modo	
   differente	
  
dall’interpretazione	
   di	
   Merleau-­‐Ponty,	
   un	
  
“corpo	
  al	
   lavoro”,	
  che	
  va	
  descritto	
  nelle	
  sue	
  
prassi	
  concrete,	
  nella	
  fenomenologia	
  del	
  suo	
  
esperire,	
   in	
   quelle	
   in	
   cui	
   davvero	
   abita	
   il	
  
comune	
   e	
   condiviso	
   spazio	
   del	
   suo	
  mondo.	
  
Secondo	
   questa	
   interpretazione	
   allora,	
  
Formaggio	
  ci	
  propone	
  un	
  cuerpo	
  che	
  lavora	
  
sul	
  piano	
  di	
  un’arte	
  che	
  è	
  né	
  frutto	
  del	
  genio	
  
né	
   stilema	
   retorico,	
   bensì	
   “tecnica”,	
   cioè	
  
capacità	
   di	
   interpretare	
   lo	
   spazio	
   e	
   di	
  
plasmare	
  mondi	
  possibili.	
  

	
  
Resumen:  

La	
   intención	
   de	
   este	
   artículo	
   es	
  
introducir	
   al	
   lector	
   a	
   algunos	
   aspectos	
  
centrales	
   de	
   la	
   personalidad	
   y	
   la	
   obra	
   de	
  
Dino	
  Formaggio.	
  Su	
   formación	
  en	
   la	
   famosa	
  
Escuela	
  de	
  Milán,	
  pronto	
  lo	
  llevó	
  a	
  acercarse	
  
a	
   la	
  estética	
  y	
  sobre	
   todo	
  a	
  sentar	
   las	
  bases	
  
de	
   la	
   estética	
   fenomenológica.	
   Entre	
   las	
  
diferentes	
   concepciones	
   desarrolladas	
   por	
  
este	
   autor,	
   hay	
   una	
   en	
   especial,	
   la	
   de	
   “idea	
  

de	
   artisticidad”	
   que	
   Formaggio	
   introduce,	
  
esforzándose	
   constantemente	
   para	
   poder	
  
entender	
  cómo	
  combinar	
  la	
  fenomenología	
  y	
  
la	
   estética,	
   es	
   decir	
   cómo	
  aplicar	
   el	
  método	
  
fenomenológico	
   a	
   los	
   horizontes	
  
tradicionales	
   de	
   la	
   estética,	
   y	
   reflejando	
   en	
  
ello,	
   quizás	
   sin	
   seguirlo	
   fielmente,	
   pero	
   al	
  
menos	
   en	
   el	
   espíritu,	
   el	
   Maestro	
   Banfi.	
   En	
  
otros	
   aspectos,	
   su	
   obra	
   también	
   introduce	
  
una	
   interpretación	
  original	
   del	
   concepto	
  de	
  
cuerpo,	
  que	
  no	
  es	
  una	
  entidad	
  “científica”,	
  y	
  
tampoco	
   “teórica”,	
   sino,	
   de	
   una	
   manera	
  
diferente	
   a	
   la	
   interpretación	
   de	
   Merleau-­‐
Ponty,	
  un	
  “cuerpo	
  trabajando”,	
  que	
  debe	
  ser	
  
descrito	
   en	
   sus	
   acciones	
   concretas,	
   en	
   la	
  
fenomenología	
   de	
   sus	
   experiencias,	
   en	
  
aquellas	
   en	
   los	
   que	
   realmente	
   habita	
   el	
  
espacio	
   común	
   y	
   compartido	
   de	
   su	
  mundo.	
  
De	
   acuerdo	
   con	
   esta	
   interpretación	
  
entonces,	
   Formaggio	
   propone	
   un	
   cuerpo	
  
que	
   trabaja	
   para	
   el	
   arte,	
   que	
   no	
   es	
   ni	
   el	
  
resultado	
  del	
   genio	
  ni	
  de	
  un	
  estilo	
   retórico,	
  
sino	
   “técnica”,	
   es	
   decir,	
   la	
   capacidad	
   de	
  
interpretar	
  el	
  espacio	
  y	
  dar	
  forma	
  a	
  mundos	
  
posibles.	
  
 

Palabras claves 

Dino	
   Formaggio,	
   Estética	
   fenomenológica,	
  
Arte,	
  Técnica,	
  Cuerpo.	
  
 

Abstract:  

The	
   intent	
   of	
   this	
   article	
   is	
   to	
  
introduce	
   the	
   reader	
   to	
   some	
   central	
  
aspects	
  of	
  the	
  personality	
  and	
  work	
  of	
  Dino	
  
Formaggio.	
   His	
   training	
   at	
   the	
   famous	
  
School	
  of	
  Milan,	
  soon	
  leads	
  him	
  to	
  approach	
  
the	
   aesthetic	
   and	
   especially	
   to	
   lay	
   the	
  
foundations	
  of	
  phenomenological	
  aesthetics.	
  
Among	
  the	
  different	
  concepts	
  developed	
  by	
  
the	
   author,	
   there	
   is	
   one	
   in	
   particular,	
   the	
  
“idea	
  of	
  artistry”	
  that	
  Formaggio	
  introduced	
  
in	
   the	
   ongoing	
   effort	
   to	
   understand	
  how	
   to	
  
combine	
  the	
  phenomenology	
  and	
  aesthetics,	
  
i.e.	
   how	
   to	
   apply	
   the	
   phenomenological	
  



120  

F E B R E R O  
2 0 1 5  

 
	
  

 
 

 L’estetica fenomenologica di Dino Formaggio | Elio Franzini 
 

	
  

	
  

method	
  to	
  traditional	
  horizons	
  of	
  aesthetics,	
  
reflecting	
  on	
   it,	
  maybe	
  not	
   faithfully,	
   but	
   at	
  
least	
  the	
  spirit	
  of	
  his	
  master,	
  Antonio	
  Banfi.	
  
In	
   other	
   respects,	
   his	
  work	
   also	
   introduces	
  
an	
   original	
   interpretation	
   of	
   the	
   idea	
   of	
  
“body”,	
   which	
   is	
   not	
   a	
   “scientific”	
   and	
   not	
  
“theoretical”	
   but	
   in	
   a	
   different	
   way	
   to	
   the	
  
interpretation	
  of	
  Merleau-­‐Ponty,	
   a	
  “body	
  at	
  
work”	
  entity,	
  to	
  be	
  described	
  in	
  its	
  concrete	
  
actions,	
   in	
   the	
   phenomenology	
   of	
   its	
  
experiences,	
   in	
  whose	
  it	
  actually	
  inhabits	
  in	
  
the	
   common	
  and	
  shared	
   space	
  of	
   its	
  world.	
  
According	
   to	
   this	
   interpretation	
   then,	
  
Formaggio	
   proposes	
   a	
   body	
   that	
  works	
   for	
  
the	
  art	
  that	
  is	
  neither	
  the	
  result	
  of	
  genius	
  or	
  
a	
   rhetorical	
   style,	
   but	
   "technique",	
   i.e.	
   the	
  
ability	
   to	
   interpret	
   the	
   space	
   and	
   to	
   shape	
  
possible	
  worlds.	
  

	
  
Keywords	
  
	
  
Dino	
   Formaggio,	
   Phenomenological	
  
Aesthetics,	
  Art,	
  Technique,	
  Body.	
  
 



121  

F E B R E R O  
2 0 1 5  

 
	
  

 
 

 L’estetica fenomenologica di Dino Formaggio | Elio Franzini 
 

	
  

	
  

L’estetica  fenomenologica  di  Dino  Formaggio  
Prof.  Elio  Franzini  
Universitá  degli  Studi  di  Milano  

	
  
	
  

I Maestri hanno una caratteristica rilevante: non invecchiano. Su di loro, sulle loro 
opere, il tempo non aggiunge scorie, bensì nuove possibilità, che li rendono sempre più vivi. 
È questo, credo, il caso di Dino Formaggio. 

Il suo percorso di pensiero è del tutto particolare, e prende avvio da una parabola 
filosofica che caratterizza la filosofia italiana del Novecento, cioè la “Scuola di Milano”, sorta 
negli Anni Trenta, intorno alla grande personalità di Antonio Banfi. Su questa Scuola sono 
sorte molte mitologie, che è forse bene, in un’ottica storica, un poco, e brevemente, indagare.  

La Scuola di Banfi, infatti, al di là delle leggende, non fu mai un operoso circolo di 
amici, ma un luogo di dibattito dove, accanto ad amicizie profonde e durature, a discussioni 
accese e feconde, si svilupparono inimicizie, personali e filosofiche, che hanno segnato, a 
volte per decenni, le storie accademiche. Come scrive con molta chiarezza Fulvio Papi, la 
Scuola milanese che si formò intorno alla personalità filosofica di Banfi, fu un crogiolo di 
idee che attraversarono, e con frequenza portarono in Italia, le principali tendenze della 
filosofia del nostro tempo, dal neokantismo alla fenomenologia, dall’esistenzialismo al 
positivismo logico. Tuttavia, in senso proprio, “se per scuola si deve intendere la ripetizione, 
malgrado allargata, di temi d’origine, allora non vi è mai stata una scuola, e, del resto, Banfi 
desiderava che ognuno tentasse a suo modo la strada della filosofia e non sopportava la 
trasmissione scolare come recita universitaria”1. 

Per questo motivo, proprio per uscire dall’equivoco di molte storie delle idee, che tutto 
vogliono inquadrare e categorizzare, Formaggio – ed è la premessa – non può venire 
banalmente inquadrato in quella che è, in sostanza, un’invenzione a posteriori, cioè la 
cosiddetta “Scuola di Milano” (dove troppo diverse erano le personalità e troppo fragili i 
riferimenti comuni). Formatosi senza dubbio in quel crogiolo che fu l’insegnamento di 
Antonio Banfi, particolarmente vicino a Remo Cantoni, Enzo Paci, Vittorio Sereni e, 
soprattutto, a colui che riteneva il miglior ingegno di quella generazione, cioè Giulio Preti, 
Formaggio si distanziava da loro – che tra loro non si amavano sin dalla gioventù, essendo a 
volte Formaggio l’unico elemento di unione e di dialogo all’interno della Scuola – per 
formazione e storia personale. Formaggio non era figlio della buona borghesia milanese, ma 
veniva dalle zone più povere della periferia: spesso, anche in scritti autobiografici, ricordava 
la fame e la fabbrica in cui lavorò dall’età di quattordici anni. Fu lavorando che, frequentando 
scuole serali, si diplomò maestro. Poi, dopo aver sostenuto in un solo anno la maturità 
classica, che consisteva in un esame di tutte le materie di tutti i cinque anni del ciclo, si 
iscrisse a Filosofia, in quella università di Milano, allora in corso Roma, nata da dieci anni, 
dove incontrò Antonio Banfi e dove si laureò a soli 24 anni, nel 1938. 

Siamo giunti così al primo punto di un percorso fenomenologico lungo e articolato. 
Infatti la tesi di laurea, dedicata all’analisi della tecnica artistica, che divenne poi, dopo i 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
1 F. Papi, Vita e filosofia. La scuola di Milano: Banfi, Cantoni, Paci, Preti, Milano, Guerini, 1990, p. 16 



122  

F E B R E R O  
2 0 1 5  

 
	
  

 
 

 L’estetica fenomenologica di Dino Formaggio | Elio Franzini 
 

	
  

	
  

travagli della guerra e della lotta partigiana, la  Fenomenologia della tecnica artistica, è opera 
che non ha pari, né tra quelle dei suoi compagni di studio né nell’estetica della prima metà del 
secolo. L’impostazione violentemente anticrociana, l’attenzione critica verso Gentile si 
sposavano con un’analisi, certo influenzata da Banfi, dei movimenti, anche scientifici, 
dell’estetica francese contemporanea, attenta alla metafisica, ma anche alla psicologia, alla 
psicofisiologia, agli esiti teorici degli studi post-bergsoniani sul mondo delle arti. Il tutto 
inserito tuttavia in un quadro “fenomenologico” dove Formaggio coniuga, come farà sempre 
in seguito, i due sensi storici del termine fenomenologia, che è sia hegeliana genesi di un’idea 
che si fa sensibile sia introduzione del senso metodico del pensiero di Husserl, che cerca di 
cogliere il dato essenziale dei processi e dei concetti, senza tuttavia mai perdere il legame 
genetico e progettuale con una dottrina dell’esperienza. Ne esce un’opera di straordinaria 
freschezza, che se è manuale indispensabile per un’artista, ancora oggi illustra al filosofo il 
senso di un impianto metodico all’interno del quale la fenomenologia è capacità di leggere in 
profondità il significato della possibilità progettuale artistica. 

In tutto ciò vive una straordinaria forza dialettica, con evidenza mutuata da Hegel, 
dove si intende coniugare il senso spirituale dell’arte con la forza intuitiva e progettuale 
dell’esperienza. Infatti, se gli allievi di Formaggio hanno preso strade diverse, credo che il 
“sigillo”, e ciò che oggi permette anche di identificare alcuni allievi degli allievi e di inserirli 
nei medesimi rami, al di là di “ortodossie” che Formaggio certo né amava né richiedeva, è 
quello di non ritenere l’estetica qualcosa di “altro” rispetto alla filosofia, bensì uno specifico 
modo di coniugare le fenomenologiche ontologie regionali, avendo ben presenti le loro 
differenze di senso e struttura. Per cui Formaggio detestava le mode che attribuiscono 
all’estetica strani genitivi, aggettivi concettuali o, come è usanza contemporanea, prefissi a 
volte inutili – tutti tentativi per portarla fuori di sé, e nessuno sa dove, se non verso facili e 
ingenui precostituiti paradigmi – e ribadiva che l’estetica è una teoria generale della 
sensibilità e dell’esperienza, che può divenire analisi speciale delle opere d’arte e dei processi 
connessi alle forme e alla genesi dell’artistico. Entrambi gli aspetti possono avere nel 
descrittivismo di una fenomenologia privata di alcuni suoi dogmi un importante fondamento, 
capace di far dialogare la progettualità dell’esperienza e quella dell’arte. 

 Come è evidente in Arte, volume del 1979, poi ripreso e più volte ampliato, 
Formaggio vuole anche essere lettore profondo della genesi e del senso ideale dei grandi 
movimenti artistici che hanno costruito le forme simboliche della nostra civiltà, e dei testi che 
le hanno interpretate nella storia del pensiero: dai graffiti nelle grotte preistoriche ai 
movimenti dell’arte concettuale, Formaggio ha saputo far emergere il senso. Questa 
“emergenza” era capacità di spaziare, di mettere in dialogo i movimenti del pensiero e 
dell’arte, di non chiudersi in banali paradigmi ripetuti all’infinito alla ricerca di “originalità”.  

Nella rete non dogmatica in cui Formaggio si formò, in un quadro dove la filosofia 
italiana cerca prima di uscire dai limiti del neoidealismo e poi, dopo la guerra, di aprirsi 
progressivamente alle maggiori esperienze filosofiche europee, vi è però spazio teorico, come 
già si accennava, per dissidi all’interno dei quali il pensiero stesso si definisce e articola. 
Anche in questo caso, la presenza di Banfi può essere riscontrata, esercitando quasi un ruolo 
maieutico. Come scrive ancora Papi, la filosofia è per Banfi un “luogo aporetico”: “la 
condizione stessa della filosofia è contraddittoria poiché, per dare un’immagine, essa è come 



123  

F E B R E R O  
2 0 1 5  

 
	
  

 
 

 L’estetica fenomenologica di Dino Formaggio | Elio Franzini 
 

	
  

	
  

una superficie che ha da una parte e dall’altra un uguale disegno, ma le superfici dei disegni 
non coincidono mai”2. 

Questa figura è straordinariamente efficace non solo per disegnare il pensiero del 
maestro Banfi, ma anche per illustrare il dissidio che, negli anni, separò i due principali 
esponenti “estetici” della sua scuola, ovvero Luciano Anceschi e Dino Formaggio, i cui 
disegni teorici non erano probabilmente così diversi, ma senza dubbio, vergati su parti 
opposte del medesimo foglio, non potevano certo mai coincidere. 

Che cosa sia un dissidio, in filosofia, è forse facile dire. Rispetto a una lite, osserva 
Lyotard, un dissidio è un conflitto tra almeno due parti “impossibile da dirimere equamente in 
mancanza di una regola di giudizio applicabile a entrambe le argomentazioni”3. 

Nel caso di Anceschi e Formaggio, tale impossibilità si richiama  a due medesime 
“regole di giudizio” – l’eredità banfiana e l’interpretazione della fenomenologia – che tuttavia 
non possono essere applicate in modo “equo”. I temi e i linguaggi appaiono simili, senza 
dubbio analoghi, ma sono diversi gli “idiomi” e il significato che possono assumere. 

Il gioco per mostrare le differenze che oppongono i due regimi di frasi potrebbe durare 
a lungo, ma sarebbe gioco noioso se non partisse da un presupposto indubitabile, ovvero che 
la differenza nasce dall’analogia, che tuttavia mantiene sempre uno “scarto” aperto. Ed è stato 
qui, comunque sia nato, che il dissidio è riuscito a essere duraturo e, a tratti, violento. Non si 
può qui seguire come, nel corso del tempo, questo dissidio si è articolato. È tuttavia 
importante sottolineare che esso si concentrava su una precisa lettura non solo di Banfi, ma 
dell’intero significato dell’estetica fenomenologica. 

In una breve nota scritta come Premessa a “Fenomenologia e scienze dell’uomo”, dal 
significativo titolo Fenomenologia e no4 , la questione appare disegnata con chiarezza (e 
risentita nettezza). Origine dello scritto di Formaggio furono pagine scritte da Anceschi su “il 
verri” ma soprattutto la pubblicazione del libro di Carlo Gentili Nuova Fenomenologia 
critica, nel 1981 (e in particolare il sottotitolo di tale volume)5. 

Dopo avere delineato le grandi tradizioni dell’estetica fenomenologica tedesca e 
francese, da Fink a Ingarden, da Merleau-Ponty a Dufrenne, Formaggio scrive che, come 
sempre avviene, di seguito ai grandi movimenti di pensiero possono darsi “alcuni fenomeni di 
appropriazione indebita del termine, nei quali tutti possono ravvisare l’immane sforzo di volo 
di qualche mosca cocchiera in cerca di blasoni di nobiltà teoretica, oppure, nel migliore dei 
casi, qualcosa che non riguarda alcuna forma filosofica di conoscenza, ma, se proprio si vuol 
definire, sembra avere molto a che fare con quel primo e più basso grado di conoscenza 
comune che, per Spinoza, comprendeva sia il conoscere ‘per experientiam vagam’ che quello 
‘ex auditu’, dal quale ogni intelletto bene indirizzato doveva, come è noto, emendarsi”6. 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
2 Ivi, p. 24. 
3 J. F. Lyotard, Il dissidio, Milano, Feltrinelli, 1985, p. 11. 
4 D. Formaggio, Premessa: fenomenologia e no, in “Fenomenologia e scienze dell’uomo”. Quaderni del 
Seminario di Filosofia delle Scienze dell’uomo diretto da D. Formaggio, 2, 1982. 
5 C. Gentili, Nuova fenomenologia critica. Metodi e problemi dell’estetica fenomenologica italiana, Torino, 
Paravia, 1981. 
6 D. Formaggio, Fenomenologia e no, cit., p. 4. 



124  

F E B R E R O  
2 0 1 5  

 
	
  

 
 

 L’estetica fenomenologica di Dino Formaggio | Elio Franzini 
 

	
  

	
  

Queste parole, già a sufficienza chiare, e senza dubbio aggressive, sono rafforzate, e in 
realtà precisate, nelle righe successive, dove si afferma che queste sedicenti fenomenologie 
sono “fenomeni di pseudo scienza critica che non fanno né cultura né storia” e che lo studio di 
Husserl non deve essere mai piegato “per qualche uso parassitario o per qualche loro 
riduzione in nostra proprietà privata”7. 

Ciò significa che il primario interesse del pensiero di Formaggio va alla definizione 
dell’estetica e, soprattutto, dei campi tematici a essa correlati. Definizione che in lui si 
concentra intorno a un concetto fondamentale, che chiama idea di artisticità. È l’insistenza su 
questa idea a mostrare che Dino Formaggio ha percorso per tutta la sua vita il tema dello 
“statuto” dell’estetica, che è un modo per dire che ha pensato alla filosofia come una singolare 
metariflessione, dove però il referente erano il mondo, le cose, i corpi. In questo quadro non 
viene mai meno lo sforzo costante di interrogazione su come coniugare fenomenologia ed 
estetica, come cioè applicare il metodo fenomenologico agli orizzonti tradizionali 
dell’estetica, facendo in ciò agire, se non la lettera filologicamente interpretata, lo spirito del 
Maestro Banfi. 

L’ispirazione banfiana che Formaggio vuole conservare viene tradita quando la si 
riduce a essere metodologia critica e poetica, che non vede nell’estetica il sorgere e lo 
svilupparsi di una teoria generale dell’arte. L’ambito pragmatico delle critiche e delle 
poetiche “riguarda una riflessione destinata a rimanere cieca, ove fosse privata della dialettica 
che la sovrasta come scienza”8. Bisogna quindi distinguere un’estetica come generica attività 
critica sull’opera da un’estetica come scienza teoretica generale dell’arte, come Banfi 
propugna, permettendo di dissolvere “uno dei più grossi equivoci tipicamente ricorrente non 
tanto negli studi filosofici, si badi, quanto e soprattutto in certi strati della cultura letteraria 
(magari avanguardisteggiante”)9. Infatti, “l’interdisciplinarietà dell’Estetica, così tipica della 
cultura contemporanea, non è la confusione dei discorsi e dei metodi, ma, al contrario, la netta 
delimitazione di un proprio metodo e di un proprio campo”10. Il richiamo a una maggiore 
“concretezza” degli studi estetici è ingenuo e parziale, quando invece l’estetica, con autentica 
concretezza, non la ritrova nei suoi contenuti particolari, bensì “nel grado di formalizzazione 
metodologica e dunque nella consapevolezza filosofica e nel rigore teoretico che riesce ad 
instaurare, come un proprio piano autonomo rispetto alla Critica”11. 

Per Formaggio, è dunque necessario sottolineare la presenza husserliana all’interno 
della filosofia di Banfi. Per lui, infatti, il metodo fenomenologico “non è mai coscienza 
contemplativa di un ordine ideale di vita, ma coscienza attiva e non mai fermata o risolta 
dell’interna struttura dinamica dell’esperienza e della vita”12. D’altra parte, il suo senso è 
quello di essere un’idea concreta che struttura un campo esperienziale, pur salvaguardandone 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
7 Ivi. 
8 D. Formaggio, La morte dell’arte e l’estetica, Bologna, Il Mulino, 1983. Ma il saggio, Banfi e gli sviluppi 
dell’Estetica come scienza filosofica risale al 1968. 
9 Ivi, pp. 234-5. 
10 Ivi, p. 235. 
11 Ivi, p. 236. 
12 D. Formaggio, Studi di estetica, Milano, Renon, 1962, p. 67. Il saggio ha come titolo “Fondamenti e sviluppi 
dell’Estetica di Antonio Banfi” e unisce uno scritto del 1958, pubblicato su “aut-aut”, e l’introduzione, 
pubblicata nel medesimo anno, che Formaggio scrisse per l’opera Filosofia dell’arte di Banfi. 



125  

F E B R E R O  
2 0 1 5  

 
	
  

 
 

 L’estetica fenomenologica di Dino Formaggio | Elio Franzini 
 

	
  

	
  

la mobilità: “di qui lo sgorgare dell’idea dall’esperienza, del razionale dinamico ed aperto 
dalla vita stessa del reale concreto, di qui la filosofia dell’arte”13. 

 Di conseguenza l’intero discorso banfiano procede verso il “riconoscimento teoretico 
di un piano propriamente scientifico-filosofico dell’Estetica”: piano che deve, essere sempre 
più liberato “dagli equivoci di metodi e di compiti che non gli appartengono, perché propri 
delle riflessioni che, con appropriate tecniche, già la Critica e le Poetiche coerentemente 
attuano sul loro piano”14. Banfi indica dunque una strada per l’estetica (che Formaggio scrive 
sempre con la maiuscola), che vuole superare le posizioni “essenzialistiche, normativistiche e 
pragmatizzanti in genere”, comprese quelle “dissolte in empirismo o confuse nella Critica per 
mal intesa concretezza”15. 

 Sembra dunque che del Maestro Formaggio voglia sottolineare un preciso aspetto, 
quel “tentare la sordità dell’esperienza” che Fulvio Papi, con lucida sintesi, vede come 
elemento unitario del pensiero banfiano16. Per Banfi – e sono parole come queste che possono 
originare differenti letture – è solo una “netta e radicale impostazione teoretica” che, guidata 
da una ragione non dogmatica, può generare “sensibilità e amore per la fresca ricchezza 
dell’esperienza, per la varietà dei suoi sensi e delle sue articolazioni”17. Ci sono in Banfi 
istanze diverse: vi è una teoria della ragione “che è teoria delle condizioni  per cui è possibile 
un uso non dogmatico della ragione, la sua apertura alla vita”, ma c’è anche “un’estetica come 
teoria della liberazione del sapere estetico”, “bisogni di razionalità che sembrano trovare una 
propria soddisfazione nel sapere estetico - il quale pertanto non è solo qualcosa che la ragione 
giustifica e comprende, ma in certo modo è esso stesso ragione in atto”18. 

Nella Idea di artisticità, con riflessioni in seguito riprese e integrate in La morte 
dell’arte e l’estetica,  Formaggio rivela dunque da un lato la sua diretta discendenza da Banfi, 
essendo l’idea di artisticità una ripresa, non priva di polemica, dell’idea di esteticità del suo 
Maestro, ma dall’altro tende a distaccarsene, assumendo un’assoluta autonomia di pensiero, 
sottolineando come il primo aspetto  della idea di artisticità sia quella di porsi, per così dire, 
come un’idea di “campo”: un’idea non calata “sulle” cose, ma che deriva dalle cose stesse. 
Come scrive Formaggio: “la legge ideale dell’universo artistico non può che autocostruirsi 
infinitamente attraverso le strutture conoscitive e operative dell’esperienza artistica in atto ed 
attraverso vari livelli di riflessione”19. Il piano trascendentale di questa idea è dunque 
“esperienziale”, connesso al “farsi” del mondo dell’arte. Da qui deriva, con linguaggio e 
consapevolezza fenomenologiche, che l’idea di artisticità è una forma di 
“intenzionalizzazione”, che, non vuole spiegare o definire l’arte, bensì coglierne le leggi di 
sviluppo intrinseco, ponendosi di fronte a essa con un atteggiamento descritto che ne colga 
l’essenza concreta. 

Prima ancora che nella tradizione fenomenologica, Formaggio si inserisce tuttavia, in 
queste stesse affermazioni, in quella hegeliana: ed è qui, in estrema sintesi, la sua differenza 
essenziale dal Maestro, il suo passaggio dall’esteticità all’artisticità. L’uso che Banfi, kantiano 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
13 Ivi. 
14 D. Formaggio, La morte dell’arte e l’estetica, cit., p. 240. 
15 Ivi. 
16 F. Papi, op. cit., p. 21. 
17 A. Banfi, I problemi di un’estetica filosofica, a cura di L. Anceschi, Parenti, Milano-Firenze, 1961, p. 87. 
18 G. Scaramuzza, Sapere estetico e arte, Padova, Clesp, 1981, p. 142. 
19 D. Formaggio, L’idea di artisticità, Milano, Ceschina, 1962, p. 304. 



126  

F E B R E R O  
2 0 1 5  

 
	
  

 
 

 L’estetica fenomenologica di Dino Formaggio | Elio Franzini 
 

	
  

	
  

e simmeliano, faceva di Hegel era, per così dire, “retorico”, essendo Kant il punto di 
riferimento essenziale. Nella sua interpretazione della banfiana “idea di esteticità”, Hegel è 
l’immagine di un’idea di filosofia che non può dimenticare la dialettica e la sua forza 
propulsiva. E che, al tempo stesso, riesce a coniugare il senso spirituale dell’arte con la forza 
intuitiva e progettuale dell’esperienza. È su questo piano, e con questa consapevolezza, che 
Formaggio, incrocia il discorso della fenomenologia, di una fenomenologia che lui stesso 
definiva non dogmatica e che si pone all’interno della direttrice aperta da Merleu-Ponty, cioè 
in una chiave di lettura “genetica” della fenomenologia, senza che essa mai diventi banale 
descrizione di enti o pratica di personalistiche metafisiche. In Formaggio appare una nozione 
che non è centrale neppure nel pensiero banfiano, quella di “corpo”, che deriva da Husserl e 
da Merleau-Ponty, ma che tuttavia, invece di rivolgersi all’Essere, o a una forte prospettiva 
ontologica, come accade in Francia, coglie il “dialetizzarsi” della prassi corporea, che diviene 
un “corpo al lavoro”, che va descritto nelle sue prassi concrete, in quelle in cui davvero abita 
il comune e condiviso spazio del suo mondo. 

Esistono, come è noto, molte eresie nella tradizione fenomenologica. Ma sarebbe 
errato identificare quella più importante con il pensiero di Heidegger. L’eresia originaria è 
infatti quella generata da coloro – e sono in molti – che non apprezzando il supposto 
idealismo presente nel primo volume di Idee per una filosofia fenomenologica e una 
fenomenologia pura, pubblicato nel 1913, accentuano il divario tra questo testo e le Ricerche 
logiche, che risalgono al 1900-1. Sul piano strettamente filosofico questa eresia deriva, come 
spesso accade, da un errore interpretativo (non c’è nessun io “idealistico” in Husserl, al di là 
della non sempre efficacia terminologia) e dal caso (al primo volume ne sarebbe dovuto 
seguire almeno un altro, che invece varie vicende fecero pubblicare solo postumo), ma fu 
devastante, dal momento che è con essa che si manifesta una duplice visione della 
fenomenologia, di chi cioè la vede come “metodo” e di chi invece ne accetta il valore 
costruttivo, comprendendo che il metodo intenzionale delineato nelle Ricerche logiche deve 
trovare orizzonti epistemologici di applicazione, in cui l’operatività del soggetto non può 
essere dimenticata. 

 Se Heidegger e, con infinta minor sapienza, alcuni degli stessi primi allievi di Husserl, 
scelgono la prima via, sviluppandola nel quadro di una statica ontologia, variamente 
coniugata, i francesi andranno in direzione diversa. Sarebbe infatti un grave errore ritenere 
che Merleu-Ponty accusi Husserl di “idealismo”: è filosofo troppo raffinato, e troppo 
conoscitore degli allora inediti manoscritti che origineranno il secondo volume di Idee, per 
cadere in tale banalità. Il suo presupposto, senz’altro influenzato dal “clima” heideggeriano, 
ma da esso indipendente nel metodo e nella prassi, è che il soggetto non può essere astratto, 
puro, e via dicendo, dal momento che è sempre “in situazione mondana”, nel mondo, abitando 
un comune orizzonte spazio-temporale. In questa strada Merleau-Ponty utilizza proprio 
Husserl, e la nozione di Leib, di corpo vivo, che è essenziale nel secondo volume di Idee. 

 Questa nozione, descritta in dialogo costante con dimensioni scientifiche legate in 
primo luogo alla psicologia e alla psicofisiologia, conduce, già nella parte conclusiva della 
Fenomenologia della percezione, a esiti ontologici distanti dalla prospettiva husserliana 
(anche nel linguaggio con cui sono manifestati). Tuttavia, lo si ribadisce, le premesse 
descrittive conducono su una nozione di corporeità che sarebbe impensabile senza una 
comprensione profonda degli scritti di Husserl. 



127  

F E B R E R O  
2 0 1 5  

 
	
  

 
 

 L’estetica fenomenologica di Dino Formaggio | Elio Franzini 
 

	
  

	
  

 Il pensiero di Dino Formaggio, pur su questa strada, rifiuta tuttavia che dal corpo si 
passi all’Essere (o a quella che Dufrenne chiama “Natura naturante”): passaggio in effetti 
“inutile” nel quadro di un contesto descrittivo, che rende inutilmente “originale” una 
prospettiva che regge anche se non si afferma che la carne del corpo e la carne del mondo 
sono un’unica e medesima carne. La volontà di determinare una “Verità” – e qui vi è  forse 
l’autentico senso unitario di quella che è stata a posteriori chiamata “Scuola di Milano” – è 
un’esigenza comprensibile, ma che è spinta o da volontà teologica più o meno mascherata o 
da problematiche psicologiche, e dunque individuali. Esigenza, dunque, di cui non tener conto 
in sede teorica. 

Il corpo, per Formaggio, non è entità “scientifica”, e neppure “teorica”, pur con tutti i 
distinguo e le raffinatezze che anche Merleau-Ponty mette in atto, bensì un “corpo al lavoro”, 
che va descritto nelle sue prassi concrete, nella fenomenologia del suo esperire, in quelle in 
cui davvero abita il comune e condiviso spazio del suo mondo. 

Questa posizione è notoriamente presente sin dalla tesi di laurea di Formaggio, che 
darà poi vita a quello straordinario volume che è la Fenomenologia della tecnica artistica. 
Straordinario, in prima istanza, sul piano della metodologia storica: dimostra cioè, a chi lo 
sappia leggere, che “fare fenomenologia” non è questione teorica, tentativo di trovare 
“spiegazioni”, ma capacità di “descrivere i fenomeni”, anche se il punto di partenza sono 
autori lontani dalla tradizione della fenomenologia. Ma straordinario, poi, anche perché il 
corpo che viene descritto è un corpo che lavora sul piano di un’arte che è né frutto del genio 
né stilema retorico, bensì “tecnica”, cioè capacità di interpretare lo spazio, di plasmare mondi 
possibili. Il corpo di Formaggio è un corpo che, nell’arte, seguendo alcune indicazioni di 
Baudrillard, non uccide l’arte stessa per fanatismo iconoclastico, espellendone l’immagine e 
l’immaginazione, bensì plasma in direzione concreta le potenzialità di un’immaginazione che 
è anche, al tempo stesso, percezione e memoria20. 

L’arte, osserva Formaggio, non è mai stata l’esercizio futile di una “domenicalità dei 
valori”: al contrario è sempre stata “un alto esercizio di vita, di comunione di vita: e, come 
tale, un rischio e un progetto”. Il corpo che Formaggio presenta e descrive è allora un corpo 
progettuale e che in questo senso diviene con il suo spazio. Il corpo, si sa, tutti i corpi, sono 
destinati a morire, cioè a “liberare uno spazio”: il suo senso, che è costante sfida alla morte, è 
la capacità di porsi come progetto che riempie sempre di nuovo gli spazi del mondo, che 
lascia “cose”, che interpreta con azioni finalizzate la densità che abita. Qui “la vita si vive 
come pensiero creativo originario e sensibile ed il pensiero si fa rischiosa prova di presenza, e 
quasi testimonianza vivente, della propria incarnazione corporea”21. 

In questa direzione il corpo, il corpo tecnico, artistico, progettuale, capace di 
interpretare attraverso oggetti il proprio spazio-tempo, è inseparabile dal lavoro, da quella 
“umiltà del finito”22 che troppo spesso ha dimenticato, e che si traduce in una concreta teoria 
della corporeità, che non è mistica rovesciata, tanto meno deriva fisiologistica, bensì orizzonte 
comunicativo. Si considerino, per esempio, le pagine che Formaggio dedica a Piero della 
Francesca e al problema della prospettiva: senza dubbio, rileva, è questione “scientifica”, ma 
non è l’unico modo possibile per dare l’illusione della terza dimensione, bensì, 
semplicemente, il più “euclideo”. Di conseguenza, il suo elemento importante, quello che lo 
	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
20 Si veda D. Formaggio, Problemi di estetica, Palermo, Aesthetica edizioni, 1991. 
21 D. Formaggio, La morte dell’arte e l’estetica, Bologna, Mulino, 1983, p. 290. 
22 Ivi, p. 289. 



128  

F E B R E R O  
2 0 1 5  

 
	
  

 
 

 L’estetica fenomenologica di Dino Formaggio | Elio Franzini 
 

	
  

	
  

differenzia dalle illusionistiche pitture pompeiane tanto disprezzate da Florenskij, è che tale 
dimensione scientifica nasce dal ritmo, dal “ritmo del corpo in movimento”: “la sua 
teorizzazione segna dunque la teorizzazione del moto avanzante dell’uomo (e della sua 
visione)”, coincidendo “con la suprema esaltazione dell’uomo che come corpo naturale entra 
nel mondo”23. 

Formaggio comprende così, interpretando l’aforisma novalisiano in cui si dice che “le 
tre dimensioni sono il risultato della riduzione di infinite dimensioni”, che di per sé la 
prospettiva è una “riduzione”, una “operazione di semplificazione e di scelta” che “si 
appoggia alle coordinate di uno spazio euclideo per trovare una riduzione elementare di quelle 
dimensioni, per cristallizzarle e polirle geometricamente, e così fermare per sempre e ordinare 
scientificamente, secondo numeri e rapporti, l’inafferrabile fuga qualitativa delle cose”24. E’ il 
lavoro del corpo che permette di operare, nell’arte, il superamento di tale cristallizzazione, di 
inserirla all’interno di quella dimensione in cui l’arte sviluppa la propria progettualità 
diacronica. 

Il percorso che conduce dall’ottica medievale alla prospettiva non è quindi 
quell’astratto quadro teleologico disegnato da Panofsky, in cui la forma simbolica è priva di 
corpo ed esperienza, bensì è, in prima istanza, la coscienza di un lavoro che sta modificando i 
suoi parametri di definizione, cioè la lotta della pittura “per sollevarsi dal terreno delle arti 
meccaniche in cui per secoli era stata tenuta ed assurgere alla dignità di arte o scienza 
liberale”25. Questo ideale è particolarmente evidente in Piero della Francesca, dove la 
prospettiva non solo tende a perdere ogni dimensione empirica, ancora presente in Alberti, ma 
si trasforma in un ideale di cultura dove “l’uomo si scopre e si pone come asse immobile 
dell’intero sistema della rappresentazione del mondo”26. Tuttavia, aggiunge Formaggio, 
malgrado queste essenziali acquisizioni scientifiche e culturali, la prospettiva non è solo 
questo, bensì un modello di interpretazione organica della spazialità, che intende porre i 
particolari nel quadro di un universo continuo. Non è un’interpretazione “idealistica” del 
mondo, bensì, pur nel contesto di una riduzione a spazio geometrico dello spazio 
psicofisiologico, il tentativo di restituire il mondo a una sua realtà profonda, che porta tuttavia 
con sé “l’esperienza di un’assenza”: “l’assenza di quel tempo-anima esistenziale che 
commuove e drammatizza la persona come possibilità e come progetto, come angoscia e 
come azione assurda”27. 

E’ questa possibilità progettuale che, sia pure in modo paradossale, e in negativo, 
anche la geometrica e oggettiva prospettiva di Piero permette di esperire, facendo 
comprendere come il lavoro che l’arte conduce sullo spazio, attraverso i tentativi costanti di 
rappresentarlo, continui progressivamente operando per distruggere, come accade negli ultimi 
due secoli, la sua perfetta costruzione tridimensionale, senza tuttavia cancellarne la forza 
simbolica. Forza che in tale possibilità progettuale, che ha nell’esperienza corporea il suo 
motore mobile, mantiene viva quella sua “unità”, che si traduce proprio nella varietà 
costitutiva del simbolico. Per cui, anche il realismo cosmico di Piero non è un principio 
trascendente, bensì un modo per interpretare l’unità “naturale e umana del cosmo, 
	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
23 D. Formaggio, L’esteticità tra scienza e vita nella prospettiva di Piero della Francesca, in D. Formaggio, 
Studi di estetica, Milano, Renon, 1962, p. 154. 
24 Ivi, p. 155. 
25 Ivi, p. 159. 
26 Ivi, p. 161. 
27 Ivi, p. 170. 



129  

F E B R E R O  
2 0 1 5  

 
	
  

 
 

 L’estetica fenomenologica di Dino Formaggio | Elio Franzini 
 

	
  

	
  

dell’universo, delle sue leggi”, in cui il modo d’essere delle figure umane è “lo stare, il pesare 
verticale, l’inesorabile gravitare che lega ogni corpo reale con tutti gli altri corpi fino al centro 
della terra”28. Senza dubbio in lui il cosmo è spazio universale e omogeneo, retto da leggi 
matematiche: ma questo spazio, come peraltro in parte sarà anche in Newton, è retto da una 
natura ermetica e la perfezione che si cerca è volontà di un possesso del reale come pensiero 
e, soprattutto, come tecnica, come lavoro. 

Possibilità progettuale è allora comprendere come il simbolo, attraverso l’arte, nasca 
con un lavoro di scavo nelle pieghe delle cose, alla ricerca di un terreno in cui ciò che 
chiamiamo arte e scienza siano ugualmente radicati: per Piero, come per Klee o per Valéry, 
“l’artista è colui che ritorna sulla creazione e la porta avanti, ne tenta le vie di un possibile 
reale”29. Se infatti non si vuole ridurre la prospettiva a un espediente ottico-geometrico, come 
appunto non vuole fare Piero, ma la si usa come modo per interpretare lo spazio facendo di 
esso sia un terreno di esperienza sia una visione del mondo, lo spirito progettuale e genetico 
va nella medesima direzione. Klee “sa che il mondo non è il mondo delle cose già date, degli 
schemi già fissati, ma del loro porsi dinamico, del loro percettivo continuo generarsi”30. 

Non vi è così, tra certe figure artistiche, un legame storico o teorico, bensì un comune 
progetto simbolico fondato sulla volontà tecnica di porre l’arte come interpretazione del 
nostro comune e condiviso spazio-tempo. Già in Piero l’arte “esce dall’equilibrio della sua 
raggiunta perfezione matematica e si contamina col demoniaco psicologico e con la ricerca 
naturalistica sperimentale”31. Per tale motivo, come avrebbe detto Florenskij, la prospettiva 
non è soltanto il gioco ottico degli affreschi di Pompei, ma ha in sé la possibilità del suo 
rovesciamento: è una “tecnica” che sempre svela la propria interna tensione, “esplorazione e 
violazione insieme della divina natura”32. Tecnica che diviene possibilità progettuale artistica, 
la cui “freccia” viene “scoccata dal corpo”33. 

Il corpo, in conclusione, è la logica stessa della possibilità progettuale che l’arte, con 
la sua forza simbolica, esprime: un corpo che è in primo luogo capacità di orientarsi nello 
spazio-tempo e, in questo lavoro, di ordinarne la rappresentazione, finalizzata a una sua 
conoscenza, a una sua progressiva manipolazione attraverso la tecnica, il lavoro, la prassi. Il 
rischio di cadere in una “retorica della corporeità” viene sempre corso. Per tale motivo si 
tratta di comprendere che l’arte non è mai un progetto astratto, bensì un processo con dei 
limiti, dati dal materiale e dalla nostra stessa struttura corporea e fisiologica, oltre che dai 
contesti culturali che viviamo. In tali limiti, tuttavia, la questione della “rappresentazione del 
mondo” non è un gioco autoreferenziale, bensì l’illustrazione dei modi per ricavare da esso 
conoscenze, che sviluppino, su vari piani, la nostra capacità di manipolarlo, ovvero di trarne 
qualità, di comprenderne il tessuto vivente, in cui si svolge la nostra stessa vita. 
“Rappresentare” può essere un porre a distanza: ma la cornice attraverso cui guardiamo il 
mondo è anche, suo tramite, tentativo per delimitare la comprensione, sviluppandola in 
progetti. 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
28 Ivi, p. 171. 
29 D. Formaggio, La genesi dei mondi possibili in Paul Klee, in Ivi, p. 229. 
30 Ivi, p. 230. 
31 D. Formaggio, Arte, Milano, Mondadori, 1981, p. 54. 
32 Ivi. 
33 Ivi, p. 93. 



130  

F E B R E R O  
2 0 1 5  

 
	
  

 
 

 L’estetica fenomenologica di Dino Formaggio | Elio Franzini 
 

	
  

	
  

Così, l’interpretazione progettuale artistica è il segno di un’interpretazione in cui il 
corpo porta la propria spazio-temporalità, sulla scia di Merleau-Ponty, ai limiti delle proprie 
stesse possibilità, superando i confini stessi del visibile. Questo processo-progetto in cui si 
realizza la coscienza artistica, attraverso figure e momenti della storia, si sviluppa come 
lavoro, con tutte le contraddizioni e aporie che il lavoro porta con sé34, volendo cioè essere 
una “liberazione” del lavoro, che ne rigetta le dimensioni alienanti, teorizzando la prassi non 
come calcolo o manipolazione ripetitiva e meccanica, bensì come “una pregnanza libera, 
inventiva e liberatoria, di sapere e di fare”35. 

E’ chiaro che queste parole riflettono ascendenze del giovane Marx, ricordando anche 
alcuni passi di Marcuse o di Baudrillard: in quanto tali si pongono in un periodo di per sé 
“datato” della filosofia occidentale. D’altra parte, il discorso, dal momento che Formaggio 
sempre rifiuta una sua riduttiva “ideologizzazione”, può anche fermarsi a un livello 
precategoriale, cercando di comprendere la genesi di una dimensione che, prima delle 
costruzioni ideologiche, è modalità rappresentativa, strada per l’interpretazione del proprio 
spazio circostante. L’arte, pur non potendosi porre come paradigma del lavoro, è tuttavia una 
via per comprendere come un corpo in azione, che si fa prassi operativa, sia in grado di essere 
protagonista di una trasformazione del mondo che da un  lato ne scopre qualità e, dall’altro, in 
tale prassi, rivela se stesso come dimensione percettiva, memorativa e immaginativa. 

In arte, come già si è osservato, il lavoro è la tecnica, un lavoro che lo è nel senso 
pieno del termine, con tutte le antinomie, anche sociali, che vi sono nella quotidianità, che si 
presenta come divenire qualitativo, che svela di conseguenza le potenzialità connesse sia al 
mondo dell’opera sia dei corpi che la costruiscono e recepiscono. L’atto della progettualità 
artistica è, nella sua stratificazione di significati, un atto intersoggettivo e nel suo implicare 
decisioni e scelte che riguardano senza dubbio la produzione di oggetti, è sempre inserito in 
una più vasta prassi sociale e deve venire pensato, come era in Piero, ma anche in Klee, al di 
fuori del suo “vestito festivo” dal momento che “non appartiene al giorno del riposo, ma alla 
concretezza lottata dei giorni lavorativi”36.  

Un lavoro che vuole dunque essere “comunicazione”, non necessariamente verbale, e 
che ha nel corpo il suo protagonista: “l’atto di comunione del senso è un vertice della prassi di 
tutte le strutture intuitive di percezione, di memoria, di immaginazione, che il corpo vive nel 
mondo da cui emerge, non la sua diluizione in formule discorsive”37. L’intelligenza artistica, 
osserva Formaggio, quella che permette di attraversare le storia delle opere senza farsi da essa 
travolgere, si genera nella metis del corpo, in quell’astuzia ermetica, interpretativa e 
produttiva che questa parola significa nella Grecia classica. 

La conclusione è che non vi può essere una teoria dell’arte senza una teoria 
fenomenologica del corpo. Non, banalmente, perché è il corpo che “produce”, ma in quanto il 
lavoro che nell’arte il corpo mette in opera raccoglie in sé tutte quelle aporie che, rendendo 
possibile una sua “fenomenologia”, cioè una descrizione dei suoi aspetti, dei suoi strati, delle 
sue variazioni qualitative, dei suoi ostacoli materici, delle sue prospettive, lineari, 
immaginarie o rovesciate, vieta tuttavia una “spiegazione”, una prospettiva unica, una 
definizione risolvibile in una logica lineare. La logica della prassi intuitiva corporea che è al 
	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
34 Si veda Ivi, pp. 140 sgg. 
35 Ivi, pp. 149-50. 
36 Ivi, p. 160. 
37 Ivi, p. 174. 



131  

F E B R E R O  
2 0 1 5  

 
	
  

 
 

 L’estetica fenomenologica di Dino Formaggio | Elio Franzini 
 

	
  

	
  

lavoro nell’arte è una logica diversa, ed è quella della  metis, che raccoglie in sé percorsi irti 
di contraddizioni ed aporie, cercando di uscire da esse con un’astuzia che si traduce in 
possibilità concreta, in progetto, in opera. Senza dimenticare, quindi, che il corpo è ricco di 
possibilità interpretativa e simbolica perché è esso stesso simbolo, cioè realtà lacerata da una 
frattura che non si ricompone, e dove il rinvio è frutto di senso che sempre rinasce. Il corpo è 
infatti carenza, fragilità, fame, desiderio, morte, finitezza. Ma è anche trasformazione, 
metamorfosi, costruzione, progetto. Il corpo “sa la propria finitezza, il proprio destino di 
morte fin dal suo primo giorno, ma conosce anche, in questa sua consapevolezza, la propria 
potenza di seminatore di segni e di simboli da gettare a piene mani nel mondo per vivere, in 
questo suo gettarsi oltre, nei segni e nelle opere d’arte l’unica immortalità che gli sia 
consentita”38. 

Tutto ciò, e l’arte lo ricorda, non è il frutto del caso, né il risultato di una mistica, bensì 
un percorso della fenomenologia, che svela il progetto simbolico nelle pieghe delle sue stesse 
fratture. Tale progetto è nel contraddittorio lavoro di una corporeità, sociale più che 
individuale, dove si mette in gioco non una suprema entità ontologica, bensì il comune piano 
di sensibilità intuitiva tra lo spazio-tempo corporeo e quello del mondo. 

La rappresentazione artistica dello spazio ha sviluppato nel corso del tempo le sue 
“tecniche”, e lo ha fatto in un’ottica che non è monologica, ma che coglie in questo lavoro del 
corpo che nella tecnica diviene progetto, il senso stesso della tecnica artistica come 
esplicitazione fenomenologica delle relazioni possibili del rapporto prassi-natura: “qui si ha a 
che fare con la possibilità e il progetto, cioè con gli aloni dei possibili che si alzano in mezzo 
e intorno alle cose reali e con la progettualità che vi si immerge, vi opera trasformazioni 
materiali e simboliche”39. 

Questa esigenza, per chiudere il cerchio aperto all’avvio, non può dunque disperdersi 
nella “vaghezza degli umanesimi letterari”, che si traducono in poetiche e retoriche: di fronte 
a esse, “in modo diametralmente opposto”, si staglia un’istanza fenomenologica “come analisi 
dei vissuti intenzionali di coscienza nelle costituzioni estetiche, corporee e preriflessive, così 
come emergono dal mondo della vita”40. Per Formaggio il “logos del mondo estetico”, di cui 
Husserl parla in Logica formale e trascendentale, passa attraverso la logica costitutiva della 
corporeità – condizione di possibilità per ogni operare prassistico e progettuale. 

È in questa visione che per Formaggio la tradizione fenomenologica si inserisce con 
nettezza. Ingarden si guarda bene dal considerare la specificità delle opere o degli autori 
letterari e cerca invece di delineare l’essenza concreta dell’opera letteraria in generale. 
Merleau-Ponty stesso, quando scrive su Cézanne, è interessato a spezzare il paradigma 
cartesiano, e a giungere a una definizione concettuale del precategoriale, non certo a delineare 
le linee direttrici di una vicenda artistica.  

Nella prospettiva di Formaggio, anche là dove si respingono, seguendo le indicazioni 
della fenomenologia francese, i riferimenti all’io trascendentale, la descrizione non si rivolge 
così a particolari piani descrittivi, alla ricerca di una idea che “fonda”, nell’interpretazione, il 
senso situazionale delle cose, bensì si mira a una fondazione trascendentale dell’estetico, al 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
38 Ivi, p. 228 
39 D. Formaggio, Fenomenologia della tecnica artistica, Parma, Pratiche, 1978, p. 299. 
40 D. Formaggio, Fenomenologia e no, cit., pp. 5-6. 



132  

F E B R E R O  
2 0 1 5  

 
	
  

 
 

 L’estetica fenomenologica di Dino Formaggio | Elio Franzini 
 

	
  

	
  

suo logos, al senso di una prospettiva precategoriale di cui si devono sempre di nuovo cercare 
le condizioni di possibilità.  

 

Bibliografia: 

Banfi, A. (1961), I problemi di un’estetica filosofica, a cura di L. Anceschi, Parenti, Milano-
Firenze. 
 
Formaggio, D.: 
- (1962), Studi di estetica, Milano, Renon. 
- (1978), Fenomenologia della tecnica artistica, Parma, Pratiche. 
- (1981), Arte, Milano, Mondadori. 
- (1982), Premessa: fenomenologia e no, in “Fenomenologia e scienze dell’uomo”. Quaderni 
del  Seminario di Filosofia delle Scienze dell’uomo diretto da D. Formaggio, 2. 
- (1983), La morte dell’arte e l’estetica, Bologna, Il Mulino. 
D. Formaggio, (19962), L’idea di artisticità, Milano, Ceschina. 
- (1991), Problemi di estetica, Palermo, Aesthetica edizioni. 
 
Gentili, C. (1981), Nuova fenomenologia critica. Metodi e problemi dell’estetica 
fenomenologica italiana, Torino, Paravia. 
 
Papi, F (1990), Vita e filosofia. La scuola di Milano: Banfi, Cantoni, Paci, Preti, Milano, 
Guerini. 
 
Lyotard, J. F. (1985), Il dissidio, Milano, Feltrinelli. 
 
Scaramuzza, G. (1981) Sapere estetico e arte, Padova, Clesp. 
 

 
  



133  

F E B R E R O  
2 0 1 5  

 
	
  

 
 

 La estética fenomenológica de Dino Formaggio | Elio Franzini 
 

	
  

	
  

La  estética  fenomenológica  de  Dino  Formaggio  
Prof.  Elio  Franzini  
Universitá  degli  Studi  di  Milano  

 
 

Los Maestros tienen una característica relevante: nunca envejecen. En ellos, en su 
trabajo, el tiempo no añade residuos, sino nuevas posibilidades, lo que los hace siempre más 
vivos. Esto, creo yo, es el caso de Dino Formaggio. 

Su camino intelectual es muy peculiar y comienza con una parábola filosófica que 
define a la filosofía italiana del siglo XX, es decir, a la “Escuela de Milán”, surgida en los 
años Treinta, en torno a la gran personalidad de Antonio Banfi. Sobre esta escuela nacieron  
muchos mitos, que tal vez sea bueno, en una perspectiva histórica, investigar brevemente. 

La Escuela de Banfi, de hecho, más allá de las leyendas, nunca fue un círculo activo 
de amigos, sino un foro en el que, junto con las amistades profundas y duraderas, con 
acaloradas y fructíferas discusiones, se desarrollaron antipatías, personales y filosóficas, que 
marcaron durante décadas, historias académicas. Como escribe muy claramente Fulvio Papi, 
la Escuela milanesa que se formó en torno a la figura filosófica de Banfi, fue un crisol de 
ideas que cruzaron, y con frecuencia llevaron a Italia, las principales tendencias de la filosofía 
de nuestro tiempo, desde el neo-kantismo a la fenomenología, del existencialismo al 
positivismo lógico. Sin embargo, en el sentido real, “si por escuela ha de entenderse la 
repetición, si bien amplificada, de temas de origen, entonces nunca ha habido una escuela, y, 
por otra parte, Banfi quería que cada uno tomara a su manera el camino de la filosofía y no 
soportaba que la trasmisión escolar se pareciera a un recital universitario”1. 

Por esta razón, sólo para salir del malentendido de muchas historias de las ideas, que 
lo único que quieren es enmarcar y categorizar, Formaggio - y ésta es nuestra premisa - no 
puede ser trivialmente enmarcado en lo que es esencialmente una invención a posteriori, es 
decir, la llamada “Escuela de Milán” (donde las personalidades eran demasiado diferentes y 
demasiado frágiles las referencias comunes). Formado sin duda en aquel crisol que fue la 
enseñanza de Antonio Banfi, particularmente cerca de Remo Cantoni, Enzo Paci, Vittorio 
Sereni, y especialmente a aquel que consideraba el mayor talento de esa generación, Giulio 
Preti, Formaggio se distinguía de ellos – que entre ellos no se querían desde su juventud, 
siendo éste a veces el único elemento unificador y de diálogo dentro de la Escuela – por 
formación e historia personal. Formaggio no era el hijo de la clase media milanesa, sino 
provenía de las zonas más pobres de la periferia: a menudo, incluso en algunos escritos 
autobiográficos, recordaba el hambre y la fábrica donde trabajó desde los catorce años. Fue 
durante el trabajo, que estudiando en la escuela nocturna, se graduó como maestro. Entonces, 
después de pasar el bachillerato en un año, con un examen sobre todas las materias de un ciclo 
normal de cinco años, se inscribió a la Licenciatura en Filosofía, en aquella Universidad de 
Milán, que entonces estaba en Avenida Roma, fundada una década antes, donde conoció a 
Antonio Banfi y donde se graduó a la edad de 24 años, en 1938. 

Así llegamos al primer punto de una trayectoria fenomenológica larga y compleja. De 
hecho, la tesis de licenciatura, dirigida al análisis de la técnica artística, que se convirtió, 
después de las penurias de la guerra y de la resistencia, en la Fenomenologia della tecnica 
	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
1 Papi, F. (1990), Vita e filosofia. La scuola di Milano: Banfi, Cantoni, Paci, Preti, Milano, Guerini, x, p. 16. 



134  

F E B R E R O  
2 0 1 5  

 
	
  

 
 

 La estética fenomenológica de Dino Formaggio | Elio Franzini 
 

	
  

	
  

artistica, es una obra que no tiene igual, ni entre las de sus compañeros de estudio ni en la 
estética de la primera mitad del siglo. El planteamiento violentamente anticrociano, la 
atención crítica hacia Gentile se casaban con el análisis, por supuesto influenciada por Banfi, 
de los movimientos, incluso científicos, de la estética francesa contemporánea, dedicada a la 
metafísica, pero también a la psicología, a la psicofisiología y a los resultados teóricos de los 
estudios post-bergsonianos sobre el mundo de las artes. Sin embargo, todo ello envuelto en un 
marco “fenomenológico” donde Formaggio mezcla, así como lo hará siempre a partir de 
entonces, los dos sentidos históricos del término fenomenología, que es a la vez génesis 
hegeliana de una idea que se hace sensible e introducción del sentido metodológico del 
pensamiento de Husserl, que busca comprender el dato esencial de los procesos y conceptos, 
sin perder nunca el vínculo genético y prospectivo con una doctrina de la experiencia. 

El resultado es una obra de extraordinaria frescura, que si bien es un manual 
indispensable para un artista, todavía hoy enseña también al filósofo el sentido de un sistema 
metodológico en el que la fenomenología representa la capacidad de leer en profundidad el 
sentido de la posibilidad de la misma producción artística. 

En todo esto vive una fuerza dialéctica extraordinaria, claramente tomada de Hegel, 
donde se pretende combinar el significado espiritual del arte con la fuerza intuitiva y 
prospectiva de la experiencia. De hecho, si los estudiantes de Formaggio tomaron caminos 
diferentes, creo que el “sello”, y lo que ahora, también permite identificar a algunos de los 
estudiantes e insertarlos en las mismas ramas, más allá de “ortodoxias” que Formaggio por 
cierto no amaba y ni exigía, es el hecho de no considerar la estética como algo “otro” respecto 
a la filosofía, sino más bien una forma específica de combinar las ontologías regionales 
fenomenológicas, teniendo bien en cuenta sus diferencias de sentido y estructura. Así que 
Formaggio detestaba las modas que le confieren a la estética extraños genitivos, adjetivos 
conceptuales o, como es costumbre hoy en día, prefijos a veces innecesarios – que son todos 
intentos de sacarla de sí misma, para llevarla quién sabe a dónde, sino hacia algunos 
paradigmas fáciles, ingenuos y preestablecidos – y reiteraba que la estética es una teoría 
general de la sensibilidad y la experiencia, que puede convertirse en un análisis especial de las 
obras de arte y de los procesos asociados a la formas, y la génesis de lo artístico. Ambos 
aspectos pueden tener una base importante en una fenomenología descriptiva privada de 
ciertos dogmas, capaz de poner en comunicación la naturaleza planificadora de la experiencia 
y aquella del arte. 

Como es evidente en Arte, texto del 1979, retomado y ampliado varias veces, 
Formaggio quiere también ser profundo lector de la génesis y del sentido ideal de los 
principales movimientos artísticos que han construido las formas simbólicas de nuestra 
civilización, y los textos que las han interpretado en la historia del pensamiento: de las 
pinturas en las cuevas prehistóricas a los movimientos del arte conceptual, Formaggio ha sido 
capaz de hacer emerger el sentido. Esta “emergencia” era la capacidad de vagar, de crear un 
diálogo entre los movimientos del pensamiento y del arte, de no encerrarse en paradigmas 
triviales repetidos sin cesar, en busca de “originalidad”. 

 En la red anti-dogmática en la que Formaggio se formó, en un contexto donde la 
filosofía italiana primero trata de ir más allá de los límites del neo-idealismo y luego, después 
de la guerra, de abrirse poco a poco a las mayores experiencias filosóficas europeas, hay un 
espacio teórico, como ya se aludía, para los desacuerdos dentro los cuales el pensamiento 
mismo se define y articula. Incluso en este caso, la presencia de Banfi se puede encontrar, 



135  

F E B R E R O  
2 0 1 5  

 
	
  

 
 

 La estética fenomenológica de Dino Formaggio | Elio Franzini 
 

	
  

	
  

ejerciendo casi un papel mayéutico. Como escribe otra vez Papi, la filosofía es para Banfi un 
“lugar aporético”: “la condición misma de la filosofía es contradictoria ya que, para usar una 
imagen, ésta es como una superficie que tiene por un lado y por el otro un diseño similar, pero 
las superficies de los dibujos nunca coinciden”2. 

Esta imagen es muy eficaz no sólo para describir el pensamiento del maestro Banfi, 
sino también para ilustrar el conflicto que a lo largo de los años, alejó a los dos principales 
exponentes de la “estética” de su escuela, Luciano Anceschi y Dino Formaggio, cuyos 
planteamientos teóricos probablemente no eran muy diferentes, pero sin duda, escritos en las 
caras opuestas de la misma hoja, ciertamente nunca podían coincidir. 

¿Qué es un conflicto en la filosofía?, tal vez sea fácil de decir. En comparación con un 
pleito, dice Lyotard, un conflicto es una contienda entre al menos dos partes que “no puede 
ser resuelta de manera justa en la ausencia de una regla de juicio aplicable a ambos 
argumentos”3. 

En el caso de Anceschi y Formaggio, esta imposibilidad se refiere a dos idénticas 
“reglas de juzgar” – el legado banfiano y la interpretación de la fenomenología – que, sin 
embargo, no se pueden aplicar de manera igual. Los temas y los lenguajes parecen ser 
similares, sin duda análogos, pero son diferentes los “idiomas” y el significado que puedan 
tener. 

El juego para mostrar las diferencias que contraponen los dos regímenes de oraciones 
podría durar mucho tiempo, pero sería aburrido si el juego no partiera de una premisa 
innegable, es decir, que la diferencia proviene de la analogía, y a pesar de eso, mantiene una 
brecha abierta. Y fue aquí, a pesar de cómo nació, que el conflicto logró durar mucho y, en 
ocasiones, ser violento. No podemos seguir aquí la articulación en el tiempo, de dicho 
conflicto. Sin embargo, es importante señalar que se centró en una lectura precisa no sólo de 
Banfi, sino del sentido total de la estética fenomenológica. 

En una breve nota escrita como prólogo a Fenomenologia e scienze dell’uomo, 
titulado de manera significativa Fenomenologia e no4, el problema está dibujado con claridad 
(y resentida lucidez). Las razones que originaron el texto de Formaggio, fueron unas páginas 
de Anceschi en “El Verri” y además, sobre todo la publicación del libro de Carlo Gentili 
Nuova Fenomenologia critica en 1981 (y en particular, el subtítulo de este volumen)5. 

Después de esbozar las grandes tradiciones de la estética fenomenológica alemana y 
francesa, de Fink a Ingarden, de Merleau-Ponty a Dufrenne, Formaggio escribe que, como 
sucede siempre, después de los grandes movimientos filosóficos pueden darse “algunos actos 
de uso indebido del término, en los que todo el mundo puede reconocer el enorme esfuerzo de 
vuelo de alguna mosca∗en busca de escudos de nobleza teorética o, en el mejor de los casos, 
algo que no se refiere a ninguna forma filosófica de conocimiento, pero si realmente 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
2 Ibídem, p. 24. 
3 Lyotard, J. F. (1985), Il dissidio, Milano, Feltrinelli, p. 11. 
4 Formaggio, D. (1982), Premessa: fenomenologia e no, en “Fenomenologia e scienze dell’uomo”. Quaderni del 
Seminario di Filosofia delle Scienze dell’uomo dirigido por D. Formaggio, 2. 
5 Gentili, C. (1981), Nuova fenomenologia critica. Metodi e problemi dell’estetica fenomenologica italiana, 
Torino, Paravia. 
∗ Aquí el autor, se refiere a la fábula de Esopo, retomada luego por Fedro, “La mosca y la mula” (n.d.t.). 



136  

F E B R E R O  
2 0 1 5  

 
	
  

 
 

 La estética fenomenológica de Dino Formaggio | Elio Franzini 
 

	
  

	
  

queremos definirlo, parece tener mucho que ver con ese primer y más bajo grado de 
conocimiento común que, para Spinoza, incluía tanto el conocer “per experientiam vagam” 
así como aquel “ex auditu”, del que todo buen intelecto, como es bien sabido, debe pulirse”6. 

Estas palabras, ya suficientemente claras, y sin duda agresivas, se refuerzan y en 
realidad se aclaran, en las líneas que siguen, en donde se afirma que estas supuestas 
fenomenologías son “ejemplos de pseudo-ciencia crítica que no hacen ni la cultura ni la 
historia” y que el estudio de Husserl nunca debe ser doblado “para algún uso parasitario o 
para cualquier reducción a propiedad privada”7. 

Esto significa que el principal interés del pensamiento de Formaggio va a la definición 
de la estética y, sobre todo, a los campos temáticos relacionados con ella. Definición que en 
su obra se centra en torno a un concepto fundamental, que él llama idea de artisticidad. La 
insistencia sobre esta idea demuestra que Dino Formaggio ha recorrido durante toda su vida el 
tema del “estatuto” de la estética, que es una manera de decir que él pensó en la filosofía 
como una peculiar meta-reflexión, donde el referente eran el mundo, las cosas, los cuerpos. 
Dentro de este marco, nunca se apaciguará en él el esfuerzo constante de la interrogación 
sobre cómo combinar la fenomenología y la estética, es decir cómo aplicar el método 
fenomenológico a los horizontes tradicionales de la estética, reflejando en ello, quizás sin 
seguirlo fielmente, pero al menos en el espíritu, el Maestro Banfi. 

La inspiración banfiana que Formaggio quiere mantener se traiciona cuando se reduce 
a una mera metodología crítica y poética, que no ve en la estética el surgimiento y desarrollo 
de una teoría general del arte. El contexto pragmático de las críticas y las poéticas “se refiere 
a una reflexión destinada a permanecer ciega, si se privase de la dialéctica que la domina 
como ciencia”8. Por tanto, debemos distinguir una estética como una actividad crítica genérica 
sobre una obra, de una estética como ciencia teórica general del arte, como Banfi sostiene, 
permitiendo disolver “uno de los mayores errores típicamente recurrentes no tanto en los 
estudios de filosofía, como y sobre todo en ciertos contextos de la cultura literaria (quizás de 
vanguardia)”9. De hecho, “el carácter interdisciplinario de la estética, tan típico en la cultura 
contemporánea, no consiste en la confusión de los discursos y métodos, sino, por el contrario, 
en la clara delimitación de su metodología y su propio campo”10 . El llamado a ser 
mayormente “concretos” de los estudios estéticos es ingenuo y parcial, mientras que la 
estética, con una autentica actitud concreta, no encuentra lo concreto en sus contenidos 
particulares, sino “en el grado de formalización metodológica y, por tanto, en la conciencia 
filosófica y el rigor teórico que logra establecer mediante un propio plan independiente de la 
Crítica”11. 

Según Formaggio, entonces es necesario destacar la presencia de Husserl en la 
filosofía de Banfi. Para él, de hecho, el método fenomenológico “nunca refleja una conciencia 
contemplativa de un orden ideal de la vida, sino una conciencia activa y nunca detenida o  

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
6 Formaggio, D., Fenomenologia e no, cit., p. 4 
7 Idém. 
8 Formaggio, D. (1983), La morte dell’arte e l’estetica, Bologna, Il Mulino. Pero el texto, Banfi e gli sviluppi 
dell’Estetica come scienza filosofica remonta al 1968. 
9 Ibídem, pp. 234-5. 
10 Ibídem, p. 235 
11 Ibídem, p. 236. 



137  

F E B R E R O  
2 0 1 5  

 
	
  

 
 

 La estética fenomenológica de Dino Formaggio | Elio Franzini 
 

	
  

	
  

acabada de la estructura dinámica interna de la experiencia de la vida”.12 Por otro lado, su 
sentido es ser una idea concreta que estructura un campo experiencial, preservando al mismo 
tiempo su movilidad: “de aquí llega la idea de experiencia, del racional dinámico y abierto de 
la vida misma del real concreto, de aquí viene la filosofía del arte”13. 

 Como resultado, todo el discurso banfiano se dirige hacia el “reconocimiento teorético 
de un nivel propiamente científico-filosófico de la Estética”: nivel que debe ser cada vez más 
liberado “de los malentendidos de métodos y tareas que no le corresponden, porque estos son 
típicos de las reflexiones que, con las técnicas adecuadas, previamente la Crítica y las 
Poéticas implementan de forma coherente desde su perspectiva”14. Así Banfi indica un 
camino para la estética (que Formaggio escribe siempre en mayúscula), que quiere superar las 
posiciones “esencialistas, normativas y pragmáticas en general”, incluyendo aquellas 
“disueltas en el empirismo o confundidas con la Critica, por una mala interpretación de su 
naturaleza concreta”15. 

 Parece entonces que Formaggio quisiera subrayar un aspecto particular del Maestro, es 
decir aquel “tentar la sordera de la experiencia” que Fulvio Papi, con una síntesis lúcida, ve 
como un elemento de unión en el pensamiento banfiano16. Para Banfi - y éstas son palabras 
que pueden originar diferentes lecturas – sólo un “enfoque teórico claro y radical” guiado por  
una razón no dogmática, puede generar “la sensibilidad y el amor hacia la fresca riqueza de la 
experiencia y la variedad de sus sentidos y de sus articulaciones”17. Hay en Banfi unas 
instancias diferentes: está una teoría de la razón “que es la teoría de las condiciones por las 
cuales es posible el uso no dogmático de la razón, su apertura a la vida”, pero también hay 
“una estética entendida como una teoría de la liberación del saber estético”, “necesidades de 
la racionalidad que parecen encontrar su satisfacción en el saber estético – que, por lo tanto, 
no es sólo algo justificado y comprendido por la razón, sino de cierta manera es él mismo 
razón en acto”18. 

En Idea di artisticitá, con reflexiones más tarde recuperadas e integradas en La norte 
dell’arte e l’estetica, Formaggio revela, por un lado su descendencia directa de Banfi, ya que 
la idea de artisticidad es una recuperación, no sin controversia, de la idea de esteticidad de su 
Maestro, pero por otro lado tiende a separarse de éste, asumiendo una independencia absoluta 
de pensamiento, cuando hace hincapié en que el primer aspecto de la idea de artisticidad es el 
ponerse, por así decirlo, como una idea de “campo”: una idea que no baja “sobre” las cosas, 
sino que proviene de las cosas mismas. Como escribe Formaggio: “la ley ideal del universo 
artístico se construye infinitamente a través de las estructuras cognitivas y operativas de la 
experiencia artística en acto y a través de los distintos niveles de la reflexión”19. El nivel 
trascendental de esta idea es entonces “experiencial”, conectado al “hacerse” del mundo del 
arte. Por lo tanto, con lenguaje y conciencia fenomenológica, la idea de artisticidad es una 
forma de “intencionalización” que no quiere explicar o definir el arte, sino captar sus leyes 
	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
12 Formaggio, D., (1962), Studi di estetica, Milano, Renon, p. 67. El artículo se títula “Fondamenti e sviluppi 
dell’Estetica di Antonio Banfi” y une un texto del 1958, pubblicado en “aut-aut”, y la introducción, pubblicada 
en el mismo año, que Formaggio escribió para la obra Filosofia dell’arte de Banfi. 
13 Íd.  
14 Formaggio, D., La morte dell’arte e l’estetica, cit., p. 240. 
15 Íd. 
16 Papi, F., (1990), op. cit., p. 21. 
17 Banfi, A. (1961), I problemi di un’estetica filosofica, edición de L. Anceschi, Parenti, Milano-Firenze, p. 87. 
18 Scaramuzza, G. (1981), Sapere estetico e arte, Padova, Clesp, p. 142. 
19 Formaggio, D. (1962), L’idea di artisticità, Milano, Ceschina, p. 304 



138  

F E B R E R O  
2 0 1 5  

 
	
  

 
 

 La estética fenomenológica de Dino Formaggio | Elio Franzini 
 

	
  

	
  

inherentes de desarrollo, poniéndose en frente de ella con una actitud que capture su esencia 
concreta.  

Antes que en la tradición fenomenológica, Formaggio se inserta más bien, con estas 
afirmaciones, en la hegeliana: y es aquí, de manera sintética, su diferencia esencial del 
Maestro, su tránsito desde la esteticidad a la artisticidad. El uso que Banfi, kantiano y 
simmeliano, hacía de Hegel, era por así decirlo, “retórico”, siendo Kant su punto de referencia 
esencial. En su interpretación de la banfiana “idea de esteticidad”, Hegel es la imagen de una  
filosofía que no puede olvidarse de la dialéctica y su fuerza motriz. Y que al mismo tiempo, 
logra combinar el sentido espiritual del arte con la fuerza intuitiva y proyectual de la 
experiencia. Es en este nivel, y con esto en mente, que Formaggio se encuentra con la 
fenomenología, una fenomenología que él mismo llamaba no dogmática y que surge dentro de 
las pautas abiertas por Merleau-Ponty, es decir en una clave de interpretación “genética” de la 
fenomenología, sin que ésta se convierta en una descripción banal de los entes o en una 
exposición de metafísicas personales. En Formaggio aparece un concepto que no es central ni 
siquiera en el pensamiento banfiano, el de “cuerpo”, que se deriva de Husserl y Merleau-
Ponty, pero que, en vez de dirigirse al Ser, o hacia una fuerte perspectiva ontológica, como 
sucede en Francia, captura el proceso “dialectico” de la praxis corpórea, lo que se convierte 
en un “cuerpo trabajando”, que debe ser descrito en sus prácticas concretas, en las cuales 
habita el común y compartido espacio de su mundo. Hay, como es bien sabido, muchas 
herejías en la tradición fenomenológica. Sin embargo, sería erróneo identificar la más 
importante con el pensamiento de Heidegger. La herejía original es de hecho generada por 
aquellos - y hay muchos - que mientras no aprecian el supuesto idealismo presente en el 
primer volumen de Ideas para una fenomenología pura y una filosofía fenomenológica, 
publicado en 1913, aumentan la brecha entre este texto y las Investigaciones lógicas, que 
datan 1900-1. Desde un punto de vista estrictamente filosófico esta herejía proviene, como 
suele pasar, de un error de interpretación (no hay un yo "idealista" en Husserl, más allá de la 
terminología no siempre efectiva) y del caso (al primer volumen le tenía que seguir al menos 
otro, en cambio varios eventos lo hicieron publicar sólo póstumo), pero fue devastadora, ya 
que con aquella se manifiesta una doble visión de la fenomenología, es decir, de aquellos que 
la ven como un “método” y de quien en cambio acepta su valor constructivo, considerando 
que el método intencional descrito en las Investigaciones lógicas debe encontrar horizontes 
epistemológicos de aplicación, en donde la operatividad del sujeto no puede ser olvidada. 

Si Heidegger y, con una sabiduría infinitamente menor, algunos de los mismos primeros 
alumnos de Husserl, eligen el primer camino, desarrollándolo en el marco de una ontología 
estática, diversamente combinada, los franceses irán en una dirección diferente. De hecho 
sería un grave error suponer que Merleau-Ponty acuse a Husserl de “idealismo”: es un 
filósofo demasiado refinado, y un gran conocedor de los manuscritos inéditos en ese entonces, 
que darán vida al segundo volumen de Ideas, para caer en tales trivialidades. Su premisa, sin 
duda influenciada por el “clima” heideggeriano, pero independiente de aquel en el método y 
la práctica, es que el sujeto no puede ser abstracto, puro, y así adelante, ya que se encuentra 
siempre en “situación mundana”, en el mundo, habitando en un horizonte común espacio-
temporal. De este modo, Merleau-Ponty hace uso justamente de Husserl, y la noción de Leib, 
de cuerpo vivo, que es esencial en el segundo volumen de Ideas. 

 Este concepto, que se describe en un diálogo constante con las dimensiones científicas 
relacionadas principalmente con la psicología y psicofisiología, conduce, ya en la parte final 
de la Fenomenología de la percepción, a resultados ontológicos alejados de la perspectiva de 



139  

F E B R E R O  
2 0 1 5  

 
	
  

 
 

 La estética fenomenológica de Dino Formaggio | Elio Franzini 
 

	
  

	
  

Husserl (incluso en el lenguaje en que se presentan). Sin embargo, lo reiteramos, los 
supuestos descriptivos conducen a una noción de corporeidad que sería impensable sin un 
profundo conocimiento de los escritos de Husserl. 

 El pensamiento de Dino Formaggio, aunque vaya en la misma dirección, se opone, sin 
embargo, al hecho que del cuerpo se pase al Ser (o a aquella que Dufrenne llama “Naturaleza 
naturante”): un pasaje que en efecto es “inútil” en el marco de un contexto descriptivo, que 
vuelve innecesariamente “original” una perspectiva que tiene sentido a pesar de que no se 
afirme que la carne del cuerpo y la carne del mundo son una y la misma carne. La voluntad de 
establecer una “Verdad” – y esto es tal vez el verdadero sentido de unión de la que se ha 
llamada después la “Escuela de Milán” – es una exigencia comprensible, pero que está 
impulsada o por una voluntad teológica más o menos ocultada o por problemáticas 
psicológicas, y por lo tanto individuales. La cual, por lo tanto, no debe ser tenida en cuenta en 
un contexto teórico. 

El cuerpo, para Formaggio, no es una entidad "científica", y tampoco “teórica”, 
incluso con todas las distinciones y los refinamientos que también Merleau-Ponty lleva a 
cabo, sino un “cuerpo trabajando”, que debe ser descrito en sus acciones concretas, en la 
fenomenología de sus experiencias, en aquellas en los que realmente vive el espacio común y 
compartido de su mundo. 

Esta posición como es sabido, se encuentra ya en la tesis de licenciatura de Formaggio,  
que luego dará vida a aquel texto extraordinario que es la Fenomenologia della tecnica 
artistica. Extraordinario, en primer lugar, en términos de la metodología histórica: porque 
demuestra, para aquellos que lo sepan leer, que “hacer fenomenología” no es una cuestión 
teórica, una investigación que llegue a “explicaciones”, sino la capacidad de “describir los 
fenómenos”, a pesar de que el punto de partida sean algunos autores muy lejanos de la 
tradición de la fenomenología. Y extraordinario, también porque el cuerpo que ahí se 
describe, es un cuerpo que trabaja para un arte que no es ni el producto del genio ni un estilo 
retórico, sino más bien “técnica”, es decir, la capacidad de interpretar el espacio, de plasmar  
mundos posibles. 

El cuerpo de Formaggio es un cuerpo que, en el arte, siguiendo algunas indicaciones 
de Baudrillard, no mata al mismo arte por un fanatismo iconoclasta, expulsando la imagen y 
la imaginación de aquel, sino plasma en una dirección concreta las potencialidades de una 
imaginación que es también, al mismo tiempo, percepción y memoria20. 

Formaggio considera que el arte nunca ha sido el ejercicio inútil de unos “valores de 
segunda mano”: por el contrario, siempre ha sido “un alto ejercicio del vivir, de comunión de 
la vida y, como tal, un riesgo y un proyecto”. El cuerpo que Formaggio presenta y describe es 
entonces un cuerpo proyectante y que en este sentido deviene junto con su espacio. El cuerpo, 
como sabemos, todos los cuerpos, están destinados a morir, es decir, a “desocupar un 
espacio”: su sentido, que es constante desafío a la muerte, es la capacidad de instalarse como 
proyecto que llena siempre de nuevo los espacios del mundo, que deja “cosas”, que interpreta 
con acciones dirigidas la densidad que habita. Aquí “la vida se vive como pensamiento 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
20 Véase Formaggio, D. (1991) Problemi di estetica, Palermo, Aesthetica edizioni  



140  

F E B R E R O  
2 0 1 5  

 
	
  

 
 

 La estética fenomenológica de Dino Formaggio | Elio Franzini 
 

	
  

	
  

creativo, originario y sensible y el pensamiento se convierte en un ensayo arriesgado de la 
presencia, y casi viviente testigo, de nuestra encarnación corporal”21. 

En este sentido, el cuerpo, el cuerpo técnico, artístico, proyectante, capaz de 
interpretar mediante los objetos su propio espacio-tiempo, es inseparable del trabajo, de 
aquella “humildad de lo finito”22 que con demasiada frecuencia se ha olvidado, y que se 
traduce en un concreta teoría de la corporeidad, que no es una mística al revés, ni mucho 
menos una deriva fisiológica, sino un horizonte comunicativo. Consideremos, por ejemplo, 
las páginas que Formaggio le dedica a Piero della Francesca y al problema de la perspectiva: 
no cabe duda, señala, que esta es una cuestión “científica”, pero no es la única manera posible 
de generar la ilusión de la tercera dimensión, sino, simplemente, la más “euclidiana”. 

Por lo tanto, su aspecto importante, lo que lo diferencia de las pinturas ilusorias de 
Pompeya, tan despreciadas por Florensky, es que la descrita dimensión científica surge del 
ritmo, el “ritmo del cuerpo en movimiento”: “su teorización, por tanto, marca la teorización 
del movimiento hacia adelante del hombre (y de su visión)”, coincidiendo “con la exaltación 
suprema del hombre que en calidad de cuerpo natural entra en el mundo”23. 

De esta manera Formaggio comprende, interpretando el aforismo de Novalis que dice 
que “las tres dimensiones son el resultado de la reducción de dimensiones infinitas”, que en sí 
misma la perspectiva es una “reducción”, una “operación de simplificación y elección” que “a 
partir de las coordenadas del espacio euclidiano busca una reducción elemental de dichas 
dimensiones, para cristalizarlas y pulirlas geométricamente, y de esta forma poder detener 
perpetuamente y ordenar científicamente, de acuerdo con los números y las proporciones, la 
irrefrenable huida cualitativa de las cosas”24. Es el trabajo del cuerpo que permite llevar a 
cabo, en el arte, la superación de dicha cristalización, e insertarla en aquella dicha dimensión, 
en la cual el arte desarrolla su carácter proyectante diacrónico. 

El camino que de la óptica medieval conduce a la perspectiva, entonces no es aquel 
abstracto marco teleológico descrito por Panofsky, en el que la forma simbólica no tiene 
cuerpo ni experiencia, sino consiste principalmente, en la conciencia de un trabajo que está 
cambiando sus parámetros de definición, es decir, la lucha de la pintura “para elevarse desde  
el nivel de las artes mecánicas, en el que durante siglos había sido dejada, y alcanzar la 
dignidad de arte o ciencia liberal”25. Este ideal es particularmente evidente en Piero della 
Francesca, donde la perspectiva no sólo tiende a perder cualquier dimensión empírica, todavía 
presente en Alberti, sino se convierte en un ideal de cultura en el que “el hombre se descubre 
y representa como el eje inmóvil de todo el sistema de representación del mundo”26. Sin 
embargo, añade Formaggio, a pesar de estos logros científicos y culturales, la perspectiva no 
es sólo eso, sino un modelo de interpretación orgánica de la espacialidad, que tiene como 
objetivo poner los detalles en el interior de un universo continuo. No es una interpretación 
“idealista” del mundo, sino, aunque en el contexto de una reducción del espacio 
psicofisiológico en el espacio geométrico, es un intento de restituir el mundo a una propia 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
21 Formaggio, D. (1983), La morte dell’arte e l’estetica, Bologna, Mulino, p. 290 
22 Ibídem, p. 289 
23 Formaggio, D., L’esteticità tra scienza e vita nella prospettiva di Piero della Francesca, en Formaggio, D. 
(1962), Studi di estetica, Milano, Renon, p. 154 
24 Ibídem, p. 155 
25 Ibídem, p. 159 
26 Ibídem, p. 161 



141  

F E B R E R O  
2 0 1 5  

 
	
  

 
 

 La estética fenomenológica de Dino Formaggio | Elio Franzini 
 

	
  

	
  

realidad profunda que sin embargo, trae consigo “la experiencia de un ausencia”: “la ausencia 
de aquel tiempo-alma existencial que conmueve y dramatiza a la persona como una 
posibilidad y como proyecto, como angustia y acción absurda”27. 

Es esta posibilidad proyectante que, aunque en una forma paradójica y negativa, 
incluso la perspectiva geométrica y objetiva de Piero permite experimentar, logrando enseñar 
cómo el trabajo que el arte hace en el espacio, a través de sus intentos constantes de 
representarlo, continua operando progresivamente para destruir, como ha sucedido en los 
últimos dos siglos, su perfecta construcción tridimensional, pero sin cancelar su poder 
simbólico. Un poder que dentro de dicha posibilidad proyectante, y cuyo motor móvil es la 
experiencia corpórea, mantiene viva su “unidad”, que se traduce justamente en la variedad 
constitutiva de lo simbólico. Así que, incluso el realismo cósmico de Piero no es un principio 
trascendente, sino más bien una manera de interpretar la unidad “natural y humana del 
cosmos, del universo, de sus leyes”, en el que el modo de ser de las figuras humanas es “el 
estar, el peso vertical, el gravitar inexorable que une todo cuerpo real con todos los otros 
cuerpos hacia el centro de la tierra”28. Sin duda, para él, el cosmos consiste en un espacio 
universal y homogéneo, que se rige por leyes matemáticas: pero este espacio, al igual en 
cierta medida del espacio de Newton, se basa en una naturaleza hermética y la perfección que 
se busca es la voluntad de poseer lo real como pensamiento y, sobre todo, como técnica y 
trabajo. 

La posibilidad proyectante se entiende entonces como un comprender la manera en la 
cual el símbolo, a través del arte, nace mediante un trabajo de excavación en los pliegues de 
las cosas, en busca de un nivel en el que lo que llamamos arte y ciencia están igualmente 
arraigados: para Piero, como para Klee o Valery, “el artista es aquel que regresa a la creación 
y la lleva hacia adelante, trata de recorrer los caminos de una posible realidad”29. De hecho, si  
no queremos reducir la perspectiva a un truco óptico-geométrico, al igual de lo que Piero 
justamente no quiere hacer, y en cambio la usamos como una manera de interpretar el espacio 
haciendo de éste un lugar de experiencia así como una visión del mundo, el espíritu 
proyectante y genético va en la misma dirección. Klee “sabe que el mundo no es el mundo de 
las cosas ya dadas, de los esquemas preestablecidos, sino de su ponerse dinámico, de su 
generación perceptiva incesante”30. 

No hay, pues, entre ciertas figuras artísticas, una conexión teórica o histórica, sino un 
proyecto simbólico común, basado en la voluntad técnica de poner el arte como interpretación 
de nuestro espacio-tiempo compartido y común. Ya en Piero el arte “sale del equilibrio de su 
perfección matemática alcanzada y se contamina con lo psicológico demoniaco y con la 
investigación experimental natural”31. Por esta razón, como diría Florensky, la perspectiva no 
es sólo la ilusión óptica de los frescos de Pompeya, sino ofrece la posibilidad de su inversión: 
es una “técnica” que siempre revela su tensión interior, “la exploración y violación juntos de 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
27 Ibídem, p. 170 
28 Ibídem, p. 171 
29 D. Formaggio, La genesi dei mondi possibili in Paul Klee, en ibídem, p. 229 
30 Ibídem, p. 230 
31 Formaggio, D. (1981), Arte, Milano, Mondadori, p. 54 



142  

F E B R E R O  
2 0 1 5  

 
	
  

 
 

 La estética fenomenológica de Dino Formaggio | Elio Franzini 
 

	
  

	
  

la naturaleza divina”32. Una técnica que se hace posibilidad artística proyectante, cuya 
“flecha” es “lanzada por el cuerpo”33. 

El cuerpo, en conclusión, es la lógica misma de la posibilidad proyectante que el arte, 
con su poder simbólico, expresa: un cuerpo que es sobre todo la capacidad de orientarse en el 
espacio-tiempo y, en este trabajo, de dar orden a su representación, dirigida a su 
conocimiento, a su manipulación progresiva a través de la técnica, el trabajo, la praxis. El 
riesgo de caer en una “retórica de la corporeidad” siempre es posible. Por esta razón, se trata 
de entender que el arte nunca es un proyecto abstracto, sino un proceso con limitaciones,  
debidas al material y a nuestra misma estructura corpórea y fisiológica, además de los 
contextos culturales en los que vivimos. Dentro de dichas limitaciones, sin embargo, el tema 
de la “representación del mundo” no es un juego autorreferencial, sino más bien una 
ilustración de las formas para obtener conocimientos a partir de éste, que desarrollen, desde 
diversos niveles, nuestra capacidad de manipularlo, o para obtener cualidad y comprender el 
tejido viviente en el que se lleva a cabo nuestra vida. “Representar” puede ser un distanciar, 
pero el marco a través del cual vemos el mundo es también, a través de él, un intento para 
delimitar la comprensión, desarrollándola en proyectos. 

Por lo tanto, la interpretación proyectante artística es el signo de una interpretación en 
la que el cuerpo lleva su naturaleza espacio-temporal, siguiendo a Merleau-Ponty, hacia los 
límites de sus propias posibilidades, yendo más allá de los límites mismos de lo visible. Este 
proceso-proyecto en el que se realiza la conciencia artística, a través de figuras y momentos 
de la historia, se desarrolla como un trabajo, con todas las contradicciones y aporías que el 
trabajo trae consigo34, es decir, con la voluntad de ser una “liberación” del trabajo, que 
rechaza de aquel, los aspectos alienantes, y teorizando la praxis no como cálculo o 
manipulación repetitiva y mecánica, sino más bien como “un producción libre, creativa y 
liberadora, de saber y hacer” 35. 

Es claro que estas palabras reflejan influencias del joven Marx, recordando también 
algunos pasajes de Marcuse y Baudrillard: como tales, se producen en un período por sí 
mismo “fechado” de la filosofía occidental. De hecho, el discurso, ya que Formaggio siempre 
se opone a su “ideologización” reductiva, puede quedarse en un nivel pre-categorial, tratando 
de entender la génesis de una dimensión que, antes de toda construcción ideológica, consiste 
en una modalidad representativa, camino para la interpretación del propio espacio 
circundante. El arte, a pesar de que no se puede poner como un paradigma del trabajo, sin 
embargo, es una manera de entender cómo un cuerpo en acción, que se convierte en praxis  
operativa, es capaz de ser el protagonista de una transformación del mundo que por un lado 
descubre sus cualidades y por el otro, en dicha praxis, se revela como una dimensión 
perceptiva, memorativa e imaginativa. 

En el arte, como ya se ha señalado, el trabajo es la técnica, un trabajo en el pleno 
sentido de la palabra, con todas las contradicciones, hasta sociales, que hay en la vida 
cotidiana, que se presenta como un devenir cualitativo, que revela en consecuencia, las 
potencialidades relacionadas con el mundo de la obra, así como de los cuerpos que la 
construyen y la aprecian. El acto de planificación artística es, en su estratificación de 
	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
32 Íd. 
33 Ibídem, p. 93 
34 Véase ibídem, pp. 140 sgg 
35 Ibídem, pp. 149-50 



143  

F E B R E R O  
2 0 1 5  

 
	
  

 
 

 La estética fenomenológica de Dino Formaggio | Elio Franzini 
 

	
  

	
  

significados, un acto intersubjetivo y en su implicación de decisiones y opciones relacionadas 
sin lugar a duda con la producción de objetos, siempre se coloca en una praxis social más 
amplia y debe ser pensado, como lo fue para Piero y también para Klee, fuera de su “traje de 
fiesta”, ya que “no pertenece al día de descanso, sino a lo concreto de la fatiga de los días de 
trabajo”36. 

Un trabajo que, por lo tanto, quiere ser “comunicación”, no necesariamente verbal, y 
que tiene el cuerpo como su protagonista: “el acto de la comunión del sentido es el punto más 
alto de la praxis de todas las estructuras intuitivas de la percepción, la memoria y la 
imaginación, que el cuerpo vive en el mundo del que se asoma, y no su dilución en unas 
fórmulas discursivas”37. La inteligencia artística, dice Formaggio, aquella que te lleva a través 
de la historia de las obras sin ser abrumado por ella, se genera en la metis del cuerpo, en 
aquella astucia hermética, interpretativa y productiva que es el significado de esta palabra en 
la Grecia clásica. 

La conclusión es que no puede haber una teoría del arte sin una teoría fenomenológica 
del cuerpo. No simplemente porque es el cuerpo que “produce”, sino porque el trabajo que en 
el arte el cuerpo lleva a cabo reúne en sí todas las aporías que, haciendo posible una propia 
“fenomenología”, es decir una descripción de sus aspectos, sus niveles, sus variaciones 
cualitativas, sus barreras materiales, sus perspectivas, lineales, imaginarias o invertidas, sin 
embargo, prohíbe una “explicación”, una perspectiva única, una definición solucionable 
según la lógica lineal. La lógica de la praxis intuitiva corporal que opera en el arte es una 
lógica diferente, y es aquella de metis, que recoge en sí caminos llenos de contradicciones y 
aporías, tratando de salir de ellas con un truco que se traduce en posibilidad concreta, en el 
proyecto, en la obra. Por no hablar, entonces, de que el cuerpo está lleno de posibilidad 
interpretativa y simbólicas, ya que es él mismo un símbolo, es decir una realidad desgarrada 
por una fractura que no puede ser curada, y donde la referencia es el resultado de un sentido 
que siempre renace. De hecho el cuerpo es la privación, la debilidad, el hambre, el deseo, la 
muerte, la finitud. Pero también es la transformación, la metamorfosis, la construcción, el 
proyecto. El cuerpo “se sabe finito y destinado a morir desde su primer día, pero también 
conoce, en esta toma de conciencia, su potencia de sembrador de signos y símbolos que hay 
que arrojar a manos llenas en el mundo para vivir, en este arrojarse más allá, en los signos y 
en las obras de arte la única inmortalidad que se le permite”38. 

Todo esto, y el arte nos lo recuerda, no es el resultado de la casualidad, ni el resultado 
de una doctrina mística, sino un camino de la fenomenología, que revela el proyecto 
simbólico en los pliegues de sus propias fracturas. Este proyecto está en el trabajo 
contradictorio de una corporalidad, social más que individual, donde se pone en juego no una 
entidad ontológica suprema, sino el nivel común de sensibilidad intuitiva entre el espacio-
tiempo del cuerpo y del mundo. 

La representación artística del espacio ha desarrollado con el tiempo sus “técnicas”, y 
no lo hizo como un monólogo, sino capturando en dicho trabajo del cuerpo que mediante la 
técnica se convierte en proyecto, el sentido mismo de la técnica artística como una 
explicación fenomenológica de las posibles relaciones entre praxis y naturaleza: “aquí 
estamos tratando con la posibilidad y el proyecto, es decir con los halos de los posibles que se 
	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
36 Ibídem, p. 160 
37 Ibídem, p. 174 
38 Ibídem, p. 228 



144  

F E B R E R O  
2 0 1 5  

 
	
  

 
 

 La estética fenomenológica de Dino Formaggio | Elio Franzini 
 

	
  

	
  

elevan en medio y alrededor de las cosas reales y con la planificación que se inmerge en ellas, 
lleva a cabo en su interior trasformaciones materiales y simbólicas” 39. 

Este requisito necesario, para cerrar el círculo abierto en el inicio de este texto, por lo 
tanto, no puede ser dispersado en la “indeterminación de los humanismos literarios”, que se 
traducen en las poéticas y las retóricas: en frente de ellas, “de manera diametralmente 
opuesta”, se erige la fenomenología “como un análisis de las vivencias intencionales de la 
conciencia en la constituciones estéticas, corporales y pre-reflexivas, a medida que emergen  
del mundo de la vida”40. Según Formaggio el “logos del mundo estético” del cual Husserl 
habla en Lógica formal y trascendental, pasa a través de la lógica constitutiva de la 
corporalidad – que es la condición de posibilidad para cualquier operación práctica y 
proyectual. 

Es a partir de esta perspectiva que según Formaggio la tradición fenomenológica se 
inserta con claridad. Ingarden es muy precavido en no considerar la especificidad de las obras 
o autores literarios y trata de esbozar la esencia concreta de la obra literaria en general. El 
mismo Merleau-Ponty cuando escribe sobre Cézanne, está interesado en la ruptura del 
paradigma cartesiano y en llegar a una definición conceptual de lo pre-categorial, no para 
delinear las directrices de una carrera artística individual. 

Desde la perspectiva de Formaggio, incluso cuando se rechazan, siguiendo las 
indicaciones de la fenomenología francesa, las referencias al ego trascendental, la descripción 
no se dirige hacia planes descriptivos específicos, en busca de una idea que “fundamente”, en 
la interpretación, el sentido situacional de las cosas, sino se apunta a una fundación 
trascendental de lo estético, a su logos, al sentido de una perspectiva pre-categorial de la cual 
se deben siempre de nuevo buscar las condiciones de posibilidad. 

(Traductor al español: Davide E. Daturi. Revisora: Adriana Espinoza Cerviño) 

 

Bibliografia: 

Banfi, A. (1961), I problemi di un’estetica filosofica, edición de L. Anceschi, Parenti, Milano-
Firenze. 
 
Formaggio, D.  

- (1962), Studi di estetica, Milano, Renon. 
- (1962), L’idea di artisticità, Milano, Ceschina. 
- (1978), Fenomenologia della tecnica artistica, Parma, Pratiche 
- (1981), Arte, Milano, Mondadori (trad. esp. (1976) Arte, Barcelona, Editorial Labor. 
- (1982), Premessa: fenomenologia e no, en “Fenomenologia e scienze dell’uomo”. 

Quaderni del Seminario di Filosofia delle Scienze dell’uomo dirigido por D. 
Formaggio, 2. 

- (1983), La morte dell’arte e l’estetica, Bologna, Il Mulino.  
- (1991) Problemi di estetica, Palermo, Aesthetica edizioni.  

 
	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
39 Formaggio, D. (1978), Fenomenologia della tecnica artistica, Parma, Pratiche, p. 299 
40 Formaggio, D., Fenomenologia e no, cit., pp. 5-6 



145  

F E B R E R O  
2 0 1 5  

 
	
  

 
 

 La estética fenomenológica de Dino Formaggio | Elio Franzini 
 

	
  

	
  

Gentili, C. (1981), Nuova fenomenologia critica. Metodi e problemi dell’estetica 
fenomenologica italiana, Torino, Paravia. 
 
Papi, F. (1990), Vita e filosofia. La scuola di Milano: Banfi, Cantoni, Paci, Preti, Milano, 
Guerini, x. 
 
Lyotard, J. F. (1985), Il dissidio, Milano, Feltrinell. 
 
Scaramuzza, G. (1981), Sapere estetico e arte, Padova, Clesp. 
 
 

 





147  

F E B R E R O  
2 0 1 5  

 
	
  

 
 

| Sobre los autores 
 

	
  

	
  

Sobre  los  autores  
La  estética  italiana  de  Dino  Formaggio    
Eikasia  62,  extraordinario  (febrero  2015)  

 
 
Davide Daturi es maestro en Filosofía de la Universitá degli Studi di Milano y doctor en 
humanidades de la Universidad Autónoma del Estado de México, donde enseña Estética y 
Teoría del arte y lleva a cabo actividad de investigación como profesor agregado de Tiempo 
completo. Se ha interesado de fenomenología existencialista, sobre todo del área francés y 
últimamente se está ocupando de la recuperación de algunos filósofos italianos en el contexto 
internacional (2014) y de temas de estética en general (2015).          

Elio Franzini enseña Estética en la Universidad de Milán. Se formó en la escuela 
fenomenológica de Milán y actualmente se interesa del nacimiento de la estética del siglo 18 
y temas relacionados con la fenomenología del símbolo y la imagen. Entre sus libros recientes 
están "Los símbolos y lo invisible" (2008), "Elogio de la Ilustración" (2010), "La 
representación del espacio" (2011), "Introducción a la estética" (2012). 

Maddalena Mazzocut-Mis es profesora de Estética y Estética del espectáculo en la 
Universitá degli Studi de Milán. Entre sus textos monográficos más recientes están: Il gonzo 
sublime. Dal patetico al kitsch (Milano 2005; edición francesa, Paris 2010); Il senso del 
limite. Il dolore, l’eccesso, l’osceno (Firenze 2009; edición francesa, Paris 2012; edición 
inglesa, Newcastle upon Tyne 2012); Corpo e voce della passione. L’estetica attoriale di 
Jean-Baptiste Du Bos (Milano 2011); Mostro. L’anomalia e il deforme nella natura e 
nell’arte (Milano 1992; reimpresíon 2013); La forma della passione. Linguaggi narrativi e 
gestuali del Settecento francese (Firenze 2014). 

Andrea Pinotti es profesor asociado en Estética de la Università degli Studi di Milano. Sus 
principales temas de investigación son las teorías de la imagen, los estudios de cultura visual, 
las teorías de la empatía, la cuestión de la monumentalidad contemporánea y la memoria 
social. Ha sido Fellow de la Academia Italiana de la Columbia University, la EHESS de París, 
el ZfL en Berlín, y Senior Fritz Saxl Fellow en el Instituto Warburg. Actualmente es 
Directeur de Programme en el Collège International de Philosophie en París (2010-2016). 

Gabriele Scaramuzza (Milán, 1939) se graduó en Pavia y ha enseñado Estética en Padua, 
Verona, Sassari y, por último, en la Universidad de los Estudios de Milán. Se ha interesado de 
Estética fenomenológica (Le origini dell'estetica fenomenologica, Antenore, Padova 1976); 
de la Estética de Antonio Banfi y de su escuela (Antonio Banfi, la ragione e l'estetico, Cleup, 
Padova 1984; Crisi come rinnovamento, Unicopli, Milano 2000; L’estetica e le arti, Cuem, 
Milano 2007; Estetica come filosofia della musica nella scuola di Milano, Cuem, Milano 
2009; Omaggio a Paci, a c. di E. Renzi e G. Scaramuzza, Cuem, Milano 2006; Ad Antonio 
Banficinquant’anni dopo, a c. di S. Chiodo e G. Scaramuzza, Unicopli, Milano, 2007). Con 
Stefano Raimondi ha coordinado La parola in udienza. Paul Celan e George Steiner, 2008. 
Ha llevado a cabo investigaciones sobre el tema de la "muerte del arte" en Hegel (Arte e 
morte dell'arte, con P.Gambazzi, Mondadori, Milano 1998) a las cuales se conecta la atención 
a la estética de las situaciones extremas, al problema de la fealdad y de lo melodramático 
(Itinerari estetici del brutto, con P. Giordanetti e M. Mazzocut-Mis, Cortina, Milano, 2011; Il 
brutto 
all’opera. L’emancipazione del negativo nel teatro di Giuseppe Verdi, 



148  

F E B R E R O  
2 0 1 5  

 
	
  

 
 

| Sobre los autores 
 

	
  

	
  

Mimesis, Milano 2013), los estudios dedicados a Kafka (Walter Benjamin lettore 
di Kafka, 1994; Kafka a Milano. La città, la testimonianza, la legge, 
Mimesis, Milano).  

 

 

 

 



R E V I S T A D E F I L O S O F I A . C O M


	revista62.pdf
	62-02.pdf
	Blank Page

	62-03.pdf
	Blank Page

	62-04r.pdf
	Blank Page

	62-06r.pdf
	Blank Page

	62-07r.pdf
	Blank Page

	62-08.pdf
	Blank Page

	62-10.pdf
	Blank Page





